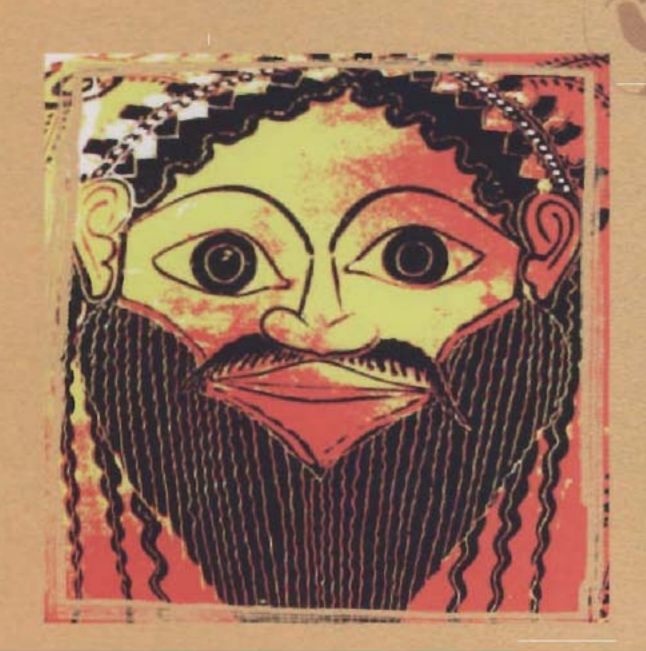


# كاهنههاى باكوس

اوریپید عاطفه طاهایی



كاهنههاى باكوس

# کاهنههای باکوس

Les Bacchantes

اوريپيد

ترجمهى عاطفه طاهايي



| Euripides                         | اوريپيد، ۴۸۱ ـ ۴،۶ ق. م.            |
|-----------------------------------|-------------------------------------|
| می عاطفه طاهایی. ـ تهران: دات،    | کاهنه های باکوس / اوریپید؛ ترجما    |
| کتابنامه: ص. ۸۱ ـ ۸۱.             | ۸۸ می                               |
| ISBN: 964-94771-6-0               | فهرستنویسی بر اساس اطلاعات فیها.    |
| ۴۴ ق. م. ۲. دیونوس (خدای یونانی)  | ۱. نسایشنامه یونانی ــ ۴۹۶ ـ ۲۰۶    |
| انی) نمایشنامه. ۴. باکوس پرستان   | ــ نمایشنامه. ۳. پنتوس (اساطیر یون  |
| مایشنامه، الف. طاهایی، عاطفه ۱۳۴۳ | نمایشنامه، ۵، اساطیر یونانی ن       |
| ت باخوس. فارسى.                   | - مترجم. ب، عنوان، ج، عنوان: عابدا، |
| AAY / 1                           | _                                   |
| L V L - 111                       | كتابخانه ملى ايران                  |

Les Bacchantes

عنوان اصلي



## كاهنههاى باكوس

| اوريپيد             | نويسنده:           |
|---------------------|--------------------|
| عاطفه طاهایی        | ترجمهى:            |
| <u></u>             | شماره نشر:         |
| اول ۱۳۸۳            |                    |
| ۲۰۰۰ نسخه           | شمارگان:           |
| سحافی: دیدآور       | چاپ: فرشیوه ـــ و  |
| ISBN: 964-94771-8-7 | EAN: 9789649477183 |
| 751.5               | تلفاكس: ۵۱         |
|                     |                    |

# فهرست

| ٧. | ت مترجم) | بازی سایهها (یادداشه |
|----|----------|----------------------|
| ١٧ |          | کاهنه های باکوس      |
| ۸١ |          | پىنوشتھا             |

# **بازی سایهها ۱** یادداشت مترجم

سال ۴۰۶ پیش از میلاد، جایی فرسنگها دور از آتن، سگهای شکاری تن اوریپید را از هم می درند. و او مرده به میرگی دردناک، در درهی ارتوس در مقدونیه به خاک سیرده می شود. «تو سرنوشت تیرهی اکتئون را دیدهای. سگهای درندهای که پرورده بود، تن او را از هم دریدند. (...) اما تو، تو می توانی چنین سرنوشتی را از خود دور گردانی! (...) با ما خدا را بزرگ بدار. ۲» شاید آن یونانی ها که بر نیمکتهای سنگی به تماشای نمایشهای او مینشستند و از تردیدهای او نسبت به خدایان به خشم می آمدند، در مرگ او چنین گفته اند تا آرام بگیرند. اما فرزندان شان و فرزندان فرزندانشان و آن زاد و رودی که هرگز ندیدند، اوریسید را بیش تر دوست داشته اند تا سوفوکل و اشیل را. شاید همین ها بوده اند که زادروز او را با واقعه ای تاریخی پیوند زده اند. گفته اند او در تابستان ۴۸۰ به دنیا آمد، در روز پیروزی سالامیس. یا بهسال ۴۸۵ وقتی که اشیل اولین پیروزی خود را در تئاتر یونان با دوستانش جشن میگرفت. در این میان، کسانی هم با او شوخی کردهاند: اریستوفان کمدینویس بزرگ که میگفت مادر اوریپید سبزی فروش بوده و پدرش میخانه دار. اریستوس

۱- «زندگی انسانی بازی سایه هاست» ارویبید نمایشنامه ی مده، به نقل از کتاب تاریخ تثاتر اروپا، هاینتس کیندرمن، ترجمه ی سعید فرهودی، مؤسسه ی مطالعات و تحقیقات فرهنگی، ۱۳۱۵.

فان البته کینه توزی بزرگ هم بود. کینه ای که با مرگ اور یپید آرام نگرفت. او هرگز تردید اور یپید نسبت به خدایان را نبخشید، تا آنجا که نمایشنامه ی وزغها را در هجو اور یپیدِ مرده نوشت. خانواده اش هرچه بود، او را به شایستگی تربیت کرد.

اوریپید موسیقی را دوست داشت و خوب می شناخت. اندیشیدن را دوست داشت و می اندیشید. بسیار می اندیشید. و روان آدمی برایش دنیای غریبی بود. دنیای غریبی هم ماند. دنیایی به ظاهر استوار اما شکننده که زود درهم می شکند؛ و از آن یک هیچ به جا می ماند، یک فضای خالی که نامش جنون است و به هیچ، به نیستی، به فضاهای خالی، به مرگ میل می کند. این هیچ را چگونه می شود تعریف کرد؟ اوریپید در میان ستون ها و نیمکتها، و قیل و قال و ازدحام آدمها، و شور و شوق جشن های دیونیزوسی نشانش می دهد، و بیش از همه با زن نشانش می دهد:

مده، کودکانش را میکشد تا از شوهر بی وفای خود انتقام گیرد؛ فِدر، زنی پاکدامن که دلباخته ی ناپسری خود هیپولیت می شود، کسی که عشق را نمی فهمد و به عشق او پاسخ نمی دهد. فدر با کشتن خود، هم از هیپولیت انتقام می گیرد و هم از آشوب درون رها می شود. هِکوب، پیرزنی رقت انگیز که مرگ فرزندانش او را به عفریته ای آدم کش تبدیل می کند. آلسِست، زنی آنقدر عاشق که حاضر می شود به جای همسرش میرد و همسرش مردی است آراسته به تمام سجایای اخلاقی، اما رذل، چرا که فداکاری او را می پذیرد. اِلِکتر، زنی دیگر است که مادر خود را می کشد زیرا مادرش او را از کاخ بیرون رانده و به یک برزگر شوی داده

است.... و آخرین آنها آگاوه است، آگاوه ی روان پریشیده که پیشا پیشِ کاهندهای باکوس به شکار شوربختی اش می رود....

مردهای جنونزدهای هم هستند. و خدایانی جنونزده که در آسمانِ فاجعه پدیدار میشوند و با لحنی سنگین و سرد حکم خود را بر زندهها مقرر میدارند و زود میروند، بی اعتنا به سایه های تاریکی که در زمین با مرده های خود تنها مانده اند.

بعضی چنین پایانی را سست میدانند. امعتقدند درست زمانی که آدمهای نمایش باید احساسات شدید خود را بروز دهند، نویسنده زود خدایی را روانه میکند تا به همه چیز پایان دهد. آنها درست می گویند، چنان چه ما در اولین لایه ی نمایش، یعنی سخن، باقی بمانیم و لایه ی دیگر آن یعنی کنش را نادیده بگیریم. آیا طبیعی نیست کسی که تا دمی پیش دستخوش جنون بوده و در جنون جنایت کرده و نزدیک ترین کسانش را کشته است سکوت کند، یا اگر سکوت نکند بگوید که بدبخت است، و زاری کند و تکرار کند که بدبخت است. واقعاً چنین کسی جز این چه می تواند بگوید؟ و این نه ویژگی قهرمانان اوریپید، که ویژگی تمام قهرمانان تراژدی های یونانی ست. نکته ای که والتر بنیامین آ بسیار دقیق به آن اشاره می کند: «اودیپ سوفوکل خاموش است. سگ شکاری ای است که رد خودش را دنبال می کند، کسی است که از رنجی که با دستهای خود به تن خود می دهد فریاد می زند. در سخنانش نه هیچ اندیشه ای

۱ ـ تاریخ ادبیات یونان، اچ. جی. رز، ترجمه ی ابراهیم یونسی، انتشارات امیر کبیر، ۱ ۲۷۲، ص ۲۷۵.

<sup>2.</sup> Oeudipe ou le mythe raisonnable, Walter Benjamin, ouevre complète, tome II, coll. Folio, éd. Gallimard, Paris, 2000, tome II, p. 336-338

می توان پیدا کرد و نه هیچ تأملی؛ و به یقین، از این که مدام و یسرگی دهشتبار ماجرایش را به زبان بیاورد خسته نمی شود [...] این خاموشی فقط و یرگی اودیپ نیست، بلکه و یرگی تمام قهرمانان تراژدی یـونانی است و این و یرگیای است که تمام منتقدان متأخر بـاز بـر آن تـاًکید میکنند: "قهرمان تراژیک فقط یک زبان دارد که کاملاً مختص اوست: سکوت. " یا باز مؤلف دیگری میگوید: "قهرمانان تراژیک در سخن سطحی ترند تا درکنش. آ"» این سکوت یک و یرگی نیز دارد: فنضایی خالیست که در آن شوربختی های انسانی طنینی هولناک می یابد. اما آیا کاهنه های باکوس در میان تراژدی های یونانی یک استثنا بـه شـمار نمی آید؟ چرا که به نظر مـیرسد مـا در ایـن نـمایشنامه بـا نـخستین نمی آید؟ چرا که به نظر مـیرسد مـا در ایـن نـمایشنامه بـا نـخستین تلاش های محجوبانه ی انسان برای خروج از سکوت در برابر خدایـان نمی محجوبانه ی انسان برای خروج از سکوت در برابر خدایـان سنگدلانه میداند و میگوید خدایان نباید در کـینخواهـی خـود بـه سنگدلانه میداند و میگوید خدایان نباید در کـینخواهـی خـود بـه میرندگان مانند.

شاید منش شخصیتهای اوریپید به چشم برخی عجیب بیاید. شخصیتهایی که دمی پیش از جنون و فاجعه همچون فیلسوفان در کار دنیا اندیشه و در کار خدایان تردید میکنند، ناگهان رفتاری را در پیش میگیرند که کمترین نشانی از خرد در آن نیست. شاید این برخیها هنوز ذهنیتی همچون اسلاف کلاسیکشان دارند که جنون را با بیخردی یکسان میدانند و یا شاید در تبدیل خرد به جنون خواستار سیری

<sup>1-</sup> Idem, Franz Rosenweig, l'Etoile de la rédemption

<sup>2-</sup> Idem, Friedrich Nietzsche, La Naissance de la Tragédie

منطقی هستند: «اکنون ما بر حسب عادت پذیرفته ایم که جنون را سقوط به سوی جبری بینداریم که در آن همهی صورتهای آزادی اندکاندک از میان می روند. جنون در نظر ما دیگر فقط نظم طبیعی امری جبری جلوه می کند که علل آن متسلسل است و صورتهای مختلف آن حرکتی تعقلی دارند [...] » در «کاهنه های باکوس» اراده ی دیونیزوس بر ابتلای شخصیت ها به جنون، این تبدیل ناگهانی را توجیه میکند. توجه اوریبید به نیروهای پنهان و تاریک روان آدمی سبب میشود جنون را نتیجهی مستقیم یا نامستقیم نابخردی نداند بلکه همچون انسان معاصر نابخردی را مانند یکی از جلوههای جنون درک کند. ۲ در نمایشنامهی کاهنههای باکوس با شکلهای مختلف جنون روبدرو هستیم. آگاوه که به حیوان درندهای تبدیل گشته است، به حد اعلای جنون مبتلاست. او تجسم حد اعلای آزادیست و حد اعلای اسارت. هنگامی که آگاوه خرد خود را بازمی یابد از ابتلای او به آزادی مطلق، ردّی هرچند محو باقیست: او به رفتار خدایان ایراد می گیرد. پنتئوس نیز که خواستار نظم و تعادل است میخواهد دلیل رفتار جنون آمیز مردم خود را که شهر را به هرج و مرج کشانده بداند و آن را برطرف کند ولی هرگونه تلاش او به شکست مى انجامد. كنجكاوى اش براى فهم حقيقت، سرانجام او را بمسوى رفتاری نابخردانه سوق میدهد؛ به شکلی از جنون که باکوس ادعا میکند او را به آن مبتلاکرده است. به نظر میرسد اوربپید خرد متعارف را تنها راه فهم حقیقت نمی داند؛ و دیگر این که در نزد او خردورزی نیز

۱\_میشل فوکو، تاریخ جنون، ترجمهی فاطمه ولیـانی، نشــر هــرمس، ۱۳۸۱، ص ۹۸.

۲ ـ «برای ما امر نابخرد و نامعقول فقط یکی از جلوه های جنون است. « م. فوکو، همان.

گاهی سرنوشتی همانند با جنون می یابد. پرداختن به چنین جنبههایی از وجود آدمی در آثار او عجیب نیست. اوریبید دوستدار اندیشههای آناکساگور در باب عقل و بلاهت است، و نیز پیرو پروتاگوراس سوفسطایی آغازگرِ فن سخنوری. از سوی دیگر، در نزد او اندیشیدن مختص کسی نیست؛ سخن گفتن نیز؛ میخواهد پیک باشد یا پادشاه یا زنی فر توت؛ فرقی نمی کند، آنان همچون سخنورانی زبردست تردیدهای خود را بازمی گویند. در جامعهای که زنان و بردگان حق رأی دادن ندارند و در مناسبات قدرت به حساب نمی آیند، چنین کاری نقد زیرکاندی تبعیض است.

اوریپید نمایشنامههای بسیاری نوشت: نود و دو یا نود و هشت نمایشنامه، که در رقابتهای نمایشی آن روزگار فقط پنجبار جایزه گرفت. امروز از آن همه، تنها هجده نمایشنامه به جا مانده است. نمایشنامهی کاهنههای باکوس آخرین و از دید امروز، مهم ترین اثر اوست. اوریپید مردی بود در زندگی تلخکام و منزوی، و شکستهای پی در پی نمایشنامههایی که مینوشت و کینه توزی معاصرانش، او را بهمرور منزوی تر و تلخکام تر کرد. در نمایشنامهی هیپولیت از زبان او میگوید: «چه دشوار بتوانم در برابر مردم سخنم را بگویم. من در میان گروهی کوچک از مخاطبانی برگزیده راحت ترم؛ آنانی که میدانند با تودههای مردم چگونه سخن بگویند، در بین فرزانگان، دلسوزی را به خود برمیانگیزند. ۱» اوریپید در اواخر عمر به دربار شاهزادهای مقدونی رفت

<sup>1-</sup> Oeuvre complète, Euripide, tomessil, p. 19, cité par Henri Nerguin, éd. Garnier-Flammarion, 1966

که دوستدار و خواستار فرهنگ بود. در آن سرزمین آیینِ دیونیزوسی هنوز مرحله ی کودکی خود را می گذراند و مردم مقدونیه آن را به همان شیوه ی بدوی برگزار می کردند؛ آن جا بود که نمایشنامه ی کاهنه های باکوس را نوشت و سندی مکتوب از این آیین به جا گذاشت.

باکوس یا دیونیزوس، خدایی مصیبت دیده است. خدایی که خدایان دیگر در تعقیب او پند تا نابودش کنند. مصائب او حتی از پیش از تولد آغاز می شود. روایات مختلفی از افسانهی دیونیزوس وجود دارد اما همهی آنها «روایت مصیبت، مرگ و رستاخیز این کودک آسمانی ست. ۱» در روایتی، هرا همسر زئوس با نیرنگی رقیب خود سِمِله را که از زئوس باردار است نابود می کند. هرا، سمله را برمی انگیزد تا از عاشق خود زئوس بخواهد که با تمام جلال و جبروت خود بر او پدیدار شود. زئوس به خواهش او تن می دهد اما سمله با صاعقه های او از یا درمی آید. زئوس، نوزاد را از شكم مادر نجات مي دهد و در ران خود مي دوزد تــا زمان تولد فرارسد. ادامهی این روایت در سنت اورفهای جنین است: «پسر تازهزای زئوس را، موسوم به دیونیزوس، یا بنا به روایات دیگر، زاگریوس، تایتانها ربودند، او کوشید با تغییر شکل خود، به ترتیب به بز، شیر، مار، ببر، و نره گاو بگریزد یا اسیرکنندگان خود را گیج سازد. زمانی که وی در آخرین هیأت مبدل خود بود، تایتان ها او را قطعه قطعه کردند و گوشتش را خام خوردند. زئوس با بىرق آذرخش تىايتانها راكشت و

۱- تناول خدایان، بان کات، در کتاب تفسیری بر تراژدی های یونان، تـرجـمهی داوود دانشور ـ منصور ابـراهـیمی، انـتشارات سـمت، تـهران، ۱۹۷۷، ص ۱۹۳، مقاله ای بسیار مهم که خواندن آن توصیه می شود.

بدین سان از دوده ی بازمانده ی آتشی که آنها را سوزاند، آدمیان به وجود آمدند. سرِ دیونیزوس به دست آتنه یا رئا نجات داده شد، اندامهای متلاشی شده، دیسیکتا ممبرا، معجزه وار به هم پیوست، دیونیزوس دوباره زنده شد [...]» ۱. آیین دیونیزوسی در حقیقت روایت نمادین مصیبتهای این خداست و دیگر این که «آدمخواریِ آیینی، قسی ترین و نمایشی ترین بیان خود را در افسانه های دیونیزوسی یافت.» ۲ اوریپید این قساوت آیینی را با نثری به تصویر میکشد که «آمیزهی عسل و آواز پسری دریایی» ۳ است. تضاد نشری آهنگین و دلنواز، و تصاویری پسراز خشونت و قساوت بر تأثیر تراژیک اثر افزوده است.

نمایشنامه ی کاهنه های با کوس به دو شیوه روایت می شود: مستقیم و نامستقیم. این کار به نمایشنامه بافتی دولایه می دهد. زمانی که گفتگوها روند ماجرا را می سازند، روایت مستقیم است. اما وقتی که بخشی از ماجرا از زبان آدم های نمایش بازگفته می شود با روایتی غیر مستقیم سر و کار داریم. مثل خبرهایی که پیک می آورد یا زمانی که دیونیزوس اتفاقات درون کاخ را برای کاهنه ها بازمی گوید. در این حال، ما نه واقعیت که سایه ای از آن را می بینیم زیرا با بازتاب واقعیت در آینه ی ذهن راوی روبه رو هستیم. با چنین کاری اور بپید قطعیت را از روایت خود می گیرد. آیا دیونیزوس راوی راستگویی ست؟ خدایی که به دروغ خود را انسانی پیام آور معرفی می کند و لباس زنانه به تن دارد؟ یا خود را انسانی پیام آور معرفی می کند و لباس زنانه به تن دارد؟ یا پیکها، آیا آن چه می گویند واقعاً به چشم دیده اند؟ آیا دچار توهم یا

۱\_همان. ۲\_همان.

ترس نبودهاند و هرچه می گویند ضبط دقیق ماجراست؟ و کاهنه ها که دستخوش شور و وجد آیینی اند چطور؟ با ایس احوال، وقتی روایت نامستقیم جای خود را به روایت مستقیم می دهد واقعیت تشدید می شود. چنین چیزی بر باور پذیری ما می افزاید بی آن که چندان از تردیدهای ما بکاهد. با این روش، اور یپید میان ما و واقعیت فاصله ایجاد می کند. روایت او پر از حفره است و از این حفره هاست که ترسها و تردیدهای ما سر بر می کشند. در دنیایی که آدم ها میان سایه های ذهن خود سرگردان اند، تنها واقعیتی که ملموس و قبطعی ست مرگ است؛ نعش تکه تکه ی پنتئوس است که بر صحنه ای خالی تا ابد در انتظار تدفین می ماند. ا

۱\_ «پنتثوس، تنها نعش مهم دفن نشده در تمامی تراژدی های یونانی ست. یان کات، تناول خدایان، ص ۲۱۷.

#### توضيح:

این نمایشنامه را از روی برگردان فرانسوی آن به فارسی ترجمه کردهام؛ از کتاب مجموعه آثار کامل اوریپید، جلد سوم که انتشارات فلاماریون ـ گارنیه در سال ۱۹۶۶ به چاپ رسانده است. مترجمان فرانسوی، هانری برگن Henri Berguin و ژرژ دوکلو Georges Duclos از استادان زبان و ادبیات یونان، این نمایشنامه را از نسخه ی یونانیای که ام. جی. دالمدا برگردانده اند. این نسخه در بعضی جاها دارای کاستیهاییست که مترجمان فرانسوی با نسخه در بعضی جاها دارای کاستیهاییست که مترجمان فرانسوی با عباراتی از قبیل «افتادگی سطر» یا «سطر دشوار» مشخص کردهاند.

دیگر این که، عنوان نمایشنامه در یونانی و در فرانسه Les Bacchantes به معنای زنانی ست که آیین باکوس را برگزار میکنند. متأسفانه نتوانستم واژه ای بیابم که در فارسی خوش آهنگ و مأنوس باشد و تا حدی به واژه ی اصل نزدیک. به ناگزیر واژه ی «کاهنه» را در عنوان به کار بردم که هم مؤنث است و هم بر جنبه ی آیینی نمایشنامه تأکید دارد.

## شخصيتها:

دیونیزوس گروه کاهنههای سرودخوان تیرزیاس کادموس پنتئوس خدمتگزار پیک اول پیک اول پیک دوم شهر تِب. در انتهای صحنه کاخ پنتئوس قرار دارد.

در برابر کاخ، آرامگاه سِمِله، مادرِ خدا دیونیزوس. بر روی آرامگاه آتشی که با تندر روشن شده می درخشد و تاکی سنگین از انگور شاخه های خود را بر آن گسترده است. دیونیزوس وارد می شود: با موهای طلایی، پوست سفید و گونه هایی سرخ. پیراهن بلندی که لباس اهالی لیدی است و به آن باسارا می گویند پوشیده که بلندی آن تا قوزک پایش می رسد. نیزهای پیچک آراسته به دست گرفته است. کاهنه هایی که با خود از آسیا آورده است از پی او می آیند.

ديونيزوس: اينک من که به اين جا آمدهام؛ به سرزمين مردم تب. من! دیونیزوس، پسر زئوس که سِمِله ا دختر کادموس به دنیا آورد. او مرا با درخشی زاد از آذرخشها جهیده. من پیکر خدایی ام را نهاده به پیکر میرنده ای در آمده ام و اکنون به چشمهی دیرسه و به رود ایسمهنوس<sup>۲</sup> نزدیک می شوم. اینجا، در نزدیکی کاخ، آرامگاه مادر آذرخش زدهی خود را میبینم و ویرانههای دودآلود سرایش را، آتشی همواره روشن از آتشی خدایی. کین-خواهی جاودان هرا از مادرم! آفرین بر کادموس باد که این جایگاه را رسوخنایذیر ساخت و این نهانگاه به دخترش واگذاشت. تاک بو تدای آرامگاهش را در بر می گیر د که به تیمارخواری من، با برگهای سبز و خوشدهای انگور پنهانش می دارد. من، سرزمین لیدی را با خاک خیش خورده و زرنهفتش و سرزمین فریژی ۴ را ترک گفتم. من در زیر آفتاب، تیدهای یارس را درنوردیدم، و باروهای بلخ را، و خاک مه گرفتهی مادها را، و نیز عربستان نیکبخت<sup>۵</sup> و سراسر آسیا که در کنار دریای نمک آرمیده است، و شهرهایی با برجهایی زیبا و از مردمان آکنده، جایی که پیونانیها و بربرها ٦ به هم مي آميزند. اين جا نخستين شهر يونان است که بدان یای مینهم. در آن سرزمینها سمرودخوانان را

نیایش آموختم. آیین خویش استوار کردم تا خدایسی خویش را بر میرندگان گوا باشم. تِب، نخستین شهر از سرزمین یونان است که با خروش من بر خواهد خاست، آنگاه که بر تن کاهندهای باکوس پوستپاره ۷ بندم و در دست آنان نیزهی پیچک آراسته ۸ بگذارم. زیرا خواهران مادره <sup>۹</sup> \_افسوس، چرا اینان؟ \_میگفتند دیونیزوس پسر زئوس نبوده ۱۰، میگفتند سیمله را میرندهای ناشناس فریب داده است. می گفتند او با جاره ی زیرکاندای که کادموس اندیشید گناه عشق خویش بر زئوس افکند و از همین رو زئوس او را کشت. خواهران از رشک بسیار چنین نمودند که پیوند او با زئوس دروغی بیش نیست. من هم دیوانگی را چون خرمگس مکندهای به جانشان افکندم و از کاخشان بیرون راندم؛ اینک روان پریشیده در کوه به سر میبرند. آنها را واداشتم تا نشانهای رموز شادخواری ام را با خود ببرند. تمام زنان را، هرکه در کادمه از زن و زنانگی نشان دارد، دیوانه کرده از خانه بیرون كشاندهام. همگي، همراه با دخستران كادموس، بسيهيچ سریناهی در میان صخرهها زیر درختان سبز صنوبر زندگی میکنند. مردم شهر چه بخواهند چه نخواهند باید بدانند که هنوز به آیین من پذیره نیستند. من باید چون خدایی که سِمِله به زئوس داد بر میرندگان پدیدار شوم تا این گونه داد او بستانم. کادموس پادشاهی خویش به پنتئوس، پسر دخترش واگذاشت. کسی که با من

می جنگد، با منِ خداا و در نوش خواری اش از من نشانی نیست و در نیایشش هرگز از من یاد نمی کند. پس به او و به همه ی مردم تِب نشان خواهم داد که از هنگام میلادم خدا هستم. آنگاه که همه چیز در این جا سامان یابد بسر سرزمین دیگری گام خواهم گذاشت تا خداییِ خویش آشکار کنم. اگر مردم تِب از روی خشم ساز جنگ برگیرند تا کاهنه های با کوس را از کوه بازگر دانند، من پسیشاپیشِ تا کاهنه های با کوس را از کوه بازگر دانند، من پسیشاپیشِ همرهانم جنگ می آغازم. از این روست که پیکر میرنده ای را به وام گرفته ام؛ پیکر خویش نهاده به پیکری که جهان به انسان بخشیده در آمده ام.

برویم! شما که تمولوس ۱ را و باروهای لیدی را ترک گفتید! ای همرهان ۱۱۱ ای زنانی که با خود از نزد بسربرها آوردم تا از پیِ من روان باشید و راهها با من بپیمایید! تبیره برگیرید، تبیرههایی که از سسرزمین فسریژی آمده است، تبیرههایی که من و مادرم رِئا۱۳ ساخته ایم. بیایید این جا، برگرد کاخ شاهی پنتئوس، و بر تبیرهها بکوبید. بکوبید تا مردم شهر کادموس ما را بنگرند. من می روم و در درههای سیترون به کاهنههای باکوس می پیوندم تا در سرودهای آنان همراه باشم.

دیونیزوس بیرون میرود. کاهنهها سرودخوان وارد میشوند.

همسرایان:

#### بند ۱۴۱

ترک گفته ام تمولوس مقدس را و دوان خاک آسیا را می پیمایم. کوششی که برومیوس ۱۵ را خوشایند است، و رنجی که رنج نیست تا در سپاس داشتِ باکوس فریاد کنم "اِووئه".

#### پاسخ بند I

کیست در راه؟ کیست در راه؟ دور شوید. بازگردید به کاخ. زبانها همه خاموش، از بددینی بپرهیزید. ۱۶ زیرا من به این آیین با سرود «اِووئه» دیونیزوس را سپاس خواهم داشت.

#### بند ۱۱

نیکبخت آن که به یاری بخت به رازهای خدایان رهنمون شود! و زندگی از بدی پاک گرداند، و همرهان باکوس روانش را برانگیزند تا بر فراز کوه با پالایش خویش باکوس را بزرگ بدارد. ۱۷ نیکبخت آن که شادخواریهای سیبل ۱۸، مادر بزرگ ما را بزرگ بدارد. و قانون خدا را در پیش بگیرد. و نیزه ی پیچک آراسته ی خود بجهاند و دیونیزوس را بنده باشد. ای کاهنه ها بروید، بروید از کوههای فریژی، خدا برومیوس، پسر خدا دیونیزوس را به شهرهای شکوفای یونان بیاورید. برومیوس...

#### پاسخ بند ۱۱

... را سِمِله بار داشت و به گاهِ رسیدنِ دردهای زایش، آذرخشِ زئـوس را ربود، پس او را از سینهی خـویش بیرون کشید و به دنیا نهاد و با تندری که بر او فرود آمد زندگی را ترک گفت. اما زئوس، پسر کـرونوس، زود بر بسترش پدیدار شد و برومیوس را برگرفت، او را در ران خود پنهان کرد و با گیرههایی زرین شکاف رانش را بست تا از دیده ی هِرا پنهان بماند. آنگاه کـه مـوآرها ۱۹ کـار خویش به انجام رساندند او را به دنیا آورد. خدایی بود با شاخهای ورزا، و زئوس تاجی از مار بر سـرش نـهاد. از اینروست که کاهنههای نیزه به دست، مارها را گرفته به بافه ی موی خود گره می زنند.

#### بند ۱۱۱

ای تِب، ای پرورنده ی سِمِله، تاجی از پیچک بر سربگذار. شکوفا شو. شکوفا شو. از یونجه ی سبز تا میوههای زیبا. و برای آیین باکوس، پوست پاره ی خون آلود را به تن کن، و خود را بیارا، با برگهای کاج و صنوبر، با بافهای ۲۰ از پشم برههای سپید، و آتشدان ۲۱ مست را به پارسایی برگیر. چه زود سراسر این سرزمین به سرودخوانان خواهد پیوست. این برومیوس است که همرهانش را به بلندی رهنمون می شود، جایی که انبوه زنان، به دور از کارهای روزانه، به دور از ماکوهای نخریسی از پی خرمگس دیونیز وس درآمده اند و خدا را به انتظارند.

#### پاسخبند III

جایگاه مرموز کورِتها ۲۲، غارهای خدایگان کریبانت آنجا که زئوس زاده شد! آنجا در دل مغاک، کریبانت های ۲۳ کلاهخود به سر، تبیرهای چرمین برایم آفریدند. و صدای باکوس وارش را با آوای آهنگین نی لبکهای فریزیایی درهم آمیختند. آن را به دستهای مادرشان رئا سپر دند تا فریاد کاهنه ها را که فریاد می کنند «اِووئه»، نیرو بخشد. ساتیرها ۲۴ روان پریشیده، آن را از ایزدبانوی مادر گرفتند و برای سرودهای جشن پیروزی باکوس بر هند ۲۵، نواختند. سرودهایی که دیونیزوس را بسی خوشایند است.

#### پایانبند

برای او که پوست پاره ی مقدس به تن دارد چه دلپذیر است که پس از دویدنی پرشتاب با همرهانش خود را به زمین بیفکند، نرهبزی شکار کند، گلویش بدرد تا خونش بیاشامد، تا گوشتش خام بخورد ۲۹، و رو به کوههای فریژی و لیدی بشتابد. برومیوس، نخستین کس، فریاد سر می دهد: اِووئه! از زمین شیر می جوشد، شراب می جوشد، شهد زنبور می جوشد. گویی بخور عود لبنانی است که از زمین برمی خیزد. با کوس ساقه ی کُنار را چون آتشدانی با نوری سرخ به دست می گیرد، می شتابد، و سرودخوان ان نوری سرخ به دست می گیرد، می شتابد، و سرودخوان ان آواره را برمی انگیزد، با فریادهایش برمی انگیزد و موهای

شهوت انگیزش را در هوا تاب می دهد. هم زمان با غیر یو شادی، این سخن را طنین می اندازد: «هِی، کاهنه های باکوس بروید، بروید به بهشت تمولوس که در رودش زر روان است، بروید با تبیره ها تان و با خروشی سهمگین دیونیزوس را بستایید. با فیریاد "اِووئه" ۲۷ را در میان فریادها و غریوهای فریژی سپاس گزارید بدانگاه که لو توس مقدّس، نغمه های مقدّس، نغمه های مقدّس، خود را سر می دهد و با سرمستی شما یکی می شود. پیش به سوی کوه ها! پیش به سوی کوه ها!» و کاهنه ی باکوس، شاد و تند می شتابد، چون کره اسبی که در پسی مادرش در چمن زار خوراک دهنده می دود و جست و خیز می کند.

پیشگوی کهنسال، تیرزیاس <sup>۲۹</sup> نابینا که تاجی از پیچک بر سر دارد، نیزه به دست و پوست پاره به تن وارد می شود.

#### تیرزیاس: (به سراهنگ)

آهای اکسی نیست؟ کادموس را فراخوان تا از کاخ بیرون آید، کادموس پسر آژنور که شهر سیدون را ترک گفت تا در این جا برجهای شهر تب را بر پا سازد. بروید و به او بگویید که تیرزیاس او را میخواند. وانگهی، او میداند چرا آمده ام. با این که پیرم و او پیرتر از من، هر دو ما پذیرفته ایم که نیزه برداریم و پوست پاره به تن کیشیم و تاجی از شاخه های تازه ی پیچک بر سر گذاریم.

کادموس از کاخ بیرون می آید. او هم پوشیده با نشان های خداست.

کادموس: آه، ای دوست گرامی، صدایت را شنیدم و بازش شناختم،

صدای فرزانگیات را ای مرد فرزانه. در کاخ بودم. اینک، من که بسیار آمادهام، آراسته با نشانهای خدا. ما می آییم. زیرا دیونیزوس زاده ی دختر من است و بر مردمان خداییِ خویش آشکار ساخته. تا آنجاکه بتوانیم او را با بزرگداشت خود بزرگ خواهیم داشت. برای پیوستن به سرودخوانان به کجا باید روانه شویم؟ کجا پا گذاریم و سر سپید خود بجنبانیم؟ تو ای تیرزیاس، ای پیر کهنسال، مرا و پیری مرا راهنما باش، زیرا به این آیین پذیرهای. من می توانم شب و روز نیزهام را بی خستگی بر زمین بکوبم. آه، چه شادمانی ای پیری خود را فراموش کردهام.

تیرزیاس: تو همان حالی را داری که من. من هم چون تـو خـود را جوان می یابم و برای پیوستن به سرودخوانان شتاب دارم.

کادموس: بسیار خوب. آیا سوار برگاری به کوه رویم؟

تیرزیاس: اینگونه خدا را بزرگ نمی دارند.

کادموس: با آن که من بسیار پیرم و تو نیز کهنسالی، چـون کـودک راهنمای تو خواهم بود.

تیرزیاس: خدا هردو ما را به آنجا خواهد برد بی آن که رنجی بر ما باشد.

کادموس: آیا از مردم شهر، ما تنها کسانی خواهیم بود که سرودخوان، باکوس را جشن میگیریم؟

تیرزیاس: آری. تنها ما خردمندیم. دیگران بی خردند.

کادموس: بسیار درنگ کرده ایم. برویم. دست مرا بگیر.

تیرزیاس: بیا دستت را در دست من بگذار تا چون اسبان گاری به هم بسته شویم.

کادموس: من خدایان را خوار نمی دارم زیرا میرنده ای بیش نیستم. تیرزیاس: پیچیده سخن گفتن درباره ی خدایان کار بیهوده ای ست.

پیپیده سس عس دربرهی حدیه ای در بیهوده ای سنتها مرده ریگی ست به کهنگی زمان ۳۰ که نیاکان ما برای ما به جا نهاده اند. هیچ خردی، خواه برآمده از باریک بینی ژرف ترین هوشها، نخواهد توانست بنیان آن را برافکند. آنگاه که ببینند من تاج پیچکی بر سر نهاده در میان سرودخوانان به پایکوبی پرداخته ام خواهند گفت که پیری خود ارج نمی نهم. چه مرد جوانی با سرودخوانان است. همراه شود چه پیر کهن سالی، در نزد خدا یکسان است. خدا می خواهد همه او را بزرگ بدارند. نزد او دوست دارانش از هم جدا نیستند.

کادموس: تیرزیاس، از آنرو که روشنایی روز را دیگر نمی توانی ببینی، من پیام آور تو خواهم بود و هرچه روی دهد به تو خواهم گفت. میبینم پنتئوس، پسر اشیون، که فرمانروایی خود بر این سرزمین را به او واگذاردم، به سوی کاخ شتابان است. چه برآشفته است! به ما سخن تازه چه خواهد گفت؟

پنتئوس وارد می شود و نگهبانان در پی او می آبند.

پنتئوس: چندی از این سرزمین بهناگنیر دور بودم. درمنی یابم شوربختی های غریبی شهر را فراگرفته است، درمنی یابم زنان ما در پی آیین باکوس خانه را ترک گفته اند، و در کو مهای تاریک می دوند و با سرودهای خود خدای تازهای را که گویا دیونیزوس نام دارد، بزرگ می دارند. او جامهایی بزرگ از شراب در بین پیروانش نهاده است و زنها یکایک به گوشهای خلوت می خزند تا چون کنیزکانی در آغوش نرینهها باشند، زیرا خود را کاهندای می بندارند که باید قربانی گردد. اما در نزد ایشان آفرودیت ۳۱ بر باکوس برتری دارد. خدمت گزاران دست همهی آن زنانی که دستگیر کردهام بسته، در بناهای همگانی نگاه داشتداند. در پی همدی زنانی که گریختداند خواهم رفت و از كوه بازشان خواهم آورد؛ اينو، آگاوه كه مرا به اشيون داد و مادر اکتئون، او تونوئه. آنها را با زنجیر هایی از آهن به بند خواهم کشید و خیلی زود به آیین گناه آلود باکوس یایان خواهم دادا می گویند غریبه ای از سر زمین لیدی آمده است، یک لافزن، یک فریبکار که مویی خوشبو دارد، با گیسوانی زرین و پُرییچ، و این که در چشمان سیاهش بخششی از آفرودیت است. می گویند روز و شب با زنان پهسر می برد و وانمود می کند که زنان جوان را با رازهای آیین باکوس آشنا میسازد. اگر او را بی خبر در کاخ دستگیر کنم بی گمان با نیزهاش دیگر بر زمین نخواهد كوفت و موهايش را در هوا تاب نخواهد داد. زيـرا مـن سرش را از تن جدا خواهم کرد. ۳۲ می گوید دیـونیزوس خداست. میگوید این خدا چندی در ران زئوس دوخته بوده است. میگوید آتش و تندرِ خدا او و مادرش را

سوزانده؛ مادرش که به دروغ به خود میبالید با زئوس یکی شده است. با این گناهان آیا سزاوار به دار آویختن نیست؟ یک غریبه \_ هرکه میخواهد باشد \_ ما را چنین دشنام میدهد! عجب! این دیگر چیست؟ تیرزیاس پیشگو در پوست پارهی خون آلود! ... و پدر مادر من! چه خندهدار! با شاخهای باکوس را بنزرگ می دارد! (به کادموس) پدر، زمانی که میبینم هردو شما در کهنسالی چنین خرد از دست داده اید، از شرم سرخ می شوم. نمی خواهی این یمیچک را دور بیندازی؟ نیزه را کنار بگذار، پدر مادر من. (رو به تیرزیاس) تیرزیاس، تو او را در یی خود کشاندهای. آشکار است که می خواهیی با شناساندن این خدای جدید به مردم از بخشش خدایان بهرهمند شوی تا بتوانی دوباره پسرواز پسرندگان و شکسم یارهی قربانیان ۳۳ را ببینی. اگر موی سیید کهن سال ات تو را از این کارها باز ندارد، آنگاه به کیفر شناساندن رازهای ننگین، با تنی سنگین در زنجیر، میان کاهندهای باکوس نقش بر زمین خواهی بود. من می گویم در این شاد-خواریها هیچچیز درستی نیست، بدان هنگام که زنان به جشنی می پیوندند که در آن افشرهی انگور خنده می زند. چه بی دین! ای غریبه، تو خدایان را و کادموس را که بذر

سراهنگ:

آن زمان که مردی فرزانه نکتهای بیابد، خوب سخن گفتن

اشیون که تبارش را بی ارج میکند؟

پسران زمین <sup>۳۴</sup> پراکند، ارج نمینهی؟ آیا این تویی، پسس

تيرزياس:

کار دشواری نخواهد بود. تو زبانی تند داری و خردمند می نمایی، ولی در گفته هایت از درست اندیشی نشانی نیست. مرد جسوری که هم نیرومند باشد و هم سخنوری توانا، اگر درست نیندیشد شهروندی ست که باید از او بیم کرد.

این خدای نو که تو او را به ریشخند گرفتهای، آری ته، نمی دانی با چه شکوهی بر یونان فرمان خواهد راند. یکی ایز دبانو دمتر ۳۵، یا «زمین»، یا هر نامی که می خواهی، اوست که با خوردنی های نیروبخش میرندگان را خوراک می دهد و دیگری که همیایه ی اوست، پسر سمِله است که نوشیندای یافت. او افشرهی انگور را به میان میرندگان آورد تا با نوشاندن نبید تاک به مردمان شوربخت، آنها را از اندوه برهاند. خواب، فراموشی رنجهای روزانه، ایس است بخشش او. داروی دیگری برای دردهای آنان نیست. او که خداست، خویش را در نوش خواری به خدایان بیشکش کرده است. پس بهروزی مردمان از اوست. آن وقت تو او را از این که در ران زئوس دوخته بوده به ریشخند میگیری؟ ولی من به تو خواهم گفت که راست است. زمانی که زئوس او را از آتش آذرخش رهانید و او، کودک نوزاد، کودک خدا را بر فراز بلندی های المب برد، هِرا بر آن شد تا از آسمان به زمین بشتابد. زئوس اما ترفندی اندیشید. ترفندی که تنها یک خدا می تواند بیندیشد. از اثبیر که زمین را گرد در بر

می گیرد پارهای درید و موجودی همانند دیونیز وس از آن یرداخت و چون گروگانی به رشک هیرا سیرد. سیس میرندگان گفتند که او در ران زئیوس پیرورده شد. آنها واژهها را به جای هم گرفتند. زئوس، همتای دیونیز وس را به ایزد بانو هرا به گروگان داد. واژهی ران جانگزین واژهی گروگان شد. ۳۹ این افسانه در اصل، چنین بود. این خدا پیام آور است. از خود پیخود گشتن های باکوس وارش، چون پریشانگوییاش، آیندهبینی را سود بسیار می رساند. ۳۷ آنگاه که خدا با همدی نیروی خویش در تن ما رسوخ کند، و پس از آن که ما را از خشم خویش بیاکند، آینده را بر ما آشکار می سازد. این خدا از منش ارس خدای جنگ بی بهره نیست. منشی که از ارس ۳۸ به وام گرفته است. تو می بینی سیاهی آراسته با ساز جنگ و آمادهی کارزار، پیش از آن که دست به نیزه بر د بهناگاه می هراسد؛ ترس چیره می شود و سیاه را می براکند. این یریشانی نیز از دیونیزوس می رسد. تو او را باز بر فراز صخرههای دلف خواهی دید، با آتشدانی در دست، می جهد و میان دو چکاد کوه دلف را درمی نوردد، شاخهی باکوسی را می لرزاند و برمی جهاند. در سراسر یونان او را چه بزرگ میدارند! پنتئوس سخن مرا باور کن! خود را بدین یندار که می توانی با زور بر مردمان فرمان برانسی، فریب مده! هرچه میخواهی باور دار \_ هرچند باورهای تو راست نیست \_اما باور مدار که خردمندی. بر این زمین ا

خدا را پذیرا شو و نوشخواری ات را به او پیشکش کن، باکوس را بزرگ بدار و تاجی از پیچک بر سر بگذار. این دیونیزوس نیست که زنان را از میانه روی در روشی که از سی پریس ۲۹ به آنها رسیده است بازمی دارد، نه، روشن است که سرشت آنان چنین است؛ سرشتی که باید پاکدامنی را همواره و همه جابه آنها گوشزد کند. تو باید این را در شمار آوری؛ زنِ به راستی پاکدامن در آیین باکوس نیز خود را تباه نخواهد کرد. خودت را ببین؛ آنگاه که مردم به آستانت می شتابند و نام پنتئوس را بزرگ می دارند، تو نیک بختی. او نیز به باور من ستایش های ما را دوست دارد.

از این رو کادموس که او را به ریشخند گرفته ای و من، تاجی از پیچک بر سر خواهیم گذاشت و به سرودخوانان خواهیم پیوست. ما دو تن سری سپیدمو داریم، باشد، به پایکوبی نیازمندیم. و من برای فرمانبری از تو با یک خدا نخواهم جنگید. تو شکار هراسناک تسرین دیسوانگسیها هستی و نخواهی توانست دارویی برای درمان آن بسیابی مگر یکی. ۴۰

سراهنگ: ای پیرمرد، تو باگفته هایت فوئیبوس ۴۱ را بی ارج نمیکنی. تو فرزانه ای که برومیوس را بیزرگ می داری. او خدای بزرگیست.

کادموس: ای پسر من، تیرزیاس به تو اندرزهای نیک داد. با ما بمان. بیرون از دایرهی قانونهای ما مباش. در این دم، تو بر فراز

ابرها سیر میکنی و با خردورزی بی خرد می گردی. حتی اگر او خدا نباشد، آنگونه که تو وانمود میکنی، باز این نام را به او بده. به دروغی پارسامنشانه بگو که او پسر سمله است تا شکوه زایش یک خدا بهرهی او شود و این سر\_ بلندی به ما و به تبار ما رسد. تو سرنوشت تیرهی اکتئون را دیدهای. سگهای درندهای که پر ورده بود، تن او را از هم دریدند. زیرا به خود بالیده بود که در زمینهای چسبناک، شکارگری چیر مدست تر از آر تمیس ۴۲ است. اما تو، تو می توانی چنین سرنوشتی را از خود دور گردانی! بیا این جا تا بر سرت تاجی از پیچک بگذارم. با ما خدا را بزرگ بدار. دستت را نزدیک میار. برو به آیین باکوس. مخواه که دیوانگیات را با من تاب بیاوری. و او که به تو دیوانگی مي آموزد، او را کيفر خواهم داد. (رو به نگهيانانش) برويد! بشتابید! بروید به جایگاهی که او پسرواز پسرندگان را مى بيند، آن جا را با اهرمها بلرزانيد، آن جا را واژگون كنيد، زیر و رو کنید، همه چیز را درهم بریزید و درفشها را در تندباد رها کنید. به این روش بهتر می توانیم بر او دست یابم. (رو به دستهی دیگری از نگهبانان) شما بروید به شهر، در یی آن غریبهی زننما که در بین زنانمان بدی تازهای می گستراند و همسران مان را تباه می کند. اگر بر او دست یافتید، با زنجیر او را به بند کشید و به این جا بیاورید تا سزای کار خود را ببیند: او سنگسار خواهد شد تا پس از ديدن آيين تلخ باكوس در تِب بميرد.

پنتئوس:

تيرزياس:

ای شوربخت، نمی بینی چگونه گفته هایت تو را سرگشته کرده اند؟ دمی پیش، تو تنها بی خرد بودی اینک دیوانه ای برویم کادموس. برای او، هرچند که بر ما خشم گرفته، و برای مردم شهر نیایش کنیم. باشد که خداوند، ما را از شوربختی تازه برکنار بدارد. برویم! با نیزه ی پیچک آراسته ات از پی من بیا. کمکم کن برخیزم. من هم به تو کمک خواهم کرد. اگر ما دو پیرمرد را ببینند که بر زمین می افتیم شرمگین خواهیم شد. به راه بیفتیم! هرچه پیش می افتیم شرمگین خواهیم شد. به راه بیفتیم! هرچه پیش آید نیکوست! باید باکوس پسر زئوس را بندگی کرد. کادموس، بیم دارم که پنتئوس در خانه ات تو را به سوگ بنشاند. این را با پیشگویی نمی گویم. رویداده ا چنین می گویند. او دیوانه است و چون دیوانگان سخن می گوید.

تیرزیاس و کادموس بازوی یکدیگر را می گیرند و بیرون می روند.

همسرايان:

#### بندا

پی پتاس ۴۳، ای که در نزد خدایان ارجمندی، پی پتاس، ای که در زمین تو را بر بالهایی زرگون نشانده می برند، گفته های پنتئوس را می شنوی؟ می شنوی ناسزاهای بدکیش او به برومیوس را، برومیوس، پسر سِمِله که در جشنِ تاجهای زیبا نخستین کس در میان نیک بختان است؟ اوست که سرود پیروان خود را رهبری می کند و

ازوست خنده ی نی لبک، و کاهش تشویش آنگاه که در سفره ی خدایان، افشره ی درخشان انگور پدیدار می شود و ازوست خواب مردمان در برِ جامهای شراب به هنگام جشن تاجهای پیچک.

#### پاسخ بند I

دهانهای بیلگام و دیوانگی بیقانون، با خود تیرهروزی می آورند. زندگی آرام و فرزانگی از نابسامانی به دورند و خانه را استوار نگاه می دارند. خدایان آسمان هرچه دور در اثیر جای داشته باشند کارهای میرندگان را بازمی بینند. دانش، فرزانگی نیست. دانش، احساسات ساده ی یک میرنده هم نیست. زندگی زودگذر است. از این رو چه کس می تواند با بلند پروازی بسیار از امروزِ خود بهره گیرد؟ در اندیشه ی من، این گونه است سرشت بی خردان و سرشت مردانی بدیندار.

#### بند II

کاش به قبرس می رفتم، به جزیره ی آفرودیت. آنجا که فریبندگان دلِ میرندگان در آمور ۴۴ جای دارند. کاش به فاروس ۴۵ می رفتم که به هنگام نبود باران، صد دهانه ی رود بربر با آبهای خود زمین را بارور می کنند! یا به جایی در سرزمین پی پری ۴۱ که می گویند زیباترین است! برومیوس مرا به آن جا رهنمون شو! به دامنه های مقدس

کوه المپ! برومیوس، خدا اِویوس که آیسین باکسوس را رهبری. به جایگاه کاریتها مرا رهنمون شو. به جایگاه دِزیرها. ۴۷ آنجا که رواست شادخواری بر کاهنههای تو.

#### پاسخ بند II

این خدا، این پسر زئوس، جشنهای شاد را خوش می دارد. او که این فراوانی می بخشد پاییس، این دبانوی پرورنده ی کودکان را دوست می دارد. به مردی که در فراوانی به سر می برد و به مردی که در تنگدستی، از نوشیدن شرابی که اندوهان را دور می سازد لذتی یکسان می بخشد. و از هرکس که جز شادمانه زیستن و گذران آرام روزها و شبهای هستی خود اندیشه ی دیگری در سر داشته باشد، نفرت دارد. ای میرندگان، باریک بینی در اندیشه و بسیاری نخوت از ما دور باد! این است قانون مردم، مردم ساده دل که به کارش می بندند. باشد آن را بفهمها

خدمتگزاران پنتئوس؛ دیونیزوس را زنجیر بسته می آورند.

#### یکی از خدمتگزاران:

پنتئوس! پیگرد ما بیهوده نبوده است. آن شکاری که ما را برای گرفتنش فرستاده بودی، به دام انداخته ایم. این دیو بیابانی با ما رفتاری ملایم داشت. برای فرار از ما گامهایش را برنگرداند، بسیار خودانگیخته دستها را به سوی ما دراز کرد، بی آن که رخش رنگ ببازد یا سرخی گونه هایش کاستی یابد. خنده زنان به ما دستور داد تا او را به زنجیر کشیم و با خود بریم. هیچ جنبشی از خود نشان نداد و کار را بر من آسان ساخت. با ادب بسیار به او گفتم: «ای غریبه من به دستور پنتئوس است که تو را می برم نه به خواست خویش. اوست که مرا به این کار فرستاده.» و اما کاهنه های با کوس که آنها را گرفته و در زندان با زنجیرهایی از آهن به بند کشیده بودی، باید بگویم آنها خود را رها ساخته اند؛ آری، رفته اند و اینک به سوی جنگل می شتابند. بندهایی که با آن پایشان را سخت بسته بودیم بر زمین افتاده است؛ با خواندن خدا بر ومیوس، چفت و زبانه ی درها بی یاری خواندن خدا بر ومیوس، چفت و زبانه ی درها بی یاری معجزه از این مرد سرزده است. بر توست داوری.

پنتئوس:

شما دیوانه اید. او به دام من افتاده و اکنون در دست من گرفتار است. آنچنان فرز و چابک نبود که بگریزد. (رو به باکوس) ای غریبه، بهراستی که از زیبایی چندان بسی بهره نیستی. می توانی زنها را فریب دهی و برای همین هم به تب آمده ای. موی بلندت که در دو سوی گونه هایت آویخته و به موی مبارزان نسمی ماند، خواهش را در دل بیدار می کند. تو سپیدی پوستت را مراقبی. از روی نیرنگ است که آن را برکنار از نور خورشید در سایه نگاه می داری. می خواهی با زیبایی ات آفرودیت را به چنگ می داری. ییش از هرچیز به من بگو از کجا هستی.

دیونیزوس: بی هیچ گزافه ای خواهم گفت؛ کاری بیش از این بسر مسن آسان نخواهد ببود. تمولوس شکوفا را می شناسی؟ دربارهی آنجا باید بسیار شنیده باشی.

پنتئوس: آنجا را می شناسم. همچون آمفی تئاتری، شهر ساردها ۴۸ را در برگرفته است.

ديونيزوس: از آنجا هستم. ليدى ميهن من است.

پنتئوس: چه شد که این رازها را به یونان آوردی؟

ديونيزوس: ديونيزوس مرا رهنمون ساخت، پسر زئوس.

پنتئوس: پس آنجا زئوسی هست که خدایانی نو پدید می آورد؟

ديونيزوس: نه. همان كه همين جا با سِمِله يكي شد.

پنتئوس: چنین دستوری را شبانه در رؤیا دریافت کردی یا رو در رو؟

دیونیزوس: من او را میدیدم، او مرا میدید. آیین شادخواری را خود به من سیرد.

پنتئوس: این شادخواری ها برای تو نمایانگر چیست؟

دیونیزوس: تا کسی به رازهای باکوس پذیره نباشد روا نیست بداند.

پنتئوس: برپایی این شادخواری ها چه سودی دارد؟

دیونیزوس: اگر آن را بر تو آشکار سازم آیین مقدس خویش بی ارج کرده ام، ولی سزد که بدانی.

پنتئوس: پاسخت را خوب بزک کردی!

دیونیزوس: شادخواریهای خدا نفرینیست بر آن کس که بذر بین بی دینی میکارد.

پنتئوس: این خدایی که تو وانمود میکنی بهراستی دیدهای، چه چهرهای داشت؟

دیونیزوس: چهرهای که خود میخواست. بر من نبود به او چهرهای دهم.

پنتئوس: باز پیچش زیرکانهای در سخن به کار بستی تا هیچ نگویی.

دیونیزوس: زبان خرد بر ناآشنا به راز، نامفهوم مینماید.

پنتئوس: این جا نخستین سرزمین است که دین این خدا را آوردهای؟

دیونیزوس: تمام بربرها سرودخوان، آیین شادخواری خدا را جشن میگیرند.

پنتئوس: بله، خرد بربرها بسیار کمتر از یونانی هاست.

دیونیزوس: اما در این باره آنها خردمند ترند. آنها خرد را به گونهی دیگری به کار می برند.

پنتئوس: این آیین را شب بر پا میداری یا روزهنگام؟

دیونیزوس: شب بیش تر: در تاریکی نشانی از بزرگیست.

پنتئوس: تاریکی شب برای زنان مایهی دروغ و ناپاکیست.

**دیونیزوس**: روز هم می توان بدکار بود.

پنتئوس: برای باریکاندیشی گناه آلودت باید مجازات شوی.

دیونیزوس: و تو هم برای دیوانگیات و سرپیچیات از خدا.

پنتثوس: این مرد باکوسی چه گستاخ است! در سخن هنرنمایی میکند!

دیونیزوس: بگو مجازات من چیست؟ برایم چه رنجی آماده کردهای؟

پنتئوس: نخست گیسوانِ پرپیچ نازت را خواهم برید.

دیونیزوس: گیسوانم مقدس است. گذاشتدام برای خدا بلند شود.

پنتئوس: سپس نیزهای را که به دست گرفتهای به من واگذار خواهی کرد.

دیونیزوس: اگر می توانی، آن را از سن جدا کن. این نیزه از آنِ دیونیزوس است.

#### ۴۰ / کاهنه های باکوس

پنتئوس: تو را به بند خواهم کشید و در زندان خواهم افکند.

دیونیزوس: هرگاه اراده کنم خدا مرا خواهد رهانید.

پنتئوس: بله آنگاه که در میان کاهنه های باکوس از او یاری خواستی.

دیونیزوس: او هم اینک اینجاست و رفتاری را که با من در پیش گرفته ای می بیند.

ینتئوس: کجا؟ دیده نمی شود. چشمان من که او را نمی بیند.

دیونیزوس: با من است. ولی تو بی دینی، او را نمی بینی.

پنتئوس: گیریدش. به ما ناسزا میگوید، به من و به تِب.

دیونیزوس: شما را از در بند کشیدنم زنهار میدهم. من خردمندم و شما بی خرد.

پنتئوس: من به شما دستور می دهم او را به بند کشید. من خداوندگار شما هستم.

دیونیزوس: نمی دانی برای خود چه آماده میکنی؛ نه می دانی چه می میکنی نه می دانی که هستی.

پنتئوس: من پنتئوسام، پسر آگاوه و اشيون.

ينتثوس:

دیونیزوس: نام تو سرنوشت مرگباری برایت نشان زده است. ۴۹

دور شو! او را در اسطبل نزد اسبان ببندید تا چشمهایش در تاریک ترینِ تاریکیها سرگردان شود. آنجا پایکوبی کن. و اما آن زنهایی که همراه خود آورده بودی، همدستان تو در این گناهان، یا از کوفتن بر تبیرهها و کف زدن دست خواهند کشید یا کنیزان من خواهند بود و پارچه خواهند بافت. آنها را خواهم فروخت.

دیونیزوس: میروم. آنچه در سرنوشت نیامده سرنوشت بسر تــو روا

نخواهد داشت. ولی باور کن، بهای آن دشنام که به خدا دیونیزوس دادهای خواهسی پرداخت، دیرونیزوسی که میگویی وجود ندارد. تو با بهزنجیر کشیدن من دیونیزوس را خوار میداری.

خدمتگزاران، دیونیزوس را با خود میبرند. پنتئوس بیرون مـیرود. نگهبانان نیز از پی او میروند.

## همسرايان:

#### بند ۱۱

دیرسه، باکره ی زیبا، دخت گرامیِ آشه لوس، این تو بودی که در چشمه هایت کودکِ زئوس را پذیرا شدی. پدر او، زئوس، کودک را از آتش های جاودان به در برد و در ران خود پنهان کرد. به کودک بانگ زد: «بیا دیتیرامب ۵۰، بیا دیونیزوس، با آوازهایت در این سینه ی مردانه شو. ای باکوس، تو را با این نام در تِب بازخواهم آفرید.» ولی تو ای دیرسه ی نیکبخت، تو مرا شکار می کنی، درست آن هنگام که من همراهانم را با تاجهای گل بس سر، در کرانه های تو نگاه داشته ام! مرا چرا می رانی؟ باکوس، از من چرا می گریزی؟ زود، آری چه زود با انگور، با خوشی های برآمده از تاک بو ته ی باکوس به برومیوس اندیشه خواهی کرد.

### پاسخ بند 1

چه خشمی، چه خشمی این کودک را بسرمی آشوبد. ایس کودک از تبار زمین است. پنتئوس از سوی پدر زاده ی کودک از تبار زمین است. پنتئوس از رسین بسیرون کشید. اشیون، نه انسانی میرنده که دیو بیابانی، همچون هیولایی خون آشام در جنگ با خدایان! او میرا که از کنیزان برومیوس هستم زود در بندهایش زندانی خواهد کرد؛ مرد همراهمان را نیز در اندرون کاخ نگاه داشته که اینک در تیرگیهای زندان فرو رفته است. ای پسیر زئوس، ای دیسونیزوس، آیا پیامبرانت را می بینی که با میرگ می جنگند؟ بیا و نیزه ی پیچک آراسته ات را در کوه المپ با پر توهای زرین ۵۱ بجهان؛ بیرخیز و نافرمانی میردی پر توهای زرین ۵۱ بجهان؛ بیرخیز و نافرمانی میردی

# يايانْبند

ای دیونیزوس، به چه جایی از نیزا<sup>۵۲</sup> که جانوران بیابانی را خوراک میدهد، همراهان نیزهدارت را رهنمون میشوی؟ بر چکادهای کُریسین؟ شاید در میان جنگلها، در خلوتگاههای المپ آنجا که اورفه <sup>۵۴</sup> پیش از این با نواختن ساز و با آواز، گیاهان و جانوران و درندگان را گرد می آورد. آی پیهری نیکبخت او یوس تو را ارج می گذارد. خواهد آمد تا سرودخوانانت را به مراسم باکوس راهبر شود. او از گذر تند آبهای آکسیوس ۵۵، و از لیدیاس که

میرندگان را بهروزی میبخشد، خواهد گذشت تا کوشش همرهانش را راهنما باشد. میگویند لیدیاس، پدر فراوانی ست، زیرا با آبهای پرشکوه خود بارآور زمینیست که اسبهای زیبای بسیار در خود میپروراند.

دیونیزوس: (دیده نمی شود) آهای! ای کاهندهای باکوس، بشنوید، بانگ مرا بشنوید، ای کاهندهای باکوس!

# یکی از همسرایان:

چیست؟ این فریاد چیست؟ از کجا می آید؟ چه کسی مرا بانگ زد؟ او یوس؟

دیونیزوس: هی! هی! منم که دوباره فریاد میزنم. من، پسر سِمِله، پسر زئوس!

یکی از همسرایان: هی، هی! ای سرور بیا، به سوی همرهانمان بیا، ای سرور، ای برومیوس. برومیوس!

سراهنگ: زمین می لرزد! به اراده ی خدا زمین می لرزد! آه! آه! کاخ پنتئوس به زودی خواهد لرزید و فرو خواهد ریخت. دیونیزوس در کاخ است. او را بیرستید.

همسرایان: آه! ما او را می پرستیم.

## نخستين همسرا:

بنگر! سرستونهای مرمری از هم میشکافند. بسرومیوس فریاد پیروزیاش را در اندرون کاخ سر خواهد داد.

دیونیزوس: (به جوش و خروش در می آید) آتشدان رخشنده را با آتش آذرخش برافروز. بسوزان! کاخ پنتئوس را بسوزان!

دومین همسرا: ای وای! ای وای، آتش! نگاه کن. آیا آتش زئوس را

نمی بینی که گرداگرد آرامگاه مقدس سِمِله می درخشد؟ آتشی همواره زنده از آن هنگام که سِمِله آذرخش را بر خود دید؟ (همه سر فرود می آورند.) ای همرهان سر بر زمین فرود آورید. بدنهای لرزان خود را فرود آورید. زیرا پادشاه ما می تازد و این کاخ را از بن واژگون می کند. اوست پسر زئوس.

دیونیزوس از کاخ خارج می شود، به چهره ی غریبه ای که از لیدی آمده است.

دیونیزوس: زنان بربر، چنان هراسیده اید که خود را به زمین می افکنید؟ چنان که برمی آید، با کوس سرای پنتئوس را لرزاند و شما به آن پی بردید. برخیزید. دلیری خود را بازیابید و از تن، لرزهی ترس دور کنید.

همسرایان: ای روشنای بسیار نیرومند، برخاسته از شور آیسینی ماا چه نیک بختم که تو را می بینم. چه، تنها به سر می بردم و برکنار از تو بودم.

دیونیزوس: مراکه با خود میبردند، به نومیدی درافتاده بودید؟ گمان میکردید میگذارم مرا در سیاه چالهای پنتئوس بیفکنند؟

همسرایان: چگونه گمان نمی کردم؟ اگر به تو رنجی میرسید، چه کسی از من نگاهداری می کرد؟ اما چگونه از دست این مرد بی دین گریختی؟

ديونيزوس: خود را رهانيدم. به آساني، بي هيچ رنجي.

همسرایان: پس دستهای تو را با زنجیر نبسته بود؟

دیونیزوس: آنجا هم غرورش را پایمال کردم. او گمان میکرد مرا زنجیر کرده است. امید بسیاری داشت. اما او مرا نه گرفت و نه لمس کرد. در اسطیل، جایی که مرا برده بود زندانسی کند، ورزایی یافت. کمندی به دور زانوها و سیمهایش انداخت. از خشم نفس نفس می زد، و از پیشانی اش عرق می چکید و لبها را به دندان می گزید. من آسوده کنارش نشسته بودم، نگاهش می کردم. همین دم با کوس سررسید و کاخ را به لرزه درآورد و آتشدان آرامگاه مادرش را برافروخت. با دیدنش پنتئوس گمان میکند کیاخ آتش گــرفته است. پس ديـوانـهوار بـه هـرسو مــيدود. بــه خدمت گزارانش دستور می دهد از آشه لوس آب بیاورند. همدی بردگان به تکایو میافتند، ولی تلاش آنها بیهوده است. ینتئوس از تلاش دست می کشد. گمان می کند من گریختدام و با شمشیر سیاه از خون می شتابد. شمشیری که از اندرون کاخ برداشته است. به گمانم این گونه دیدم که برومیوس \_اندیشدی خودم را باز میگویم \_ شبحی در سرای کاخ می آفریند و پنتئوس بر او می تازد، بر میجهد، و شمشیر خود را در بخاری روشن فرو میکند، گمان می کند گردن مرا بریده است. ولی در این هنگام با کسوس شوربختی های دیگری بر او روا می دارد: او کاخ پنتئوس را واژگون میکند، در برابر چشمان پنتئوس همه چیز فرو می ریزد و و پراندای بر خاک می شود. چه تلخی جانگزایی برای او به کیفر آن که مرا زنجیر کرده بود! از

خستگی شمشیرش را رها میکند و از پا میافتد. او که میرندهای بیش نیست میخواهد با خدا هماورد شود! من، آسوده، بی هیچ بیمی از پنتئوس از کاخ بیرون می شوم و به نزد شما باز می آیم... گمان میکنم... صدای پایی در اندرون کاخ پیچیده است: پنتئوس بر درگاه پدیدار خواهد شد. پس از آنچه بر او گذشته است چه خواهد گفت؟ حتی اگر برخروشیده از خشم به ایس جا بیاید، من برانگیخته نخواهم شد و با او رویارویی خواهم کرد. مرد فرزانه را سزد که در پی کاستن خشم خویش باشد.

پنتئوس از خود بیخودگشته و شتابان سر میرسد.

پنتئوس: ضربهای سهمگین! غریبه از من گریخت. دمی پسیش به زنجیر بسته بود. آه! آه! خود اوست! یعنی چه؟ در برابس کاخ من خودت را نشان میدهی؟ توانستی بیرون بیایی؟ چگونه؟

دیونیزوس: دیگرگام برندار. خشمت را فرو خور و خود را آرام ساز. <del>پنتئو</del>س: — چگ<del>ونه خود را ا</del>ز بند<del>ها ر</del>هانید<del>ی</del> و از <del>زندا</del>ن راه <del>به بیرون</del> بردی؟

دیونیزوس: مگر نگفته بودم یا مگر نشنیدی که گفتم مرا آزاد خواهند کرد؟

پنتئوس: چه کسی؟ تو هنوز سخنهای شگفت میگویی.

دیونیزوس: او که برای میرندگان تاک بو ته ی سنگین از انگور می رویاند.

پنتئوس: [افتادگی سطر].

دیونیزوس: این ناسزانشان پیروزی دیونیزوس است.

پنتثوس: دستور می دهم دروازه ی تمام برجها را با قفل ببندند.

دیونیزوس: چرا؟ خدایان از دیوارها هم نمیگذرند؟

پنتئوس: تو باریکاندیشی،آری، بسیار باریکاندیش؛ اما نه هنگامی که باید چنین باشی.

دیونیزوس: به ویژه درست هنگامی که باید، باریک اندیشم، ولی نخست به سخن این مردگوش کن که از کوه آمده و برای تو خبری آورده است. من نزدیک تو می مانم. در پی گریختن نخواهم بود.

پيک وارد مي شود.

یک:

پیک: ای پنتئوس که بر سرزمین تِب فرمانروایسی، از سیترون میآیم، آنجاکه برفهای سپیدِ رَخشان هرگز آب نمیشود.

پنتئوس: خبری که با شتاب آوردهای چیست ؟

کاهندهای والای باکوس را دیدم برانگیخته با نیروی خدا پاهای برهندی خود را دور از این سرزمین بردهاند. آمدهام به تو بگویم، به تو و به مردم شهر ای پادشاه، کارهای شگفتانگیزی که این زنان انجام میدهند بسیار بر تر از معجزات است. ولی میخواهم بدانم آیا میتوانم بیکموکاست هرچه آنجا میگذرد گزارش دهم یا باید نقل خود کوتاه کنم؟ زیرا من از خشم ناگهانی تو می ترسم، ناگهانی تو می ترسم، ای پادشاه، از سرشت خودکامه و زودخشم تو.

پنتئوس: سخن بگو. به هیچ روی ترسی از من به دل راه مده. نباید از

آنچه راست است برآشفت. کارهایی که تو از کاهنههای باکوس بر من آشکار کنی هر چه نارواتر باشد، مردی راکه این کارها به زنان آموخته است بیش تر کیفر خواهم داد. تازه گلهی گاوها را برای جسرا به یشتهای سنگلاخ در بلندی ها بر ده بودم، زمانی که نخستین بر تو های خورشید زمین را نیش میزد و گرم میکرد، سه گروه از همرهان را دیدم، سه گروه زنان سرودخوان را. یکی از آنها او تونو ته را پیشاییش خود داشت، گروه دیگر مادرت آگاوه و گروه سوم اینو را. همگی خفته بودند، با اندامهایی یله. برخیی پشت به تندی صنوبر داده، برخی روی برگهای بلوط سر خود بر زمین نهاده بودند، آنهم بی هیچ هدفی و به شایستگی نه آنگونه که تو میگویی، آنها نه خراب از شراب بودند نه خراب از آواز نی لبک لوتوس، و نه در تب و تاب پیروی از سيپريس در خلوت. هنگامي كه مادرت ماغ گاوهاي بالغ را شنید در میان کاهنههای باکوس به یا خاست و فریاد كشيد تا خواب از تن آنها بيرون كند. آنها خواب سنگين از چشم دور ساختند و به یا خیاستند. نیمایشی شگفت و شایسته بود از زنان پیر و جوان و باکرگان هنوز به زیر یوغ درنیامده. نخست مو بر شانه می افشانند و پوست پارهها که گره بندشان از هم گشوده است باز برمی گیرند و آن را با ماری در کمرگاه می بندند؛ مارها گوندی زنها را می لیسیدند. برخی دیگر، زنان تازهزایی که سینهی پسرشیر دارند و نوزادان خود رها کردهاند، بزغالهای یا توله روباهی بیابانی

پیک:

را به بر گرفته شیر می دهند، شیری سپیدرنگ. تاجهایی از پیچک، از کاج و از آزمَلَکِ ۵۹ پُرگل بر سر مینهند. یکی از آنها نیزهی پیچک آراسته را بر می دارد و بر صخرهای مىزند، از آن جا آبى زلال چون شبنم بيرون مى جوشد. دیگری آتشدان به سوی زمین فرود می آورد و خدا آنجا چشمدای از شراب بیرون می جهاند. آنها که تشندی نوشینهی سیبدرنگ بودند با سرانگشتان خبود زمین را خراشیدند و جو بباری از شیر یافتند. از نیزهی سیچک آراسته عسل شیرین جاری بود. آه، ای کاش تو آنجا بو دی و این شگفتی ها می دیدی، آنگاه خدایی را که اکنون سرزنش میکنی در نیایش خود به یاری میخواندی. پس ما گاوچرانان و شبانان گرد هم آمدیم و اندیشهی خود در میان گذاشتیم. میگوییم: از این زنان جه شگفتیهای معجزه آسایی سر میزند! مردی که به شهر در رفت و آمد بود و با سخن خوگر، به ما همگی میگوید: «ای شما که بر بشته های باک کوهستان زندگی میکنید، با من همرأی میشوید؟ در پی آگاوه، مادرِ پنتئوس میرویم و او را از آیین باکوس بیرون میکشیم تا شاه را خوش آید.» پیشنهاد او به دید ما نیکو آمد. پس در بوتهزاری انبوه کمین میکنیم. زنان در وقت بایسته نیزههای خود بر م، جهانند تا آیین باکوس را بیاغازند. یک صدا پسر زئوس، ایاکوس را میخوانند، برومیوس را. زنان و جانوران بیابانی و هرچه در کوه است به شوری آیینی

دچار میشوند. هیچ چیز ساکن نمیماند. همه مسیدوند. یه ناگاه آگاوه جست و خیزکنان از کنار من می گذرد. از میان بو تدزار، از نهانگاهم به سوی او می تازم تا او را بگیرم. آگاوه فریاد میزند: «ای مادهسگهای تیزرو من، مردان سر در بی ما گذاشته اند! زود از بی من بیایید! از پی من بیایید! نیزه به دست بگیرید!» منا راه فرار در پیش می گیریم تا از کاهندهای باکوس که میخواهند ما را باره یاره کنند بگریزیم اما آنها بر سر گاوها که سبزههای نرم می چریدند هجوم می آورند. هیچ آلت برندهای در دست شان نبود. یکی از آنها ــباید خود می دیدی ــماده گاو ماغکشانی با پستانهای آماسیده را به زیر ناخن میگیرد. دیگران گاوهای جوان را یاره پاره مسیکنند. دندهها و سمهای چاکدار به هر سو پرتاب می شود. اندامهای جانوران از صنویرها آویزان است و از شاخهها خون می چکد. ورزاهای خشمگین که با شاخهای کشیده بر آنها می تازند با دستهای هزار زن جوان بر زمین واژگرون می شوند. آنها برای دریدن پوست بر تن گاو، زمان کمتری میخواهند تا تو برای فرود آوردن پلکهای خویش بسر مردمکهای شاهانهات. آنها چون دستهی یرندگان به راه خود میروند، درهم تنیده و شتابان، به سوی دشتهایی که در درهها گسترده است، درههایی در کنار رود اسوپوس که برای مردم تب سنبلههای سنگین از دانیه به بار می آورند. بر هیزیس و اریترس ۵۷ که در یای صخرهی برهندی سیترون بنا شدهاند چون دشمن پورش می برند و هرچه هست و نیست را به تاراج، و کودکان را از خانه ها می دزدند. هرچه بر شانه های خود می گذارند خواه آهن با مفرغ، بیکه بسته باشد چون آویز بر تن آنها برجا میماند و بر خاک تیره نمی افتد. لابدلای موی خود آتش می برند و به آتش نمی سوزند. مردم که می بینند کاهندهای باکوس تاراج شان می کنند خود را بر نیزهی آنها می اندازند. از این رو ای پهادشاه، نهایشی شگفت برای تهاشاست. پیکانهای آهنین مردم، کاهندها را زخیم نمیزند. اما کاهنه ها با نیز ه هایی که یر تاب می کنند دشمنان خود را زخم می زنند و مردان، رو برگردانیده از برابر زنیان می گریزند: چنین کاری بی باری خدا ممکن نیست! سیس به جایی که از آن آمده بودند باز می گردند، به چشمه هایی که خدا برایشان از زمین برآورده است. در آن چشمهها خون از تن میشویند و مارها چکههای خون روان بسر گوندی زنها را با زبان میلیسند و تن رخشان زنان را خشک میکنند. ای سرور من این خدا را، هرچه باشد، در سرزمین تب پذیرا شو. زیرا بزرگ است و چنان که می گویند، از شایستگی های دیگرش آن است که تاک بُنان به میر ندگان بخشیده تا اندوهشان یکاهد. شراب نیاشد، عشق نخواهد بود و خوشی دیگری برای مردان وجبود نخواهد داشت.

از این که در پیشگاه این پادشاه آزادانه سخن بگویم،

سراهنگ:

مى هراسم. با اين همه سخن خواهم گفت. تبار ديونيزوس، به زاد، از هیچ یک از خدایان فروتر نیست.

ينتئوس:

یس اینک گستاخی کاهندها چون آتش روشن شده و دامن ما را هم گرفته است. چه شرمی بر یونانی ها باد! بشتابید! نباید زمان را از دست داد. زود به دروازهی اِلکتر برو. بگو که فرمان دادهام مردان، سیر به دست یا سوار بر اسبان تیز تک، همه بیایند، و نیز همهی آنها که نیزه در هوا می چرخانند، و همدی آنها که فلاخن می اندازند، گرد آیند تا برای جنگ با کاهنه های با کوس گسیل شوند. این رفتار که زنها با ما در پیش گرفتهاند از اندازه گذشته است، دیگر نمی توان آن را بر تافت.

دیونیزوس: تو نمیخواهی سخنم را بیذیری، حتی نمیخواهی به آن گوش کنی. با آن که رفتار زشتی با من داری تو را زنهار می دهم که آرام بمان، مبادا برای نبرد با خدا ساز جنگ برگیری. اگر کاهندهای باکوس را از کوههای دیونیزوس بیرون برانی، او برنخواهد تافت.

تو نمی توانی مرا به راه خود بیاوری. زنجیرت کرده بودند و تو گریختی، پس از آن سودی ببر یا برای بار دوم کیفرت خواهم داد.

دیونیزوس: من برای او قربانی خواهم کرد نه آن که به خشم آیم و بر خواستهی او گردن کِشم. تو میرندهای و او خدا.

بنتئوس:

من هم برای او قربانی خواهم کرد، اما زن ـ جانورها را قربانی خواهم کرد، همانگونه که سزاوار آنند. صدها زن ـ

جانور که در درههای سیترون در پیشان خواهم رفت.

دیونیزوس: همهی شما خواهید گریخت. و چه شرم آور، دیدن گریز جونیزوس: جوشن پوشان از برابر نیزهی کاهندهای باکوس.

پنتئوس: این غریبه که در بند ماست سر به راه نمی شود! از گفت وگو دست نمی کشد، چه برتر باشد چه فروتر.

دیونیزوس: جان من، هنوز می شود همه چیز را سامان داد.

پنتئوس: چگونه؟ مرا بردهی بردگانم سازی؟

دیونیزوس: نیازی نیست ساز جنگ برگیری؛ من زنان را به ایسنجا خواهم آورد.

پنتئوس: وای بر من! پس میخواهی بر من دسیسه کنی!

دیونیزوس: کدام دسیسه؟ این که میخواهم به شیوه ی خویش تو را رهایی بخشم؟

پنتئوس: با یک دیگر همدست شده اید تا آیین باکوس را جشن بگیرید.

ديونيزوس: آه بله، بدان كه من با خدا همدست شدهام.

پنتئوس: ساز جنگم را بیاورید. تو هم خاموش باش.

دیونیزوس: بسیار خوب. باشد! نمیخواهی همهی آنها را که در کوه نشسته اند، ببینی؟

پنتئوس: بله، میخواهم. زر بسیاری خواهم داد.

دیونیزوس: چراچنین بی تابانه میخواهی؟

پنتئوس: اگر آنها را خراب از شراب ببینم بهای گزافی خواهند پرداخت.

دیونیزوس: خوش داری نمایشی ببینی که برای تو تلخ خواهد بود؟

پنتئوس: بله. بدان که خاموش در زیر صنوبرها پنهان می شوم.

دیونیزوس: ولی تو را از جای پایت پیدا خواهند کرد. هرچند که برای رفتن به آنجا خود را پنهان کرده باشی.

پنتئوس: بسیار خوب. خود را نشان خواهم داد. تو راست میگویی.

دیونیزوس: پس راهبرت شوم؟ میخواهی به راه بیفتی؟

پنتئوس: هرچه زودتر مرا به آنجا راهبر شو. نمیخواهم زمان را از دست بدهم.

دیونیزوس: پس پیراهنی از کتان در برکن.

پنتئوس: چرا؟ چرا مردی چون من باید به جامهی زنان درآید؟

دیونیزوس: می ترسم اگر ببینند مردی آنجاست تو را بکشند.

پنتئوس: درست میگویی. دیرزمانیست که دریافته ام زیرکی.

دیونیزوس: همهی اینها را دیونیزوس به ما یاد داده است.

پنتئوس: سفارش تو را چگونه به جا بیاورم؟

ديونيزوس: من به تو جامه خواهم پوشاند. بيا به درون كاخ برويم.

پنتئوس: چه جامدای؟ جامدی زنانه؟ من شرم میکنم.

دیونیزوس: پس دیگر نمیخواهی به دیدن کاهنه ها بروی؟

پنتئوس: میگویی چه جامدای به تن کنم؟

دیونیزوس: موهای بستهات را آزاد میکنم تا بر شانههایت افشان شود.

پنتئوس: دومین تن آرای من چه خواهد بود؟

دیونیزوس: پیراهنی که تا پایین پاهایت میرسد. و کلاهی بلند بر سرت.

پنتئوس: و دیگرچه خواهی افزود؟

دیونیزوس: نیزه ی پیچک آراسته در دستت و پوست خون آلود آهـو بره.

پنتئوس: نه نمی توانم جامه ی زنانه به تن کنم.

دیونیزوس: پس اگر بخواهی با کاهنههای باکوس به جنگ شوی چه خونها که ریخته نخواهد شد.

پنتئوس: درست است. نخست باید رفت و آنها را در نهان پایید.

دیونیزوس: به هر روی، کار خردمندانه تری است تا بدی را با بدی پاسخ گفتن.

پنتئوس: چگونه باید از دل شهر بگذرم و مردم کادمه مرا نبینند؟

دیونیزوس: راههای خلوت شهر را در پیش میگیریم. من تو را راهبر خواهم شد.

پنتئوس: همدی اینها برایم بهتر از آن است که مایدی ریشخند کاهندهای باکوس باشم.

دیونیزوس: [افتادگی سطر].

پنتئوس: به کاخ برویم تا من رأی خود استوار کنم.

دیونیزوس: باشد. من از سوی خود آمادهام.

پنتئوس: به کاخ میروم. یا با مردان، ساز جنگ بـرگرفته بـه راه خواهم افتاد یا رأی تو را خواهم پذیرفت.

پنتئوس به کاخ میرود.

دیونیزوس: (رو به همسرایان) ای زنها این مرد در دام من میافتد. او به نزد کاهنههای باکوس خواهد رفت و با مرگ کیفر خواهد دید. اینک ای دیونیزوس برتوست که کار را به

انجام رسانی زیرا تو از ما دور نیستی، پس او را کیفر دهیم. نخست خرد را از او بگیر. او را در سرگشتگی ملایمی رها کن. زیرا اگر خرد نگاه بدارد جامهی زنانه هرگز به تن نخواهد کرد. اما اگر خرد او را سست گردانم چنین خواهد شد. میخواهم او را مایهی ریشخند مردم تب سازم. پس از آن تهدیدهای نخستین که به او چهرهای ترسناک داده است، او را با جامههای زنانه در شهر میگردانم. (به آستانهی کاخ میرود) برویم. پنتئوس را آرایهای خواهم داد که او آن را با خود به دنیای هادس خواهد بسرد: گلویی بریده، بریده به دست مادر خویش. آنگاه خواهد فهمید که دیونیزوس کیست. دیونیزوس پسر زئوس که در تبار و دیوانی مردمان میراسناک ترین و سودمند ترین خدا بسرای مسردمان

ديونيزوس به داخل كاخ مىرود.

#### همسرايان

بند

آیا در سرود جشنهای شبانه خواهم توانست پاهای برهنهی خود را همراه کاهنههای باکوس بنجنبانم؟ و در هوای نمناک از شبنم سر را به پشت یله کنم؟ همچون ماده گوزنی که در سبزه زاران شادی بخش به بازی ست؛ پس از آن هنگام که از تیررس شکارچیان در کمین نشسته، با دلهره گریخته و از فراز دامی گسترده، جهیده است.

شکارچی در پیاش نفیر میکشد تا سگها تند تر بدوند. و گوزن با نیروی خویش یک جا در دویدنی پسرشتاب همچون طوفان، در دشت در درازنای رود برمی جهد و به دور از آدمی خوشی های خلوت را می جوید و رستنی های جوان و سایه های تاریک جنگل را، فرزانگی چیست؟ چیست این زیباترین بخشش ها که خدایان بر میرندگان روا داشته اند؟ فرزانگی آیا افراشتن دستی ست پیروزمند بر فراز سر دشمنان؟ آن چه زیباست همواره دوست می دارند.

## پاسخبند

نیروی خداوند آهسته کارگر می شود. و آن میرندگان را که بذر ناباوری می کارند و خدایان را برای پیروزی یاری نمی دهند در غرور سرگشته ی خویش بازخواست می کند. نیروی خداوند گامهای زمان را به دل خواه کند می گرداند و بی دین را شکار می کند. هرگز به چیزی بر تر از آداب نباید اندیشید. رنجی بر تو نخواهد بود اگر نیرومندی خدا را هرچه باشد باز شناسی و باز شناسی آدابی را که جهان درگذر زمانهایی دراز پذیرفته است. فرزانگی چیست؟ درگذر زمانهایی دراز پذیرفته است. فرزانگی چیست؟ این زیباترین بخششی که خدایان به میرندگان داده اند چیست؟ فرزانگی آیا افراشتن دستی ست پیروزمند بر فراز سر دشمنان؟ آن چه زیباست همواره دوست می دارند.

# پایانْبند

نیکبخت آن که از خشم دریا میگریزد و به بندرگاه میرسد! نیکبخت آن که در آزمونهای سرنوشت پیروز است! آدمیان از راههای گوناگون در ثروت یا قدرت از هم پیش میافتند. امیدها بیشمارند. برخی به ثروت میرسند، برخی شکست میخورند. من آن کس را نیکبخت مینامم که زندگیاش از روزی به روزی دیگس در آرامش روان شود.

دیونیزوس از کاخ بیرون می آید. احتمالاً سر ورزا داشته است. پنتئوس هنوز در کاخ است.

دیونیزوس: ای تو که به دیدن آنچه نباید دید بسیار می شتابی و آنچه نباید خواست بسیار می خواهی اپنتئوس! با تو سخن می گویم. بیرون شو و به جلو کاخ بیا. بگذار ببینم که تو پیرایه ی یک زن، یک کاهنه ی باکوس، یک همره را با خود می بری تا مادرت را و گروهش را فریب دهی. اینک به دختری از دختران کادمه می مانی.

پنتئوس با موهایی که در هوا موج برمی دارد از کاخ بیرون می آید. پیراهن بلند یونانی پوشیده است. با تاجی از پیچک بر سر و نیزه ی پیچک آراسته در دست راست.

پنتئوس: ولی به راستی گمان میکنم که دو خورشید و دو تِب، دو شهر هفت دروازه میبینم. به گمانم تو ورزایی هستی کمه پیشاپیشم روانی و بر سرت دو شاخ رسته است. پس تو

جانوری بیابانی بودی؟ تو اینک ورزاگشتهای!

دیونیزوس: خدا ما را همراهی میکند. او تاکنون ما را پذیرا نبود ولی اینک از درِ آشتی با ما درآمده است. اکنون میبینی آنچه باید ببینی.

پنتئوس: بدین گونه به که می مانم؟ آیا رفتار اینو را پیدا نکردهام یا آگاوه، مادرم را؟

دیونیزوس: با دیدن تو انگار خود آنها را میبینم. این پیچ گیسو هم در جای خود قرار ندارد. مویت چنان که من در زیر تاج گذاشته بودم، نیست.

پنتئوس: با جنباندن مویم، به کردار کاهندی باکوس، در هم ریخت.

دیونیزوس: بسیار خوب! چون میخواهم به تو خدمت کنم، مویت را سامان میدهم. بیا دیگر. سرت را راست بگیر.

پنتئوس: بیا. من در دستهای توام، آراستهام کن. سکوت. دیونیزوس موهای پنتئوس را آراسته میکند.

دیونیزوس: کمربندت از هم باز شده و چینهای پیراهنات راست بر قوزکهایت نمی افتند.

پنتئوس: به دید من هم چنین می آید، آری، در سمت راست. سمت دیگر پیراهن تا پاشنه خوب ایستاده است.

دیونیزوس: زمانی که فروتنی کاهنههای باکوس را ببینی \_ آنچه انتظارش را نداری \_ آیا در میان دوستان خود نخستین جایگاه را به من نخواهی داد؟

پنتئوس: برای این که بیش تر به کاهندی باکوس بمانم نیزه

را باید در دست راستم بگیرم یا در دست چپ؟

دیونیزوس: در دست راست، و همزمان بهای راستت را هم به ید بلند کنی. از این که روش دیگری در پیش گرفته ای، شادباش

مرا بپذیر.

پنتئوس: آیا ممکن است بتوانم کوه سیترون را با کاهنه های باکوس بر شانه هایم ببرم؟

دیونیزوس: اگر چنین خواسته بودی می توانستی. (با لحنی تلخ) رفتار تو تاکنون درست نبوده است. اکنون رفتارت آن چنان است که باید باشد.

پنتئوس: آیا اهرمها را باید با خود ببرم؟ یا این که کوه را از چکادهایش با دست گرفته از جا خواهم کند و بر شانه یا بر دستهایم گذاشته تاب خواهد خورد؟

دیونیزوس: نه، نیایشگاه نمف<sup>۵۸</sup>ها را واژگون مکن؛ نه نیایشگاه نمفها و نه خلوتگاه پان<sup>۵۹</sup> را، جایی که آوای نی لبکش در آن می پیچد.

پنتئوس: درست میگویی. با زور نمی توان بر زنها پیروز شد. خود را لابه لای صنوبرها پنهان خواهم کرد.

دیونیزوس: آری. در نهانگاهی که باید پنهان شوی پنهان خواهی شد تا کاهنهها را دزدانه بپایی.

پنتئوس: به گمانم آنها را هماکنون در بوتهزار میبینم، روی بسترها شان. آنها را چون پرندگانی در دام نیک بخت خود گرفتار میکنم...

دیونیزوس: مگر برای همین نیست که پیشگام شدهای؟ آنها را بیگمان

خواهی گرفت، مگر این که خود پیش از آنها گرفتار شوی. پنتئوس: مرا از دل شهر راهبر شو. من تنها مرد شهر تِب هستم که چنین بیباک است.

دیونیزوس: برای این شهر تنها تو جان خویش را به مهلکه می اندازی.

آری تنها تو. آنجا جنگهایی در انتظار توست. جنگهایی

که باید تاب بیاوری. از پی من بیا. تو را همراهی خواهم

کرد و نگاهدارت خواهم بود. ولی کسی دیگر تو را باز

خواهد آورد.

پنتئوس: بیگمان مادرم مرا باز خواهد آورد.

**دیونیزوس**: آری، در برابر چشم همگان.

پنتئوس: بسیار خوب! من به راه میافتم.

دیونیزوس: تو بازخواهی گشت...

پنتئوس: برای شنیدن سخن تو بی تابم!

دیونیزوس: ... در میان بازوان مادرت.

پنتئوس: (فریفته و سرخوش) می خواهی مرا به اوج خوشی برسانی.

دیونیزوس: (تلخ) بله. خوشی هایی که از آن سخن می گویم تنها سزاوار توست.

پنتئوس: آنجا هرچه بایستهی من است خواهم داشت.

دیونیزوس: تو هراسناکی. آری، هراسناک و به سوی پیش آمدهای هراسناک می روی، چه بسا آنچنان شکوهی خواهی یافت که سر به آسمان خواهد سود.

پنتئوس بیرون میرود.

دستهایت را دراز کن، ای آگاوه و شما خواهرانش،

دختران کادموس. این مرد جوان را به نبردی سهمگین می آورم. و من پیروزمند خواهم بود، من و برومیوس. هرچه دیگر جز این را رویدادها خواهند گفت.

ديونيزوس بيرون ميرود.

### همسرايان

#### بند

بروید مادّه سگهای تیزیای لیسا ۲۰. بروید به کوه، به جایی که دختران کادموس نیزهی پیچک آراسته به دست دارند و آنها را برانگیزید بر او که در جامدی زنانه کاهندها را خشمگین می باید. مادرش که بر فراز صخرهای عریان به دیدهبانی ایستاده است با چشمانی تیزبین او را خواهد دید؛ نخستین کسی که او را خواهد دید و رو به سوی کاهنه ها فریاد خواهد کشید: «این مرد کادمهای کیست که برای پاییدن ما دوان به سوی کوه شتافته؟ آری، ای کاهندها، این مرد به سوی کوه شتافته، به سبوی کوه! او زادوی کیست؟ زیرانه خون یک زن که خون یک شیر ماده در او جاریست. شاید گورگون ۲۱های لیسی او را زاده باشند. باشد که زمان دادگری فرا رسد! باشد که خدای دادگری ۲۲ بیاید! باشد که با شمشیری در دست بیاید و او را بکشد. بیاید و شعشیرش را فرو کند در گلوی این موجود بیباور، این مموجود بسیقانون، در گلوی پسسر اشبون، فرزند زمین!»

## پاسخبند

باکوس، او با اندیشه ای بدکیش و خشمی ارجشکن می آید تا به رازهای شادخواری تو و مادرت راه یابد، با روانی پریشیده و رأیی نابخردانه، با گمان پیروزی یافتن به یاری نیرویی شکست ناپذیر. هر که سرشتی فروتن دارد و در اندیشه ی شکست های ناگوار برای خدایان نیست و از مرزهای انسانی پا فراتر نمی برد، آزاری در زندگی بسر او نخواهد بود. من خواهان دانش نیستم. خوش می دارم این خوشبختی دیگر را پی بگیرم، خوشبختی والا و آشکار؛ و زندگی خویش را همواره به راهی نیک ببخشایم، شب و روز در راه پاکی و مهربانی و فرمانهای انسانی بیگانه با داد کیهانی را به دور اندازم و خدایان را بزرگ بدارم.

باشد که خدای دادگری بیاید! باشد که با شمشیری در دست بیاید و او را بکشد. بیاید و شمشیرش را فرو کند در گلوی این موجود بیقانون، در گلوی پسر اشیون، فرزند زمین!

## پایانبند

در برابر چشمان ما به پیکر ورزایی پدیدار شو یا به پیکر اژدهای چند سر یا به پیکر شیری آتشین دَم! ای باکوس، برو! شکارگر کاهنه هایت را که لبخند میزند، درست آن دم که بر آنها فرومی افتد، در تور مرگ بپیچان.

پیکی وارد می شود.

سک:

ای جایگاهی که پیش از این در یونان آن همه شکوفا بوده ای، ای جایگاه پیر سیدون، او که در زمین دندانهای مار مانند اژدها را چون بذر افشاند و دید از زمین خرمنی از قهرمانان می روید. بر تو من چه زاری ها کنم! من برده ای بیش نیستم، باشد، برده های وفادار در شور بختی سروران خود سهیم اند.

سراهنگ: چیست؟ آیا از خلوتگاه کاهندهای باکوس می آیی و میخواهی خبر تازهای به ما بگویی؟

پیک: پنتئوس، پسر اشیون! او دیگر نیست.

سراهنگ: ای پادشاه برومیوس، بهراستی تو خدایی بس توانا مینمایی.

پیک: چه میگویی؟ چرا اینگونه سخن گفتی؟ مگر از شور بختیهای سروران من خشنودی ای زن؟

سراهنگ: من، زنی غریبه، همچون بربرها آوازِ "اووثه" سرخواهم داد. دیگر از ترس زنجیر به خود نمی لرزم.

پیک: گمان میکنی تِب آنقدر بیمرد شده است که... [افتادگی در منن]

سراهنگ: دیونیزوس است، آری، دیونیزوس سرور من است و نه شهر تِب.

پیک: باید تو را بخشید. با این همه ای زن، خشنودی از این شوربختیها که رخ داده است خوب نیست.

سراهنگ: سخن بگو. به ما بگو این مرد بیدادگر که بیدادگریها روا کرد، به چه مرگی جان داد.

پیک: ما از مرزهای سرزمین مردم تِب گذشته و مسیر آسوپوس

را درنوردیده بودیم. ما، پنتئوس و من ــزیرا من از پی سرور خویش می رفتم ــ و غریبه که ما را به دیدن راز می برد، سیلاب رویی از سیترون را در پیش گرفتیم. نخست در چمنزاردره ای درنگ کردیم. صدای خود و صدای گامهای خود را آرام می کردیم، تا ببینیم بی آن که ما را ببینند. در چاک کوه بودیم. و گرداگرد ما، صخرههای بلند و تیز بود و جویبارهایی که آبیاری اش می کردند و صنوبرهایی که آنجا سایه می افکندند. کاهنه ها آن جا بودند. دست به کارهایی دلچسب. برخی تاج بزرگ سبزی را دوباره بر نیزه ها که پیچک خود از دست داده بودند، می نشاندند. برخی دیگر شاد، همچون نژادگانی رها شده می نشاندند. برخی دیگر شاد، همچون نژادگانی رها شده از پوغ، یکدیگر را با سرودهای با کوس آواز می دادند.

پنتئوس شوربخت! انبوه زنان را نمی دید؛ می گوید: «ای غریبه، نگاه من از این جا که ایستاده ایم آن کاهنه ها را که می گفتی نمی بیند. شاید بتوانم با رفتن بر فراز بلندی یا بر صنوبری بلند و راست، رفتار شرم آور کاهنه ها را ببینم.» این جاست که معجزات مرد غریبه را در می یابم: او نوک آن شاخه ی استوارِ میان کاج را که رو به آسمان است می گیرد و فرود می آورد، فرود می آورد، فرود می آورد تا زمین تیره. درخت گرد می شود همچون کمان یا انحنای چرخی که با گردش برگار رسم کرده باشند. و این چنین غریبه با دو دست خود، درخت کوهستان را به سوی او می آورد و تا زمین خمیده می سازد و کاری فراانسانی را به انجام تا زمین خمیده می سازد و کاری فراانسانی را به انجام

میرساند. او پنتئوس را بر شاخههای کیاج مینشاند و مے گذارد تا درخت بار دیگر راست شود. آن را با دستهایش می گیرد و می گذارد به آرامی بلند شود و می پاید که شاه به هنگام بسرخاستن درخت از روی آن نیفتد. درخت که سرور مرا بر پشت سوار دارد در هوا راست بلند می شود و پیش از آن که پنتئوس کاهندها را ببیند کاهندها او را میبینند. هنوز پنتئوس چنین در هوا یدیدار نیست که غریبه از دید نایدید می شود و بانگی ـ از آن دیونیزوس بیگمان-از آسمان برمی خیزد و میپیچد: «ای زنان جوان، کسی را آورده ام که به شما می خندد، به شما، به من، و به شادخواری های من. بشتابید و کین خود از او بستانید.» فریادش هنوز پایان نگرفته است که نمور آتشی مقدس را از آسمان به زمین می تاباند. آسمان خاموش است. صدای برگها آرام میگیرد. غیریو هیچ جانوری به گوش نمی رسد. در درهی جنگلی، خاموشی بسود و بس. کساهنه های باکوس سبخن او به روشنی درنمی یابند، بر میخیزند و به هرسو می نگرند. خدا فرمانش را باز میگوید. دختران کادموس، آگاوه، مادر ینتئوس، و خواهرانش و دیگر کاهندها، همگی آنگاه که فرمان باکوس را آشکارا بازمی شناسند، می تازند و با شتابی به یرواز کبوتران سیید همانند، از آبکند دره و یرتگاههای آن برمیجهند. فریاد خدا درون شان را از خشم آکنده است. آنها سرور مرا می بینند در کیاج جای

گرفته. نخست از صخرهای چون برج بالا میروند و با دست، به نیروی خود یک جابه سویش سنگ می اندازند و با شاخههای صنوبر او را نشانه می گیرند. برخی نیزههای خود را به آسمان می اندازند و او را، پنتئوس بخت برگشته را، نشانه میکنند. آنهمه کوشش سودی نمیکند، زیرا او در جای بس بلندی است و هیچچیز به او نمیرسد. ینتئوس شوربخت، بی هیچ جنبشی بر جای میماند، رها شده و بی پناه. سرانجام، زنها چون آذرخشی شاخههای صنوبر را می شکنند و آن را چون اهر می نه از آهن، برای از بیخ کندن درخت به کار میبندند. آن همه کوشش باز سودی نمیکند. و به خواست خود نمیرسند. پس آگاوه به آنها می گوید: «ای کاهنه ها، بشتابید! به گرداگرد درخت بیایید و آن را بگیرید، این سوارکار بیابانی را بگیریم تا رازهای آسمانی سرودهای ما را فاش نسازد.» هزاران دست به کاج می چسبد و آن را از زمین برمی کند. پنتئوس از آن بلندی که جای گرفته است بر زمین پرت می شود، و با فریادهای جگرسوز به خاک میافتد. درمی یابد که شوربختی او نزدیک است. مادرش نخستین کس، قربانی خونین را می آغازد و خود را به روی او می افکند. پنتئوس تاج از سربرمی کند تا آگاوه ی شوربخت، او را بازشناسد و نکشد. پس دست بر گونهی مادر می گذارد و می گوید؛ «این منم مادر. من پسر تو، پنتئوس که در خانهی اشیون به دنیا آوردی. به من دل بسوزان، مادر. من گناهکارم،

آرى. اميا يسرت را نكش.» آگياوه بيا لب كيف آلوده و چشمهایی ناآرام و سرگردان که در چشمخانه میچرخد، آن احساسی را که باید، ندارد؛ او در چنگ خداست، به فرزند خمود گوش نمی دهد. او بازوی پنتئوس را با دستهای خود می گیرد، یک یا را بر پهلوی پنتئوس بخت برگشته میگذارد و بازوی او را از شانه از جا میکند، اما نه بانیروی خود، که خدا این نیرومند ترین به او نیرو می دهد. از سوی دیگر، اینو نیز چنین میکند. و گوشت تن او را از هم می در در او تونونه و انبوه کاهندها، همه، بسر تسن او به تکایو میافتند. همه گونه فریادی هم زمان به گوش مى رسيد: پنتئوس با نفسى كه در او مانده بود، ناله مى كر د و دیگران زوزه می کشیدند، یکی دستی را با خود می برد و دیگری پایی در کفش را. زنان، پهلوهای او را می در ند و از گوشت تهی میکنند. دستان همد، سراسر خون آلود است و گوشت تن ینتنوس را چون گوی به سوی هم میاندازند. اندامهای او این جا و آن جا می افتد. بار دای بر صخر دهای تیز و یارهای بر انبوه برگهای سوزنگون کاجهای جنگل. آنها را بی گمان سخت می توان بازیافت. سر شوربخت او را مادرش به دست میگیرد و بر نیزهی پیچک آراستدی خود استوار میسازد و با خود از میان سیترون می برد، گویی سر شیر کوهستان را میبرد. او خمواهرانش را در میان کاهندهای سرودخوان رها میکند و خود به این شهر بازمی گردد، سرفراز از شکاری که سرنوشت مسرگ باری

یافته است و باکوس را میخواند، باکوس همراه و هسم سفره ی او در شکسار، باکوس پیروزمند که در بزرگداشتش آگاوه غنیمتی از اشک با خود می آورد. من پیش از آن که آگاوه به کاخ رسد از ایس جا می روم تا نمایشی دل خراش را گواه نباشم. میرندگان را زیباترین کار، فروتنی در پیشگاه خدایان و ارج نهادن بدانان است و به اندیشه ی من از آیین برگزاردن، کاری با خرد همراه تر. پیک بیرون می رود. گروه همسرایان سرود می خواند و با سرود پیروزی پای می کوبد.

همسرایان: باکوس را با سرود بزرگ بداریم. با فریاد بزرگ بداریم شوربختی پنتئوس اژدهاتبار را که در جامهی زنانه و با آتشدان و نیزهی پیچک آراستهی زیبا، آمادهی پیوستن به هادس، از پی ورزا رفت که او را به شوربختی اش رهنمون شد. ای کاهنههای باکوس از کادمه، سرود پرشکوه پیروزی شما پایانی از اشک و مویه خواهد داشت. نبردی زیبا که در آن دست مادری در خون پسر فرو شد.

سراهنگ: آگاوه، مادر پنتئوس را میبینم که با چشمانی ناآرام به سوی کاخ می شتابد. ای گروه شادمان، خدا او یوس را پذیرا باشید.

آگاوه به درون می آید. کاهنه های باکوس از پی او می آیند. سر پنتئوس بر روی نیزه ی پیچک آراسته قرار گرفته است.

آگاوه: كاهنههاى آسيا!

#### ۷۰ / کاهنه مای باکوس

همسرایان: (با ترس) چرا مرا می خوانی؟

آگاوه: شکاری نیک بخت، پیچکی تازهبریده را از کوهستان به کاخ می آوریم.

همسرایان: آن را می بینم و تو را در میان همروان شادمانم پذیرا خواهم شد.

آگاوه: آن را بی نهادن دامی گرفته ام... [افتادگی]... تـوله شــیری جوان، همین که میبینی.

همسرایان: در کدام صحرا؟

آ**گاوه:** سيترون...

همسرایان: بدراستی؟ سیترون؟

آگاوه: ... جانش را گرفت.

همسرایان: زنی که به آن دست یافت که بود؟

آگاوه: این سربلندی، نخست از آنِ من است!

همسرایان: آگاوهی نیک بخت!

آگاوه: همرهان باکوس مرا بزرگ خواهند داشت.

همسرایان: و دیگر که؟

آ**گاوه**: دختران کادموس.

همسرایان: بدراستی؟ دختران کادموس؟

آگاوه: دختران کادموس که پس از من، آری پس از من بر ایس دیو\_جانور دست یافتند.

همسرایان: این شکاری نیک بخت است.

آگاوه: بیا به جشن ما بییوند.

همسرایان: (هراسیده) چه؟ به جشن شما بپیوندم، ای شوربخت؟

آگاوه: (سر بریده را نوازش میکند) این جانور تازهسال، در زیر موهای نرمی که سرش را پوشانده است، گونههایی شکفته از کرکی تازه دارد.

همسرایان: سرجانوری بیابانی را دارد.

آگاوه: باکوس، شکارگر زبردست، به زبردستی کاهنه ها را در مسیر درستی انداخت.

همسرایان: او شاه شکار است.

آگاوه: مرامیستایی؟

همسرایان: (با تردید) بله، شاید... تو را می ستایم.

آگاوه: مردم کادمه به زودی...

همسرایان: ... و پسرت پنتئوس چه؟ ...

آگاوه: ... او مادرش را خواهد ستود...

همسرایان: ... که چنین شکاری به دام انداخته...

آگاوه: ...این تولهشیر...

همسرایان: ... شکاری پرشکوه...

آگاوه: ... با شکوه بسیار...

همسرایان: آیا از آن به خود میبالی؟

آگاوه: بسیار خشنودم از خدمتی بزرگ، آری بزرگ و درخشان...

همسرایان: ... که به این سرزمین کردهای.

سراهنگ: پس ای شوربخت، شکاری که با خود آوردهای به مردم شهر نشان بده.

آگاوه: (نیزه را که سر پنتوس بر آن است بالا میگیرد) ای شما که در شهر تِب، شهر برجهای زیبا زندگی میکنید، بیایید و ببینید ما دختران کادموس از جانوری بسیابانی چه به چنگ آورده ایم، آنهم نه با زوبینهای تسمه دار تسالی، نه با دام که با دستهای سپید رنگ خود. اکنون از چه رو به شکارهای شما ببالیم و برای شما نیزه بسازیم؟ دستهای ما، ما را بس بود تا دیو-جانور را بگیریم و اندامهایش را پاره پاره کنیم. پدر پیر من کجاست؟ تا پیش آید. و پسر من پنتئوس، او کجاست؟ تا نردبانی استوار برگیرد، به دیوار پشت دهد و سر شیری که شکار کرده و با خود اینجا آورده ام در جایی بلند با میخ بکوبد.

(کادموس به درون می آید، خدمتکاران بقایای خون آلود پنتثوس را که بر تختی روان گذاشتهاند، با خود می آورند.)

كادموس:

(به خدمتگزاران) شما که این بار شوم را بر دوش دارید، به جا ماندههای تن پنتئوس را، از پسی من بیایید، ای خدمتگزاران، تا جلو کاخ از پی من بیایید. این تن اوست که پس از جستجویی بس دشوار به اینجا می آورم؛ آن را در چین خوردگی های کسوه سیترون یافتم؛ اندام های پاره پاره پاره این باده های در گوشهای پخش بود؛ و چه دشوار، یافتن این پاره ها که در جنگل آرمیده بودند. هنگامی که من و تیرزیاس کهنسال در راه بازگشت از آیین باکوس، دیوارهای شهر را پشت سسر گذاشته بسودیم و از شهر می گذشتیم، یک نفر مرا از تباه کاری دخترانم آگاه کرد. با شتاب به کوهستان بازگشتم تا پسرم را که کاهنه ها کشته بودند، بازگردانم. او تونوئه را دیدم، که اریسته را پیش از بودند، بازگردانم. او تونوئه را دیدم، که اریسته را پیش از

این پدر اکتئون گردانده بود، و با او اینو را؛ شوربختها! آنها هنوز در بلوطزاران سرگردان بودند و هنوز دارندهی خشمی که خدا در آنها برانگیخته بود. به من گفتهاند کسه دختر دیگر، آگاوه، باگامهای باکوسوار به این جا می آمده است. (آگاوه را می بیند) درست گفته اند: اوست که می بینم. آه! نِمودِ شوربختي!

آگاوه:

پدر، نمی توانی هیچ سرافراز باشی منگر از داشتن دخترانی که در میان دیگر میرندگان دلیر ترین اند. این را دربارهی همدی دخترانت می گویم، به ویژه دربارهی خودم که بافتن پارچه و ماکوهای ریسندگی را رهما کردم تما جمایگاه والاترى بيابم، تا با دستهاى خود جانوران بياباني را شکار کنم. همانگونه که در دستهای من میبینی از این جانوران یکی را با دلیری گرفته و با خود آوردهام تا تو آن را در کاخت بیاویزی. پس آن را از دست من بگیر و سرفراز از شکار من دوستانت را به جشنی مهمان کن. تو خوشبختی، بسیار خوشبخت از این که ما چنین شاهکار کر دہ ایم!

کادموس: آه ای درد بی پایان! نِمودی بیرون از تاب و توان! شاهکار خونین دستهای شوربختِ شما! زیباست این قربانی که تو به درگاه خدایان پیشکش کردهای! تو مرا و تب را به جشن میخوانی! افسوس! چه رنجهایی با ماست، با تمو پیش از همه و سپس با من! خدا، شاه برومیوس که از خون ماست، از روی دادگری مارا \_ ما را! \_ کیفر داده است

ولى بسيار ستمكارانه كيفر داده است!

آگاوه: کهنسالی چه اندوهبار است و با اندوه نزدیک می شودا خدا کند پسرم، آن هنگام که با جوانان تِب در پی جانوران بیابانی ست چون مادرش در شکار بخت یار باشد! ولی او جز نبرد با خدایان کار دیگری نمی داند. پدر، بر توست که او را زنهار دهی. چرا او را به این جا، به پیش من نمی آوری تا بخت مرا ببیند؟

کادموس: افسوس! افسوس! آن هنگام که دریابید چه کردهاید، درد شما چه سهمگین خواهد بود! اگر تا به آخر به همین حال بمانید، دست کم گمان خواهید کرد شور بخت نیستید بی آن که نیک بخت باشید.

آگاوه: (کمکم از روان پریشیدگی درمی آید.) در این میان چیست که نیک بخت نیست یا اندوه بار است؟

کادموس: نخست چشمها را بالا به سوی آسمان بگردان.

کادموس: آیا همان است، یا در دیدهات آسمان دیگریست؟

آگاوه: درخشان تر از هرزمان دیگر و روشن تر.

كادموس: آيا روانت سرگردانِ همان پريشانيست؟

آگاوه: نمی دانم چه می خواهی بگویی. اما به گمانم حواس خود را باز می یابم و گمان می کنم هوش من رفته رفته دگرگون می شود.

کادموس: آیا میخواهی به من گوش کنی و سخنم را به روشنی پاسخ دهی؟

آگاوه: آری پدر، زیرا فراموش کرده ام چه میخواستم به تو بگویم.

کادموس: در چه خانهای بکارت از تو بر داشته شد؟

آگاوه: میگویند تو مرا به اشیون اسپار تی دادی.

کادموس: در خانهاش فرزند به او چه دادی؟

آگاوه: پسرمان پنتئوس را، پسر من و اشيون.

کادموس: و این سرچیست که در دستانت داری ؟

آگاوه: به گفته ی زنان شکارچی، سر شیر است.

کادموس: اکنون درست نگاهش کن. به جاست نگاهی به آن

بیندازی.

آگاوه: وای! چه میبینم؟ در دستانم چه دارم؟

کادموس: دوباره نگاه کن و آن را درست باز شناس.

آگاوه: چه شوربختم! من هراسناک ترین دردها را میبینم.

کادموس: آیا به گمان تو هنوز به شیر میماند؟

اکاوه: ای بخت برگشته! نه. سر پنتئوس است که در دستانم

گرفتدام.

کادموس: بله، مایهی گریههای ما پیش از آن که تو او را بازشناسی.

آگاوه: چه کسی او را کشته است؟ چه شد که سر او در دستهای

من است؟

كادموس: آه، حقيقتِ ستمكار!

آگاوه: سخن بگو؛ این انتظار، دلم را از دلهره می لرزاند.

کادموس: تو او راکشتهای، با خواهرانت.

آگاوه: کجاکشته شد؟ در کاخ؟ در چه مکانی؟

کادموس همانجاکه پیش از این اکتئون را سگهایش دریدند.

آگاوه: این بخت برگشته برای چه به کوه سیترون رفته بود؟

کادموس: تا خدا و آیین تو را به ریشخند بگیرد.

آگا**وه**: و ما، ما چگونه آنجا بودیم؟

کادموس: شما روان پریشیده بودید و همهی شهر از خشمی باکوسوار از خود به در شده بود.

کادموس: شما به او ناسزا روا داشتید. شما نـمیخواسـتید او را بـه خدایی بازشناسید.

آگاوه: پس تن پسر دردانه ام کجاست، پدر؟

کادموس: همینجاست تنی که با دشواری بسیار گردآوردهام؛ آن را میآورم.

آگاوه: اسطری که توضیح آن مشکل است].

كادموس: [افتادگي].

كادموس:

آگاوه: پنتئوس با دیوانگی من چه بستگی داشت؟

دیوانگی شما یکی بود: شما هیچ یک، خدا را بررگ نمی داشتید. پس، او پنتئوس و همهی شما را به رنج افکند؛ با نابودی خانهی من و خود من که دیگر فرزند نرینهای ندارم و می بینم میوه ی تن تو ای شور بخت! با ننگین ترین و پست ترین مرگها مرده است (رو به سوی جنازه ی پنتئوس می کند) به روی تو بود که خانهی من چشم می چرخاند. آه فرزندم، تو بودی پشتیبان کاخ من، تو، پسر دختر من. شهر از تو می ترسید. به دیدن تو هیچکس دختر من. شهر از تو می ترسید. به دیدن تو هیچکس پیری ام را ناسزا نمی گفت چون سزاوار کیفر می شد. ولی اکنون مرا به خواری از کاخ بیرون خواهند راند؛ من!

کادموس کبیر! من که بذر مردم تِب افشاندم و زیباترین خرمنها برداشتم! آه ای دوستداشتنی ترینِ انسانها! با این که دیگر نیستی همیشه از گرامی ترین کسان من خواهی بود \_ آه ای فرزندم \_ تو دیگر با دست چانهام را لمس نخواهی کرد پدر مادرت را، فرزندم، دیگر بوسه نخواهی داد تا بگویی: «چه کسی تو را دشنام می دهد؟ چه کسی تو را خوار می کند، ای پیرمرد؟ چه کسی تبو را می آزُرَد و مایه ی اندوه تو می گردد؟ نام او را به من بگو پدر، تا آن که تو را ناسزا می گوید، کیفرش دهم.» اکنون چه شوربختم من! و تو ای بخت برگشته! مادرت چه بسیار نیازمند دلسوزی ست! و بخت برگشته، خواهرانش! اگر کسی هست که خدایان را خوار می دارد، باشد که بر این مرده بنگرد و به خدایان باور آورد.

همسرایان: کادموس، با تو من همدردم. پسر دخترت کیفری دید که او را ستمکار.

آگاوه: آه ای پدر، میبینی که سرنوشت من چگونه گشته است... [افتادگی]

دیونیزوس: [افتادگی زیاد] (به کادموس) تو اژدها خواهی گشت و با این که میرندهای هارمونی ۲۳، دختر اَرِس، همسر تو خواهد شد، و او جانوری بیابانی گشته به پسیکر مار در خواهد آمد. همانگونه که زئوس در سروشی گفته است، تو با همسرت سوار در ارابهای که گاوها آن را میرانند بر بربرها فرمان خواهی راند. تو با سپاهی بی شمار، شهرهای بسیاری را ویران خواهی کرد. ولی سپاهیانت نیایشگاه پیامبرگونه لوکسیاس را به تاراج خواهند برد و در برابر، کیفری شوم خواهند دید. ارس، تو و هارمونی را خواهد رهاند و با خود به سرزمین نیک بختان جاودان خواهد برد و آنجا شما را جای خواهد داد. این چیزی ست که مین، دیونیزوس، شما را از آن آگاه می سازم؛ مین، که پدرم زئوس است و نه یک میرنده. اگر آموخته بودید خرد را به جای خیره سری به کار برید اکنون با بخشش پسر زئوس نیک بخت بودید و او را با خود همدست می داشتید.

آگاوه: دیونیزوس، به درگاه تو لابه میکنیم، ماگناهکار بوده ایم.

دیونیزوس: برای بازشناختن من دیگر خیلی دیر است. آن هنگام که میبایست، شما نمیخواستید.

آگاوه: ما بدان آگاهیم. اما کین خواهی تو ستمی بی اندازه است.

دیونیزوس: زیرا به من، به یک خدا، ناسزا روا داشتید.

آگاوه: خدایان نباید در کین خواهی خود به میرندگان مانند باشند.

دیونیزوس: دیرزمانی است که پدر من زئوس این فرمان را داده است.

آگاوه: افسوس! ای پیرمرد، بدین فرمان، ما از سرزمین خود به خواری رانده میشویم.

دیونیزوس: در چه چیز درنگ میکنید؟ به ناگزیر چنین است. ناپدید میشود.

کادموس: آه فرزندم، به چه شوربختی سهمگینی گرفتار گشته ایم!

تو شوربخت! خواهران گرامیات و من بی نوا! با ایس که پیرم به سرزمینی غریب خواهم رفت، به نزد بربرها. آنگونه که از پیش گفته اند سپاهی از بربرها را به یونان خواهم آورد و نیز همسرم، هارمونی، دختر ارس را که چون من اژدهایی درنده خو گشته است. من او را و نیزههای دشمن را به رویارویی با نیایشگاه ها و آرامگاههای یونان راهبر خواهم شد. پایانی بر رنجهای من نیست. افسوس احتی پس از گذر از آشرون ۲۴ که به زیر زمین می رود آسایشی نخواهم یافت.

آگاوه: آه پدر، من نیز بی تو از سرزمینم دور خواهم بود.

کادموس: ای فرزند شور بختم! چون قوی پیر و کم جان ِ پَر سپیدی در آغوشم می فشاری؟ چرا؟

آگاوه: رانده از سرزمینم به کجا رو کنم؟

کادموس: نمی دانم فرزندم. پدرت نمی تواند تو را پاری کند.

آگاوه: بدرود، ای کاخ! بدرود، ای میهن! بخت برگشته و رانده از خانهی خود، تو را ترک میکنم.

کادموس: برو دخترم به نزد اریسته.

[افتادگی]

آگاوه: پدر بر تو من مویه میکنم.

کادموس: و من بر تو، فرزندم، و بر خواهرانت اشک میریزم.

آگاوه: کینخواهی شاه برومیوس از کاخ تو ای پدر چه سهمگین

است، بیاندازه سهمگین!

کادموس: ناسزایی که شما به او روا داشتید سهمگین بود: نام او در

#### ۸۰ / کاهنه های باکوس

تِب بزرگ داشته نمی شد.

آگاوه: بدرود پدر! خوشبخت باش!

کادموس: خوشبخت باش، آه دختر بیچارهام! خوشبختی را چه سخت پیداکنی.

آگاوه: (رو به کاهنه های باکوس) آه، راهبرانم! مرا به سوی خواهرانم برید تا به آنها بپیوندم، به همراهان اندوهگینی که از میهنشان رانده اند. برویم جایی که سیترونِ منفور مرا نتواند ببیند و چشمهای من سیترون را، جایی که یاد نیزهی پیچک آراسته با من هیچ پیوندی نداشته باشد. باشد که دیگر کاهنه های باکوس از آن دلشاد باشند!

همسرایان: خواست خداوند نشانههایی بی شمار دارد. بی شمارند آن رویدادها که به ناخواست ما روی می دهند. آن چه انتظار می کشیم روی نمی دهد و آن چه انتظار نمی کشیم خدا راهش را هموار می کند. و چنین بوده است پایان ایس نمایش.

### بىنوشتما

ثمامی پی نوشت ها از آنِ مترجمان فرانسوی این اثر است که در ابتدای کتاب مشخصات کامل آنان ذکر شده است. تنها پی نوشت هایی که با (م) مشخص شده اند از آنِ مترجم فارسی است.

۱- Sémélé دختر کادموس Cadmos و هارمونی Harmoie زشوس به او دل بست و از وصلت این دو دیونیزوس به وجود آمد. هرا از روی حسادت به او تلقین کرد تا از عاشق خود بخواهد که با تمام جلال و ابهت خود بر او ظاهر شود. زئوس که اتفاقاً به سِمِله قول داده بود هرچه او بخواهد انجام دهد ناچار شد با صاعقه و برق خود به او نزدیک شود. سِمِله که بر اثر صاعقه سوخته بود در دم جان سپرد، سه خواهر او آگاوه Agavé، اینو Ino و او تونو نه نه Autonoé نام دارند.

۲ شهر تِب در شرق به رود ایسمه نوس Isménos محدود می شد و رود دیرسه کا در شهر تِب به هم می پیوستند. این دو رود در تپهای در شمال شهر تِب به هم می پیوستند. ۲ مکانی که آذرخش زئوس به سِمِله اصابت کرد مکانی مقدس شمرده می شد و هیچ کس حق نداشت بدان جا وارد شود.

۴ دیونیزوس در لیدی Lydie و فریژی Phrygie واقع در آسیای صغیر بزرگ شد. ۵ زمینی حاصل خیز از گیاهان معطر. ذکر مکانهای غیربومی و بربر سبب می شود که کنش نمایش پس زمینه ای وحشی و مرموز بیابد. اوریپید در ذکر مکانها هیچ تر تیبی را رعایت نمی کند.

٦- در زمان تاریخی نمایش آسیای صغیر هنوز تحت سیطره ی یونان درنیامده بـود.بی تاریخی متن بسیار واضح است.

۷\_ Nébride پوستِ برهی آهو، گوزن یا بز کوهیست. کاهنه های باکوس یا Les Ménades زنان شهر تِب هستند که به کوه سیترون کشانده شده اند. Bacchantes (همرهان) کاهنه هایی هستند که دیونیزوس از آسیا همراه خود آورده است.

۸ـ Thyrse یا تیرسوس، نوعی نیزه است که علیه پنتٹوس به کار خواهد رفت. 9- Agavé, Inno, Autonoé

۱-کلمه ی دیونیزوس در یونانی کلمه ای ترکیبی است شامل Δtoς دیوس که به Zεuς
 ۲εuς زئوس اضافه شده است. بنابراین دیونیزوس در اصلِ خود هیچ شکی ندارد.
 ۱۱- بنا بر روایت هرودوت، تمولوس Tmolos نام کوهی در لیدیست و از آنجا رود Pactole سرازیر می شود.

۲ ۱- Thiase به جمعیتی گفته می شد که دیونیزوس را همراهی می کردند و برای انجام آیین او گرد می آمدند. (این واژه را نیز همرهان ترجمه کرده ام، در متن سه واژه ی Bacchantes ، thiase و Ménades مرزهای معنایی چندان مشخصی ندارند و گاه به جای هم به کار رفته اند. م)

Rhéa - ۱۳ رثما یکی از تینانیدها و دختر گایا و اورانوس است. رثما به همسری کرونوس در آمد و آنها حکومت دنیا را میان خود تقسیم کردند. کرونوس که شنیده بود یکی از فرزندان رثا او را از تخت به زیر خواهد آورد فرزندان خود را بهمحض تولد از هم می درید. رثا که نمی خواست زئوس به سرنوشت دیگر فرزندانش دچار شود او را مخفی کرد. در دوره ی رومی ها رثا ایز دبانوی زمین با Cybèle سیبل یکی شد و به عنوان مادر خدایان مورد ستایش قرار گرفت. (م)

۱۴- در فرهنگ اصطلاحات ادبی تألیف خانم سیما داد کلمات antistrophe و strophe و pode به ترتیب به گردان، واگردان و سکون ترجمه شده و در توضیح آمده که گردان و واگردان الگوی بکسانی دارند امّا پاره شعر سکون الگوی متفاوتی دارد. و دیگر این که پهاره شعر گردان هنگام چرخش رقیصندگان به یک طرف، واگردان هنگام چرخش به طرف مخالف و سکون هنگامی که همسرایان بی حرکت می ایستادند؛ اجرا می شده است. (م)

۱۵- برومیوس نام دیگر دیونیزوس درواقع صفتی ست به معنای پرصدا که یا اشاره دارد به هیاهویی که هنگام برگزاری آیین او برپا می شد، یا به صدای رعدی که در هنگام تولد او شنیده شده است. همچنین، برخی دیونیزوس را خدای نیروهای زیرزمینی نیز دانسته اند.

۱۲ مشاید از جمله عباراتی آیینی باشد که برای دور کردن بیدینان به کــار مــیرفته است.

۱۷ - شرط آشنا شدن با رازهای آیینی، پالایش است. پالایش، انسان را از آلودگیهای زمان پیدایش پاک می گرداند.

۱۸ - آیین سیبل با آیین را اشتباه گرفته میشد.

۱۹ Les Moires بنا به روایت هومر، موآرها سه خواهر بودند که مدت زندگی هر فرد بشر را از روز تولد تا ساعت مرگ با یک تار نخ تنظیم می کردند. یکی از آنها این رشته نخ را می ریسید، دیگری آن را می پیچید و سومی هنگامی که عمر صاحب نخ پایان می یافت، آن را پاره می کرد. (م)

• ۲- یا منگوله هایی پشمین در حاشیه ی نبرید (پی نوشت ۷) یا تکه های بریده شده از پوست بره که بر نبرید می دوختند یا نواری پشمی که با آن نبرید را به کمر می بستند. Férule ۲۱ یا انگدان که این جا با نیزه ی پیچک آراسته یکی دانسته شد، نوعی نی تو خالی ست که به عنوان آتشدان به کار برده می شد. به هنگام برافروخته شدن مغز آن به آرامی تحلیل می رود و آتش را در خود نگه می دارد بی آن که غلاف چوبی اش بسوزد... در این نی پرومته آتش را از دید زئوس پنهان کرد.

۲۲ د.ک. Curètes کورِتها کاهنان رئای کرتی و Corybantes کریبانتها، کاهنان سیبل فریژیایی هستند. می توان رئا و سیبل را یکی دانست. هزیود روایت می کند که جان زئوس کودک را از بیرحمی کرونوس به در بردند و در غاری در کرِت پنهان کردند، و زمانی که آمالته ی بز به زئوس شیر می داد، کورتها برای آن که فریادهای کودک شنیده نشود بر سپرهای مفرغی خود می کوبیدند و می رقصیدند.

۲۴ Les Satires خدایان یا ملکهای طبیعت که همراهان و ملتزمان دیـونیزوس بودند و به صورتهای مختلف معرفی سی شدند، چنان که گاهی نیمه ی پایین بدن آنها بدن اسب و قسمت بالای آن شبیه بدن انسان بود و گاهی نیمه ی پایین بدن آنها را به شکل بزی نشان میدادند. (م)

۲۵ جشن های باکوس که هر سه سال یک بار به یاد پیروزی های او در هند برگزار
 می شد.

۲۶ ـ آیین Omophagie که در آن گوشت خام تناول کمی شد. ورزا چهرهای است که به دیونیزوس داده اند. آیین گزار با خوردن گوشت گاو، گوشت خدا را می خورد تا بالایش بیابد و رستگار شود.

۲۷ ـ او يوس نام ديگر ديونيوزوس است، همين طور Iacchos اياكوس.

۲۸\_میدانیم که نیلبک را در لوتوس میساختند.

۲۹ ـ Tirésias تیرزیاس پیشگوی معروف اهل تِب نقش مهمی در آوازهای اودیسه بازی میکند. همچنین در اودیپ شاه و آنتیگون سوفوکل و در هراکلس خشمگین و

#### ۸۴ / کامندهای باکوس

فنیقی های اور بپید. او مدت زمان بسیاری زیست و زمان پسران اودیپ را نیز درک کرد.

۳- با این حال دیونیزوس خدای جدیدیست. اما اوربید است که اینجا حرف
 میزند و برای او آیین دیونیزوس به عهدی بسیار باستانی برمیگردد مگر این که
 بپذیریم تیرزیاس یاوه گفته است.

۲۱ - آفرودیت یا ایزدبانوی عشق (م).

٣٢ـ اين مجازات خود پنتوس خواهد بود.

٣٣ـ آنتيگون سوفوكل پيشگوها را بهخاطر حرص و ولعشان سرزنش مىكند.

۳۴ Echion یکی از غول هایی ست که از دندان های از دهایی که کادموس پراکند زاده شد.

Déméter ـ ۳۵ هزمین پیچک انبوهی رویاند که سایه ی خنک آن نوزاد را محافظت می کرد.

۳۱ ـ اوریپید میان دو کلمه ی (méros) و (homéros)، رابطه ایجاد کرد. اوریپید از نز دیک بو دن کلمات و بازی با آنها لذت می برد.

۳۷ باز هم یک بازی کلامی دیگر: در زبان یونانی کلمه های پیشگو و جنون همریشه اند.

Ares ۲۸ خدای جنگ.

۲۹ ـ Cypris نام دیگر ونوس که در قبرس بزرگ داشته می شد.

ه ۴- منظور، مرگ است.

۴۱ ـ Phoebos به معنای رخشنده، لقب آپولون خدای شعر، موسیقی، پیشگویی و شبانی بود. (م)

۲۴ میک Artemis آرتمیس به روایتی خواهر تو آم آپولون بود که همیشه باکره و جوان ماند. او نمونه ی یک دختر سرکش و نافرمان به شمار می آمد که فقط به شکار اظهار تمایل می کرد. او به شدت کینهٔ توز بود و افراد متعددی قربانی خشم او شدند.

۴۳ـ Pičias تجسم حس وظیفه شناسی و دینی ست که افراد نسبت به خدایان، پدر و مادر و فرزندان خود دارند. (م)

Amours ـ ۴۴ متمالاً به اقامتگاه آفرودیت اشاره دارد. (م)

۴۵ بعضی آن را Pharos میخوانند و بعضی Paphos نام شهری در قبرس که به آفرودیت اختصاص دارد. فاروس در مصر است، در خلیج اسکندریه. گویا یونانی ها دیونیزوس را با اوزیریس یکی دانسته اند. پافوس با بافت متن بیش تر همخوانی دارد.

Piérie ـ ۴٦ نام منطقهای در مقدونیه است در نزدیکی المپ. به احتمال زیاد اور بپید نمایشنامه را برای اجرا در دربار آشه لوس، شاه مقدونی نوشته است. آیین دیونیزوسی در مقدونیه هو اداران بسیاری داشت.

۴۷ کاریت ها Charites یا به زبان لاتینی Gratiae ایز دبانوهای زیبایی و شاید در اصل نیروی رستنی ها و نباتات بوده اند و قلب بشر و حتی خدایان به وسیلهی آنها شاد می شد. آنها از مصاحبان دیونیزوس نیز به شمار می آمدند. دزیر ها Désires با کلمه ی désire به معنای تمنا هم ریشه است.

Sarde ـ ۴۸ نام شهری در لیدی در آسیای صغیر.

۴۹-بازی زبانی با دو کلمهی پنتوس و سوگواری که در یونانی هم ریشهاند.

• ۵ـ Dithyrambe نام عرفانی دیونیزوس است که به تولد دوگانهی او اشاره دارد. کلمهی دیتیرامب سپس به شعرهای غنایی که در ستایش خدایان سروده میشد اطلاق گشت.

۱ ۵ ـ اشاره به رنگ زردگل پیچک دارد که با آن نیزه ها را می آراستند.

۷ - Nysa شهرهایی به همین نام در عربستان، هندوستان و تسالی، تراس و مقدونیه یافت می شود. بنا بر سرودهای هومر، هرمس به دستور زئوس، دیونیزوس کو دک را به نمفهای نیزا سیرد.

#### 53- Corycienne

Orphee - ۵۴ اورفه، آواز چنان دلپذیری داشت که حیوانات درنده را به دنبال خود میکشید و درختها را به سوی خود خم میکرد و ستمکارترین مردان را آرام میساخت.

Axios ممان واردار Vardar، رودی در مقدونیه است. لیدیاس با اکسیوس همجوار بود.

۵- أز مُلُك نام كباهي است.

Hysies ۵۷ هیزیس و Erythres اریترس نام شهرهایی در پای کوه دلف.

۸۵ میبردند. آنها را بهطورکلی روح مزارع و طبیعت میدانستند و معرف حاصل خیزی میبردند. آنها را بهطورکلی روح مزارع و طبیعت میدانستند و معرف حاصل خیزی و لطف و زیبایی آنها محسوب میشدند. در منظومه ی هومر از آنها به عنوان دختران زئوس یاد شده است. آنها در غار زندگی می کردند و کارشان نختابی و آوازه خوانی بود. نمفها به حسب مسکن خود به چند دسته تقسیم میشدند مثل نمفهای چشمه ساران، دریاها، بیشه ها و کوهستانها...

#### ۸۶ / کامندمای باکوس

۹ - Pan خدای شبانها و گلهها که استراحت در اطراف چشمههای سرد و سایهی جنگلها را دوست داشت.

ه ۱- Lyssa لیسا، ایزد بانوی شوریدگی.

Gorgone \_7.۱ گورگونها، سه دختر خدایان دریایی بودند به نامهای Euryale؛ Médise و Médise. سر آنها را تعدادی مار احاطه کرده بود و چشمهای آنها بسیار شفاف و نگاه شان به حدی نافذ بود که هرکس بر آن نظر میکرد به تخته سنگ تبدیل می شد.

۲ ای Justitia خدایی که در رم تجسم عدل و داد بود.

۹۳ ـ Harmonie دختر آرِس خدای جنگ و آفرودیت بودکه زئوس او را به همسری کادموس در آورد.

Acheron \_ ۱۴ \_ نام رودی در جهان زیرین که هیچکس نـمیتوانست از آن دوبـار عبور کند. (م)



## نشردات منتشر کرده است:

## دو نمایشنامه مستخدم ماشینی ر درد خفیف

نویسنده: هارولد پینتر ترجمه: غلامرضا صراف

# **دو نمایشنامه** مستخدم ماشینی ر درد خفیف

در «مستخدم ماشینی» پینتر نوعی جمهان دربسته و کافکایسی خلق می کند. دو گانگستر که در یک زیرزمین زندگی می کنند و از طریق دریچه ی سرو غذا که همان «مستخدم ماشینی» باشد با جهان ارتباط دارند.

«درد خفیف» نسمایاتگر عدم ارتباط واقعی بین انسانها است. زن و شوهسری که با هم حرف می زنند تا نفرت درونی ای را که از یکدیسگر دارند پنهان کنند. گفت و گوها حول مسائل بی ربط و بی اهمیت دور می زند، و فاصله ی عمیقی را که بین آن دو وجود دارد آشکار می سازد.

ازمقدمهی کتاب

از همین مترجم منتشر شده است:



یک دلقک بازی

زندگی نامه، مقاله و نامهای از ژان ژنه و یک گفتگو با ژنه

> نویسنده: ژان ژنه ترجمه: عاطفه طاهایی



این نمایشنامه را نه له سیاها، که علیه سفیدها نوشتهام. در آن کینه توزی مردی را بیان کرده ام که محکوم به خفّت و نومیدی ست. چه بسا این نمایشنامه به عوض کنشی جوان مردانه، انفجار یک روح شریر باشد؟ کسی چه می داند؟ اما پیش از هر چیز، از شرارت یا دقیق تر، قساوت ـ خیلی بد نگوییم؛ آن هم وقتی که شرارت علیه خودش عمل می کند. در هر صورت، شرارت از آن روکه تمایل دارد خود را در تخیل دنبال شرارت از آن روکه تمایل دارد خود را در تخیل دنبال کند، مطمئن تر از حس جوان مردی می تواند مبدأ یک اثر هنری جوان مردانه قر از گیرد.



سال ۴۰۶ پیش از میلاد، جایی فرسنگها دور از آتن،
سگهای شکاری تن اورپید را از هم می درند. و او مرده
به مرگی دردناک، در درهی ارتوس در مقدونیه به خاک
سپرده می شود. اتو سرنوشت تیرهی اکتئون را دیدهای.
سگهای درندهای که پرورده بود، تن او را از هم دریدند.
(...) اما تو، تو می توانی چنین سرنوشتی را از خود دور
گرداتی! (...) یا ما خدا را بزرگ بدار. شاید آن یونانی ها
که بر نیمکتهای سنگی به تماشای نسایش های او
می نشستند و از تردیدهای او نسبت به خدایان به خشم
می آمدند، در مرگ او چنین گفتهاند تا آرام گیرند. اما
فرزندان شان و فرزندان فرزندان شان و آن زاد و رودی که
هرگز تدیدند، اورپید را بیش تر دوست داشتهاند تا

از یادداشت مترجم

۹۰۰ تومان



