# كارناوال فدريكوڤليثي



به کوشش : مسعود فراستی

# كارناوال فدريكو فلينى

به کوشش مسعود فراستی

کانون فرهنگی ـهنری ایثارگران زمستان ۱۳۷۷



سینماگران بزرگ/۲ کارناوال فدریکو فلینی

به کوشش: مسعود فراستی ناشر: کانون فرهنگی دهنری ایثارگران طراح روی جلد: شیرین جم چاپ اول: زمستان ۱۳۷۷ تیراژ: ۲۰۰۰ نسخه حروفچینی: ایثارگران لیترگرافی: ندا چاپ و صحافی: رسالت

چەپ و كىنتىس، رىسىن مىنلوق پستى ١٧١٨٥/۶٥٢ شابك ٢-٢ - ٢٥٢١ - ٢

ISBN 964 - 6529 - 02 - x

# فهرست كتاب

| `              |                                                                                             |
|----------------|---------------------------------------------------------------------------------------------|
|                | <b>ا. به روایت خودش</b>                                                                     |
| 14             | فلینی فلینی / فدریکو فلینی / سمید خاموش                                                     |
| ۳۸             | حر <b>فةً من /</b> فلينى / ليلاارجمند                                                       |
| fV             | زندگی تلخ پو <b>ل /</b> فلینی /کامیار محسنین                                                |
| 47             | خیالپردازی باشکوه /گفت،رگر با فلینی / پیرکست                                                |
| ٧٥             | راهی <b>فراسوی نئو</b> رثالیسم /گفتوگو با فلینی /گیدئون باکمن /کامیار محسنین                |
| ٨٧             | سپنما، زن است /گفتوگو با فلینی /گیدئون باکمن / حمیدرضا منتظری                               |
| 1.4            | یک طرح کوتاه / فلینی / مسعود فراستی                                                         |
|                | II. به روایت دیگران                                                                         |
| ِوبانی .آلبرتو | یک فرمانلهٔ بی چون و چرا / جولیتا ماسینا . تولیو پنیلی ـ جوزیه روتونو ـ مارچلو ماستر        |
|                | سوردی . آنتونی کوئین . کلودیا کاردیناله . آنتونیونی . فرانچسکو روزی . سرجو لئونه . ایتالو ک |
| نون ـ مارتين   | لیتزانی . آلبرتو لاتوادا . دینو دولارنیس ـ فرانکو کریستالدی . ژان کلود بریالی ـ ژرژ سیمیا   |
| 111            | امکورسیزی اینگماد برگمان ـ آکیراکوروساوا / به کوشش امید دوسانی                              |
|                |                                                                                             |

104

III. ديدگاهها

فلینی، خیال، نئورئالیسم / تنو برادی / تهراد تجزیه چی

| مفریک روح / استفان ال. هنسن / کامیار معسنین                                        | ۱۵۸  |
|------------------------------------------------------------------------------------|------|
| فلینی، نئورئالیسم ایتالیا و نماهای دیدگاه / فرانک بور <i>ک /</i> معمدعلی نجفی      | 154  |
| ایهام هجو / ژیلبر سالاشا / شهراد تجزبه چی                                          | 141  |
| رقص ابدی / پیتر هارکورت / مازیار اسلامی                                            | 141  |
| خودآگاهی و فردیت / فرانک بورک / معمدعلی نجفی                                       | 114  |
| دلقک ها را بفرستید / ریچارد شیکل / اختر اعتمادی                                    | ***  |
| <b>شهر دوگانه فلینی /</b> اربک ژد /کامیار محسنین                                   | 416  |
| فلینی: ﴿ لَا تَا ﴾ / کیوموث وجدانی                                                 | ***  |
| هجاگوی اسطوره و انسان / یومفعلی میرشکاک                                            | 148  |
| . نقدها                                                                            |      |
| ثلاش برای خودباوری ـ روشناییهای <i>وار</i> یته / فرانک بورک / معمدعلی نجنی         | 747  |
| واقمیت واقعی، واقعیت خیالی <i>.ولگردها و جاده / ج</i> انواسل تیلود / شهراد تجزیه چ | 150  |
| در ستایش ل <i>ذّت گریز ـ ولگردها ۱</i> ۱میر عزّتی                                  | 777  |
| شعری در ستایش بلاهت معصومانه ـ <i>جاده  </i> ادوارد دلارو / حمیدرضا منتظری         | 141  |
| تقدیر تنهایی ـ جاده / شیرین جم                                                     | 144  |
| نمایش تک نفره مشب های کابیریا / اندرو ساریس / شهراد تجزیه چی                       | 4.5  |
| تهی کردن از انسانیت ـ زندگی شیرین / نورمن هانند /کامیار محسنین                     | 415  |
| بشریتی ناتوان ـ زندگی شیرین / هژیر داریوش                                          | ***  |
| بیگانهٔ فلینی ۔زندگی شیرین /کامیار محسنین                                          | 775  |
| مىاختار آینهای ـ هشت و نیم /کریستین متز / روبرت صافاریان                           | 494  |
| تغزّل خاطره ـهشت و ثيم /كامران شيردل                                               | 464  |
| مکالمهای با درون . هشت و نیم / جمشید ارجعند                                        | 475  |
| از نئورئالیسم تا سینمای مدرن .هشت و ثیـم / امیر پوریا                              | 4741 |
| مىفر بە جهان روزمرگى ـ جولىت <i>اى ارواح   خس</i> رو دهقان                         | 4.4  |
| ساتیویکون فلینی یا <b>دوزخ فلینی ۔ سا</b> تیریکون / استنلی کافمن / پرویز جاهد      | 414  |
| نقشی از دیوار .ساتیریکون / پرویز دوایی                                             | 444  |
| رُم به روایت فلینی ـ رُم /آیدین آخداشلو                                            | TTA  |
| سفر ـرُم /کامپیرکاهه                                                               | tsy  |
|                                                                                    |      |

| فیلم به عنوان خاطره <i>دآمارکورد  </i> ملسنت مارکوس / حمیدرضا منتظری               | <b>117</b> |
|------------------------------------------------------------------------------------|------------|
| کابوس ذهنی شگفت <i>- آمارکورد / ج</i> راد طوس                                      | 6.4        |
| گلوریا.ان - پوچیدنیا ـ و کشتی به راهش ادامه می دهد /اولیویه آسایا/ آرزو فکری ارشاد | 614        |
| گام به گام با فلینی <i>- آوای ماه /</i> ارمانو کاوازونی                            | ۵۲۲        |
| صورتکها / تیری ژوم / آرزو فکری ارشاد                                               | 475        |
| V. یک نگاه                                                                         |            |
| بر سرير سينما / مسعود فراستي                                                       | 54.        |
| VI. طرحهای فلینی                                                                   |            |
| دفاع و مصورکردن یک مکتب خودساخته / رولاند توپار / شیرین جم                         | 665        |
| VII. وقایعنگاری زندگی و آثار                                                       | ۵۷۵        |
| VIII. فیلمشناسی                                                                    | ۵۷۹        |
| IX. كتابشناسى                                                                      | ۵۹۵        |

# پیشگفتار ناشر

فدریکو فلینی از بزرگان سینماست که در دلبستگی به سینما و تاریخ سینما کمتر می نوان همتایی برای او یافت.

سینما، برای او از یک سو پدیده / عنصری اتوبیوگرافیک است؛ زندگینامهای از یک افسانه با تمام خصوصیاتش، و به قول خودش: «حس شگفت انگیز تماشاگر زندگی درونی خود بودن را دوست می دارم.»

این مشخصهٔ زندگینامهای او مرزهای روان را درنوردید. از سویی دیگر سینما، برای او نه پز «آفرینش» روشنفکرانه، که حرف زدن با مردم کوچه و بازار است و خنداندن آنها.

نئورئالیسم ایتالیا برای فلینی، صرفاً به تصویر کشیدن شرایط و اوضاع اجتماعی شخصیتهایش نیست، بلکه به تصویر کشیدن روح انسانهاست.

فیلمساز ما هر پروژه سینمایی خود را در قالب تجربهای از خویش به تصویر میکشد. جاده، قدم نهادن او در پراهمیت ترین مسأله روزگار ایتالیاست، با طرح اندیشهای تازه و نگاهی نوین که بسیاری از نئورئالیستها را از اندیشهٔ قصور فلینی از راه نئورئالیسم به خشم و اعتراض آورد. در جاده نگاهی طرح شدکه فلینی همچنان به آن وفادار ماند.

اینکه جاده و بسیاری فیلمهای او از فقر و بدبختی میگوید، با شخصیتهای بظاهر غریب، بسیاری را به این گمان آوردکه او از واقعیت فرا می رود، در حالی که

چئين نيست.

خود او میگوید: هوفتی در فیلمهایم شخصیتهایی قدری عجیب و غریب وارد میکنم، مردم میگویند من اغراق کرده و فلینی وار فیلم ساختهام، حال آنکه بر خلاف تصور آنها واقعیت را تعدیل میکنم و تلخیاش را از آن میگیرم.

فلینی، غلظت و سنگینی فقر را میگیرد و به انسان عطا میکند - به جلسومینا جاده و ... د انسان برای او مهمتر از شرایط اجتماعی است؛ بُعد معنوی انسان بخصوص.

فلینی، همچنین از باهویت ترین سینماگران تاریخ است. و آدمها و محیط و فضاهایش که بسیار دوستشان می دارد بشدت ایتالیایی است، و نه هیچ کجایی و او یکی از بزرگترین منتقدان انحطاط اخلاقی انسان در عصر مدرنیسم است؛ اشرافیت پوسیده، خرافات و مذهب ریاکارانه کلیسایی مسلط بر غرب را ریشخند میکند. و به ذات معصوم انسان ارج می نهد.

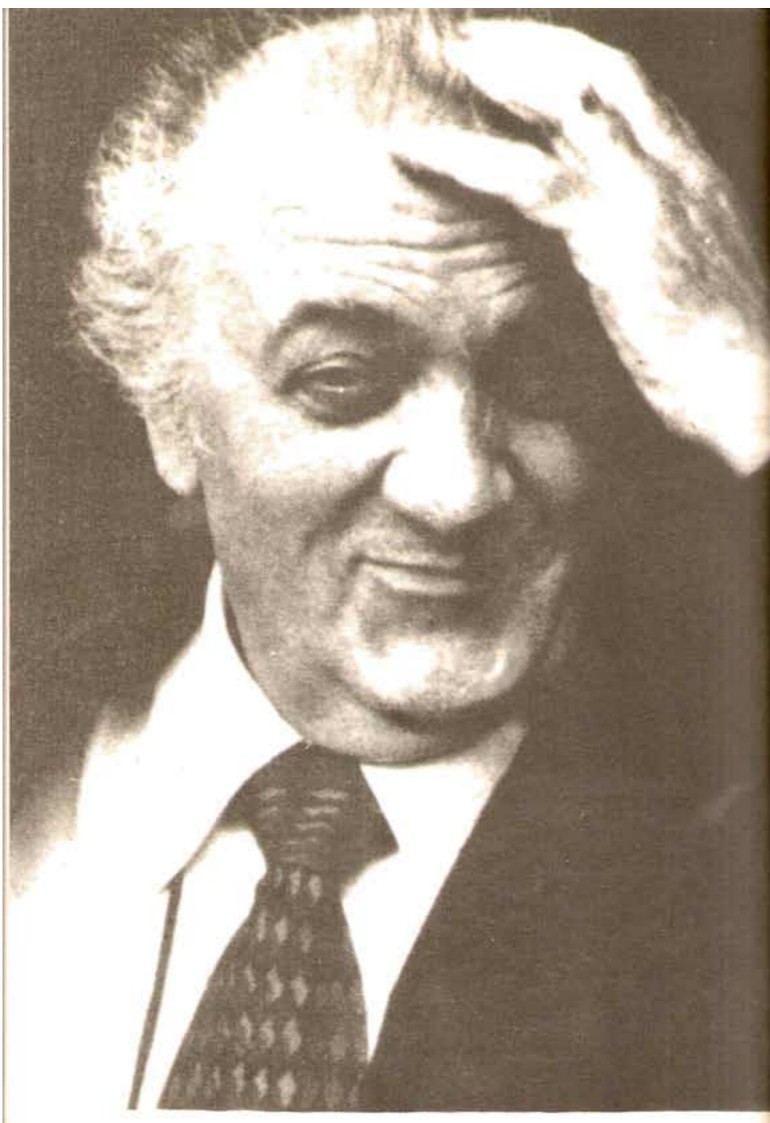
با تردید او پکی از خویشاوند ترین هنرمندان تاریخ سینماست. هنرمندی است که هنرش با او در قرینه است.

میگوید: من همه چیز را از خودم ساخته ام، دوران بچکی، شخصیت، حسرت دوران از دست رفته، رؤیاها و خاطره ها را، فقط برای آنکه بـتوانـم آنـها را بـرای دیگران تعریف کنم.

و اصالت فليني چنين اصالتي دارد.

کانون فرهنگی ـ هنری ایثارگران





# **فلینیِ فلینی** من در عبن دروغگو بودن، آدم صادقی هستم

#### ن فدريكو فليني

وقتی ده سالم بود، همهٔ شماره های مجلهٔ Corriere dei piccoli (روزنامهٔ بچه ها) را جمع می کردم؛ این مجله ها به من کمک می کردند تا در یک دنیای خیالی زندگی کنم. در این مجله مرتب قصه های چطور پدرم را تربیت کنم، فلیکس گربه و بوب مک نات را دنبال می کردم.

در هفده سالگی ترک تحصیل کردم و مشغول به کار شدم. به فلورانس رفتم و سه ماهی آنجا ماندم؛ در آن شهر به مجلهٔ ۲۲۰ ـ تنها مجلهٔ فکاهی ایتالیایی آن زمان ـ کاریکاتور و کمیک استریپ می فروختم؛ ولی چون مادرم اهل ژم بود، آرزوی من هم رفتن به آنجا بود. به محض ورود به ژم احساس کردم بالاخره در خانهٔ خودم هستم. حالا رُم مثل آپارتمان خصوصی من است و جذابیت پنهان این شهر هم از همین جا سرچشمه می گیرد: آدم فکر نمی کند که در یک شهر است؛ احساس

میکند در آپارتمان خودش دارد زندگی میکند.

من رنگ پریده و عاشق پیشه بودم. موهایم زیاده از حدّ بلند و پیراهنم همیشه کثیف بود. در مجلهٔ Popolo di Roma به عنوان منشی کار می کردم؛ نامههای رسیده را باز می کردم، نگاهی به آنها می انداختم و یادداشت برمی داشتم. قصه هم می نوشتم، کمیک استریپ هم کار می کردم و آنها را به مجلههای دیگر می فروختم.

در اتاقهای مبلهٔ اجارهای زندگی میکردم و مدام هم اتاق عوض میکردم؛ حالا یا چون نمی توانستم پول اجاره را بپردازم یا به این خاطر که گرفتاریهای عاطفی با زن صاحبخانه پیدا میکردم. بعد از دو سال کار برای این مجله شروع به نوشتن قطعات رادیویی کردم. جولیتا [ماسینا] هنرپیشهٔ رادیو بود و من برایش یک اپیزود هفتگی نوشتم که موضوع آن دربارهٔ یک زن و شوهر جوان بود. چهارماه پس از اولین ملاقاتمان با هم ازدواج کردیم. در همان اوقات بود که شروع به نوشتن فیلمنامه کردم،

ابتدا فقط قطعات بامزه و قصه های خنده دار می نوشتم. بعد با آلدو فابریتزی آشنا شدم. آلدو بازیگری بود که می خواست در سینما کار کند. بنابراین داستانی برای او نوشتم که یک تهیه کننده از آن خوشش آمد و آن را خرید. این داستان با نام L'Ultima Carroggella به صورت فیلم درآمد. بعد با رویر توروسلینی آشنا شدم و نیمه وقت روی موضوع فیلمهای دم شهر بی دفاع و پاییزا کار کردم.

# گاهی از مصاحبه بدم نمی آید

بعضی وقتها باکمال میل حرف میزنم و حتی پرحرفی هم میکنم. بعد وقتی مصاحبه تمام میشود و آنچه راکه نوشته ام میخوانم، کلافه میشوم و به نظرم آنچه گفته ام تا اندازهٔ زیادی احمقانه میآید. بعد با خود عهد میکنم که این آخرین بار است و دیگر مصاحبه نخواهم کرد، ولی باز همان کار را تکرار میکنم؛ چون

نمی توانم «نه» بگویم. دلم میخواست می توانستم دفتری پُر از جوابهای حاضر و آماده بنویسم؛ بعد به روزنامه نگارها که در واقع همیشه سؤالهای تکراری مطرح می گفتم: «لطفاً رجوع کنید به پاسخ شمارهٔ ۲۰۰۵».

راستش مصاحبه کردن مرا دلزده کرده است. بعضی اوقات که به سؤالها جواب می دهم احساس موعظه گری... و حماقت میکنم.

## هيج وقت نمى توانم راحت بنشينم

همیشه از من ایراد می گیرند که چرا یک داستان را یک جور تعریف نمی کنم. به خاطر این است که اولاً تمامی قصه را از خودم می سازم. ثانیاً به نظر من از ادب به دور است که حرفهای تکراری بزنم، و ثالثاً این اتفاقات اگر تکرار شود، حوصلهٔ خودم را هم سر می برد. دوست دارم با خودم تنها باشم و فکر کنم. ولی فقط می توانم در بین جمع تنها باشم. من فقط وقتی تحت فشار هستم و با مشکلات دست و پنجه نرم می کنم، یا وقتی به دنبال پاسخ برای پرسشهایم می گردم و در پی حل مسائلی هستم، و یا می خواهم حیوانات سرکش را رام کنم فرصت فکر کردن پیدا می کنم. همهٔ اینها به وقتی من دلگرمی می دهد و سر شوقم می آورد.

من همیشه اینطور نبوده ام. قبل از اینکه به کارگردانی بپردازم فکر خلق کردن چیزی در میانهٔ آن همه سر و صدا به وحشتم می انداخت. احساس نویسنده ای را داشتم که مجبور باشد وسط خیابان در میان خیل جمعیت بنویسد: آدم کنجکاوی از پشت شانهٔ شما خم می شود و می خواهد ببیند چه نوشته اید. یک نفر دیگر با سوء استفاده از تمرکز حواس شما قصد دارد مداد یا کاغذ را از دستتان بقاید. نفر سوم مدام دیوانه وار چیزی را در گوش شما داد می زند.

اینها وحشتهایی بود که در شروع کار داشتم. حالا به جایی رسیده ام که فقط در صورتی می توانم کاری انجام دهم که در اطرافم هیاهو و پر از سر و صدا باشد. من ترجیح می دهم کمیک استریپ، شرح محاکمه ها، کتابهای تاریخی، مقاله

وگاهی شعر و خیلی بندرت رمان بخوانم.

تقریباً هیچ وقت به سینما نمی روم؛ گاهی وارد سالن سینما می شوم، قسمتی از یک قیلم را می بینم و از سالن بیرون می زنم.

هرگز رادیو گوش نمی کنم؛ هیچ وقت تلویزیون تماشا نمی کنم. هرگز در زندگی حتی یک مسابقهٔ فوتبال ندیده ام.

از میهمانیهای رسمی خوشم نمی آید. از گفت وگو خوشم نمی آید.

وقتی مجبور هستم درکنارکسانی باشم که چندان نمی شناسمشان و مجبور شوم حرفهای بیربط بزنم کسل می شوم.

هیچ وقت نمی توانم راحت بنشینم، مدام باید بجنبم و از اینجا به آنجا بروم.

دوست دارم ماشین سواری کنم. غالباً در ماشین است که دوستانم را می بینم. به اتفاق آنها در شهر گردش می کنیم. دوست دارم وقتی صحبت می کنیم از پنجرهٔ ماشین نگاه کنم و پدیدارشدن و نا پدیدشدن مناظر را ببینم.

هر روز ساعت ۸ صبح از خانه خارج می شوم. وقتی کار نمی کنم خیلی دوست دارم تمامی روز در رم گردش کنم.

من اهل جمع کردن چیزی نیستم. من کتابهایم راگم میکنم، به دیگران می دُهم از خیر آنها می گذرم. من هرچیزی که به نظرم زیاد جالب نمی رسد و هرچه را که جالب است و امّا می شناسم، دور می ریزم. دلم می خواهد حداقل وسایل لازم را در خانه داشته باشم.

جاهطلب نیستم؛ اگرچه همه با من در این زمینه هم عقیده نیستند، ولی اعلام میکنم که آدمی خجالتی هستم.

همیشه تعجب میکنم چطور توانسته م یک کارگردان شوم؛ پیش از این گمان میکردم نتوانم حرف خود را به کرسی بنشانم و نتوانم خود و دیگران راکنترل کنم. این من نبودم که سینما را انتخاب کردم، سینما بود که مرا انتخاب کرد.

من هرگز قضاوت نمیکنم؛ صلاحیت آن را ندارم. من نه ممیّز هستم، نه کشیش و نه سیاستمدار. دوست ندارم خود را تجزیه و تحلیل کنم؛ من نه واعظم، نه فیلسوف نه تئوریسین. من فقط یک قصه گو هستم و سینما حرفهٔ من است.

من همه چیز را از خودم ساختهام: دوران بچگی، شخصیت، حسرت دوران از دسترفته، رؤیاها و خاطرهها را؛ فقط برای آنکه بنوانم آنها را بـرای دیگـران تعریف کنم.

جنب و جوش پیرامون خود را دوست دارم. بدون شک به همین خاطر است که فیلم میسازم. سینما برای من بهانهای است که با آن بتوانم چیزها را به حرکت درآورم.

چند سال پیش یک دفتر تولید باز کردم. قرار بود این دفتر فیلمهای فیلمسازان جوان را تولید کند. یک سال بعد ورشکست شدم ولی در همان یک سال واقعاً لذت بردم. خیلی از آن محبط و حال و هوای حاکم بر آنجاکه نیمی چون باشگاهی انگلیسی، نیمی چون یک صومعه بود خوشم می آمد.

من نامههای زیادی دریافت میکنم. من به همهٔ نامهها نمی توانم پاسخ بدهم. ولی جواب خیلیها را میدهم، گاه مدت طولانی بی آنکه خود بدانم با یک آدم ناشناس مکاتبه دارم. به محض آنکه نامهای به دستم می رسد آن را می خوانم و به دور می اندازم. دوست ندارم در جیبها و خانهام کاغذ نگه دارم؛ این طوری احساس سبکی بیشتری می کنم.

زمانی به فکرم رسید فیلمی براساس نوشتهٔ یک مدیر تیمارستان در ایتالیا بسازم. در لباس مبدل سه ماه در درمانگاه او زندگی کردم. وقتی از درمانگاه بیرون آمدم دیگر قادر نبودم آن فیلم را بسازم؛ احساس خطر کرده بودم. خیلی هشکل است که پس از گذراندن چنان تجربهای حد فاصل میان سلامت روان و دیوانگی را تمیز داد و به عالم دیوانگی وارد نشد.

من دیوانه ها را به طرز غریبی به سوی خودم میکشم، این طوری است دیگر... من دیوانه ها را همه جا می بینم. بلافاصله با من احساس نزدیکی بودن زیادی میکنند. و باید بگویم من هم همین طورم. ولی وقتی این مسئله کمی ادامه پیدا میکند غریزهٔ محافظه کارانه بر من غلبه میکند و ناخود آگاه حالت دفاعی به خود میگیرم...

اینجاست که جریان درام می شود و از من بیزار و متنفر می شوند...

پزشکان درمانگاههای روانی غالباً به من میگویند: «پیش ما بیایید؛ اگر پیش ما بیایید، مطمئن باشید هیچ وقت دلتان نمیخواهد از اینجا بروید!»

وقتی در فیلمهایم شخصیتهایی قدری عجیب و غریب وارد میکنم، مردم میگویند که من اغراق کردهام و فلینیوار فیلم ساختهام. حال آنکه برخلاف تصور آنها، واقعیت را تعدیل میکنم و تلخی آن را میگیرم.

مسئله ای که نزد دیوانه ها برایم جالب است، عدم نیاز آنها به ارتباط با دیگران و فاصله ای است که میان آنها و چیزها وجود دارد.

وقتی مرا «استاد» خطاب میکنند، احساس میکنم دارند باکسی که پشت سر من ایستاده حرف میزنند. به فکرم میرسد نکند دارند مرا دست میاندازند یا از آن بدتر، و با این کار میخواهند برای همیشه مرا از سر راه خود بردارند. وقتی شما را «استاد» صدا میزنند، کار شما در درجهٔ دوّم قرار میگیرد؛ خب، یعنی اینکه شما «استاد» هستید و دیگر حرفش را نزنیم.

برای یک هنرمند، حتی رابطه عاطفی هم ساختگی و مصنوعی است؛ اگر به خاطر استفاده در فیلم نباشد در خود توانایی بروز احساسات عمیق عاطفی را نمی بینم. من طبیعتاً موجودی آرام هستم ولی موقع کار و برای گرفتن یک حس بخصوص می توانم خیلی خشن و سنگدل باشم.

من هیچ چیزی را نمیخواهم ثابت کنم، فقط میخواهم نشان بدهم. من فکر میکنم که اگر فیلم نسازم قادر به ادامهٔ زندگی نیستم.

وقتی روی این مسئله تأکید میکنند که داشتن حسرت و پشیمانی خوب است، (حرفی که به هرحال به آن اعتقادی ندارم) من حسرت این را میخورم که چرا بیشتر از این فیلم نساخته ام، دلم میخواهد همه کار بکنم: قیلمهای مستند و تبلیغاتی بسازم، برنامه هایی برای بچه ها تهیه کنم، در پارکهای عمومی نمایشهای

عروسكى راه بيندازم و...

من نمی توانم با سردی و بی علاقگی ـ مثلاً از طریق لنز دوربین ـ به چیزها نگاه کنم. من هرگز چشمم را پشت چشمی دوربین نمی گذارم. عدسی دوربین برای من اهمیتی ندارد. من باید در وسط میدان، در میان چیزها باشم. احتیاج دارم که همه چیز را دربارهٔ همه کس بدانم و با همه چیز و همه کس احساس تزدیکی کنم. دوست ندارم که فقط یک «رهگذر» باشم؛ که تازه، قادر به این کار هم نیستم. من بیشتر مثل یک آدم آواره هستم که نسبت به همه چیز کنجکاو است و به همه جا سرک می کشد و هر لحظه هم امکان دارد پلیس گریبانش را بگیرد.

# هرچه را به من میگویند باور میکنم

دوست دارم برایم از چیزهای خارق العاده حرف بزنند. قابلیت شگفت زدگیِ من حد و مرزی ندارد. هیچ چیز دلم را نمی زند. دنیای من آشفته و بوالهوس است. من قطعاً یکی از آن «استادان اندیشهٔ» امروز نیستم که دنباله رو داشته باشد. دلم می خواهد حق تناقض گویی را برای خود محفوظ بدارم. نمی خواهم مرا از حق گفتن همین بیهوده گویی ها محروم کنند و متواضعانه تقاضا دارم اجازه داده شود که بعضی وقتها اشتباه کنم.

من از اتیکت چسباندن خوشم نـمیآید. اتیکت به درد چـمدان مسافرها میخورد. به نظر من ساختن یک فیلم با یک موضوع کـامل و روشـن و قـابل پیشهینی یک کار تصنعی و خطرناک است.

وقتی کاری را شروع می کنم نباید از سرانجام آن با خبر باشم؛ من فقط وقتی به سرچشمه های الهام دست پیدا می کنم، که در ظلمت و بی خبری باشم. یک بچه هم وقتی در زهدان مادرش دارد شکل می گیرد در ظلمت و تاریکی به سر می برد.

من عمارتهای نیمه ساز، محله های ویران و آدمهای بدفول را دوست دارم. «موقّتی»، وضعیت مورد علاقهٔ من در زندگی است.

این حس شگفت انگیز تماشاگر زندگی درونی خود بودن را دوست دارم. موقع انجام هر کاری مدام دلشوره دارم؛ گویی فاجعه ای در شرف وقوع است؛ انگار همین الان ممکن است زلزله ای رخ بدهد. احساس شورانگیزی است. بچه که بودم تا توفان و رگباری در می گرفت از شادی در پوست نمی گنجیدم.

هر وقت کاری را انجام می دهم احساس می کنم بر لبهٔ پرتگاه راه می روم؛ حس می کنم نابودیم حتمی است.

از سفر کردن خوشم نمی آید. وقتی در مسافرتم راحت نیستم، اوضاع ایتالیا هنوز خوب است؛ سرزمینی است که حس کنجکاوی انسانها را برمی انگیزد؛ می دانم در پس این چهره ها، زبانها و دکورها چه می گذرد. ولی حال و حوصله زندگی در خارج از ایتالیا را ندارم؛ از هیچ چیز سردرنمی آورم، از نشانه ها سردرنمی آورم، خود را غریب حس می کنم.

با وجود این همیشه گردا گردم حال و هوای سفر موج میزند: از راه رسیدنها و رفتنها، بدرودگفتنها و بازیافتنها... این جنبش دوروبرم را دوست دارم.

دوستان من، همسفران من هستند

من ماهیت کمدی را از کمیک استریپها یادگرفته ام. من باکمیک استریپ و سیرک در دوران کودکی آشنا شدم: شخصیتهای کمیک استریپها دلقک هستند. جولینا یا چهرهٔ دلقک وار خود، حسرتِ معصومیت دوران از دست رفتهٔ کودکی را برایم زنده میکند.

وقتی به مناسبت نمایش جاده با جولیتا به ایالات متحده رفته بودیم، مردم نمی دانستند که آیا باید به او لبخند بزنند، یا اینکه گوشهٔ دامنش را بپوسند: جولیتا به نظر آنها نیمی قدیسه و نیمی میکی ماوس بود.

#### مسيحي بودن

درست است که به کلیسا نمی روم ولی چقدر پاپ ژان بیست و سوم را دوست

کارناوال فلینی

داشتم! پاپ را یکبار ملاقات کردم. شرح ملاقاتمان از این قرار است: «در اتوموبیلم بودم و به طرف استودیوهای چیته چیتا میرفتم. یکدفعه پشت سرم صدای آژیر و بوق ماشینهای پلیس را شنیدم. اوّل نفهمیدم قضیه از چه قرار است. سر چهارراه پشت چراغ قرمز توقف کردم. اینجا بود که درست در کنار ماشین من یک اتوموبیل سیاه رنگ توقف کرد: عقب ماشین پاپ ژان بیست و سوم با آن کلاه قرمز بزرگش نشسته بود. هرگز آن لبخند و آن معصومیت نقاشی شده روی چهرهاش را فراموش نمیکنم. مثل یک بچهٔ کوچک آنجا نشسته بود... مثل فرشته ها در قصههای جن و پری... به من نگاه می کرد؛ گویی می خواست از اینکه مشکلی در رفت و آمد عادی اتوموبیلها به وجود آورده عذر خواهی کند. به او سلام کردم و او هم اشاره وار برایم دعا کرد.

چهرهٔ پاپ چقدر نورانی بود! بلافاصله بعد از اینکه به سمت پاپ انتخاب شد و روزنامه ها خبرش را چاپ کردند، مردم عادی کوچه و بازار فهمیدند که چهجور آدمی است: جوهرهٔ محبت و مهربانی... او یک شاعر بود و کاری کرد که هرگز از صفحهٔ روزگار پاک نخواهد شد.

چه مرد خارق العاده ای!

# ادر گفت و کو با لیلیان راس، نبو بورکر]

مسیحی بودن یعنی چه؟ اگر منظور تان از مسیحیت عشق به همنوع خود باشد، فکر می کنم که بله؛ تمامی فیلمهای من بر این پاشنه می چرخند. در این فیلمها دنیایی بی عشق، با شخصیتهایی خودمحور و افرادی که دیگران را استثمار می کنند، به تصویر کشیده شده است؛ بخصوص در فیلمهایی که جولیتا در آن بازی کرده، یک موجود ریز اندام را می بینید که به خاطر عشق زنده است ولی می خواهد عشق خود را با دیگران تقسیم کند. از این دیدگاه، حتی از زندگی شیرین هم می توان به همانگونه صحبت کرد...

یک کشیش تعریف خوبی از این فیلم (زندگی شیرین) داده است: «وقتی سکوت خدا بر آدمیان سایه میاندازد.» خب، از ادیبانه و انجیلیبودن این جمله گذشته، بله واقعاً می توان زندگی شیرین را از این زاویه نگاه کرد. در واقع در زندگی شیرین خدا سکوت کرده است و از عشق خبری نیست: از عشق، فقط حرفش به میان می آید، آنهم عشقی که عقیم است و ثمری ندارد. بنابراین حتی فیلمی چون زندگی شیرین هم عمیقاً مسیحی است.

## ادر مصاحبه با دومینیک دولوش، بروکسل، ۲۲۹۱۱

من به مسیح معتقدم؛ و معتقدم او نه تنها بزرگترین شخصیت تاریخ بشریت است بلکه در وجود کسی هم که خود را برای همنوعش قربانی میکند به حیات خود ادامه می دهد. من از اصول کا تولیسیم بی خبرم، شاید کافرم و خود خبر تدارم. مسیحیتِ من حالتی بدوی دارد. من آیین عشاء ربّانی را اجرا نمیکنم، ولی فکر میکنم می توان به دعا کردن به عنوان نوعی ژیمناستیک نگاه کرد که بیش از پیش ما را به ماوراء الطبیعه نزدیک میکند.

[۱۹۲۲ (مصاحبه) ۱۹۲۲]

اگر بگویم که موفقیت برایم اهمیتی ندارد، دروغ گفتهام.

عدم موفقیت، احساس تنهایی به آدم میدهد و این حس ناخوشایندی است. در عین حال وقتی فیلمی ساخته ام که تحویل گرفته نشده، اهمیّت چندانی هم برایم نداشته است. ولی مسئله ای که دوست ندارم، ستایش بی حد و اندازهٔ کسی است که کار شما را به دلایل نادرست می ستاید.

اینکه هرشب برایتان کف بزنند و تشویقتان کنند باید احساس خوبی به آدم بدهد؛ بههمین جهت است که دلقکها خوب پیر می شوند و زیاد عمر می کنند.

تحسین و تشویق هر روزه، آدم را سرحال میآورد.

از سوی دیگر موفقیّت و تفرعن همچون جذامی است که آدم را تحلیل میبرد و پیری زودرس می آورد.

احساس «فرهیختگی» خیلی زود به سر وقت سینما گران می آید. بگذریم از درایر که مثل یک راهب زندگی می کرد و یا چاپلین که به دلقک بازی خود همچنان ادامه می دهد. معمولاً کارگردانها ۱۰، ۱۵ یا ۲۰ سال بیشتر دوام نمی آورند. دیروز یک فیلم فوق العاده ساخته اند و امروز حسابی باد توی غبغب می اندازند و خود را گم می کنند.

همیشه باید برای مسافرت بهانه ای داشته باشم. برای ساختن یک فیلم هم باید بهانه ای داشته باشم. یک هنرمند برای خلق کردن همیشه به بهانه احتیاج دارد.

معمولاً هنرمندان را باید به خلق اثری وادارکرد. یکی از ایده های خوب این است که دولت ارگانی به وجود بیاوردکه هنرمندان را مجبورکند از صبح تا شب بی وقفه کارکنند.

هرگز به سینما نمی روم؛ اما اگر هم به دیدن فیلمی بروم فقط داستان فیلم برایم جالب است. چیزی که هرگز برایم جالب نبوده حرکتهای دوربین، نماهای درشت و تراولینگ و غیره بوده است.

من فیلمهای کلاسیک سینما را نمی شناسم (ولی نباید این را بگویم!) بچه که بودم فقط به خاطر حال و هوای سالن سینما به دیدن فیلمها می رفتم: سر

و صدا، بوی ادار بچه ها، درهای خروج اضطراری و در خروجی مخصوص تماشاگران به داخل کوچه، زنان و مردان مبهوت از تماشای تصاویر فیلم، حال و هوای آخر دنیا، دستگیریهای دسته جمعی و غیره...

بعد از ساختن یک فیلم کاری که دوست دارم پرواز با هواپیماست. من عاشق زندگیم...

روشنفکرها و بهتر بگویم آنهاکه خود را «روشنفکر» میدانند، حوصلهٔ مرا سر میبرند. آنها اصرار دارند روی هرچیزی یک اسم بگذارند: یک زن خوب است یا

یک زن بد است.

اینجور آدمها، روشنفکرهای واقعی نیستند. روشنفکر به معنای واقعی کلمه یعنی کسی که آدم هوشمندی است. امروزه به نظر میرسد آدمهایی که خود را «روشنفکر» می دانند به سینما علاقه نشان می دهند. آنها می خواهند روی افکار من اسمهای مشخصی بگذارند. ولی من فکر نمی کنم که یک هنرمند افکار مشخصی داشته باشد با اصولاً احتیاجی به داشتن افکار مشخص داشته باشد. خارج از اثری که یک هنرمند به وجود می آورد، هر صحبتی که او به میان می آورد بی معنا است، یک مشت خزعبلات است. من مایل نیستم یک چارچوب فکری مشخص دربارهٔ زندگی داشته باشم.

همهٔ آنچه که میخواهم بدانم این است که: چرا در این دنیا هستم؟ زندگی من چه معنایی دارد؟ من به غیر از کارم به هیچ چیزی اطمینان ندارم، هرچه پیرتر می دانم. من در چارچوب بخصوصی کار و زندگی نمی کنم. فقط، زندگی می کنم و کارهایی انجام می دهم.

## چکونه عروسکگردان شیفتهٔ عروسک خود میشود...

سينما شبيه سيرك است.

شاید اگر با روسلینی آشنا نشده بودم کار سینمایی هم نمیکردم؛ چون اگر سیرک از مُد نیفتاده بود خیلی دلم میخواست مدیر یک سیرک بزرگ شوم. سیرک هم آمیزهای از تکنیک، باریک سنجی و بداهه سازی است. البته عواملی مثل زرافه ها، ببرها و حیوانات مختلف در کار سیرک دخیل هستند که ربطی به خلاقیت ذهنی ندارند. در سیرک از قواعد و چارچوبهای معینی که یک نویسنده یا نقاش باید از آنها پیروی کند خبری نیست: خلق کردن و زندگی کردن در سیرک درهم آمیخته اند و مرزی بین آنها وجود ندارد و فکر میکنم که سینما هم دقیقاً همین طور است. در واقع ساختن یک فیلم یعنی چه؟ یعنی کوشش در نظم دادن برخی از

تراوشات ذهنی و آنها را با دقت تعریف کردن. ولی طی زمانی که فیلم میسازیم، ملاقاتها، زندگی عوامل فیلم، شهرهایی که باید رفت و در آنجا بیتوته کرد، خلاصه تمامی «زندگی سینمایی» وجودمان را فرا میگیرد و ما را متأثر میکند. . و اینها همه در حال کار صورت می پذیرد. در کار سینما هم کسی که می خواهد واقعیتی را برای دیگران تعریف کند باید خود قادر به اجرا و پیاده کردن آن باشد، چون اگر نتوانیم بازیگر قصهٔ خود باشیم، بهتر است اصولاً کاری را شروع نکنیم.

#### برگمان

بههمین جهت است که فیلمسازی چون اینگمار برگمان را عمیماً ستایش میکنم. برگمان فردی بسیار بااستعداد، یک خالق و مؤلف نمونه و یک مرد واقعی دنیای نمایش است. برگمان در واقع نمونهٔ زندهٔ تعریفی است که من از کلمهٔ «نمایش» در سر دارم. او ثابت میکند که در زمینهٔ هنر به کار گرفتن تمامی امکانات مجاز است. من فقط دو فیلم توت فرنگی های وحشی و چهره را از برگمان دیده ام. البته دیدن چهره تا حدی غمزده ام کرد چون قصه اش دقیقاً شبیه به قصه ای بود که چهار - پنج سال پیش نوشته بودم و قصد داشتم با حال و هوایی متفاوت بسازم. او اهل شمال اروپا است و من لاتین هستم و اهل کناره های مدیترانه. ولی موضوع فیلم با قصهٔ من یکی بود. حالا منظورم از گفتن این حرفها چه بود؟ بله، میخواستم بگویم طبع بلند او و طریقه و سبکی که قصه اش را تعریف میکند دقیقاً همان چیزی است که به نظر من خاص یک مرد دنیای نمایش است: یعنی همان چیزی است که به نظر من خاص یک مرد دنیای نمایش است: یعنی فروشندهٔ کراوات و کشیشی که موعظه میکند. همه آنچه برشمردم مشخصاتی است فروشندهٔ کراوات و کشیشی که موعظه میکند. همه آنچه برشمردم مشخصاتی است که یک مرد دنیای نمایش باید داشته باشد.

## أنتونيونى

امیدوارم احترام و رفاقتی که برای او قائل هستم در عقیده ام راجع به او تأثیری نداشته باشد و مانع نشود نظر عینی خود را دربارهٔ او اعلام نکتم. آنچه در کارهای آنتونیونی می پسندم تداوم و یکدستی کارهای اوست. او سینما گر مؤلفی است که همیشه سعی کرده است به سبک خود وفادار بماند و در برابر فشارها و محدودیتهای تولید فیلم، حقانیت سینمای خود را به اثبات برساند. و این همه بخصوص ـ تکرار می کنم ـ باوفادار ماندن به افکار خود، که واقعاً آدم را تحت تأثیر قرار می دهد، فراهم شده است. او با پشتکار و صبروحوصله ای که از خود نشان داد سرانجام توانست سینمای خود را به تماشا گرانی بقبولاند که سالها از پیگیری کارهای او سر باز می زدند و قبولش نداشتند. خب، همین مسئله برای من یک کارهای او سر باز می زدند و قبولش نداشتند. خب، همین مسئله برای من یک درس است و فکر می کنم که بسیاری از سینما گران جوان باید از این تواضع و قدرت شخصیت و از وفاداری او به یک نوع برداشت خاص از سینما، الهام بگیرند.

[پوزینیو، ۲۲۹۱]

# بازار مكاره

خیلی دوست داشتم که در سالهای ۱۹۲۰ زندگی می کردم و بیست ساله بودم و فیلم می ساختم. دلم می خواست از تجربیات پیشگامان سینما بهره می بردم. وقتی من شروع به فیلمسازی کردم سینما دیگر برای خود تاریخچهای داشت و مدرسه هایی باز شده بودند و قضایای «روشنف کرانه نگاه کردنی» سینما از مدتها قبل آغاز شده بود. حال آنکه سینما در سالهای نخستِ به وجود آمدنش یک پدیدهٔ «بازار مکّارهای» بود؛ حسی که من هنوز هم نسبت به سینما دارم.

هیچ سینماگری روی من تأثیر نگذاشته است؛ یعنی به هرحال کم و بیش همانقدر نأثیر گذاشته که چیزهای دیگر.. سینما در کل در زندگیم تأثیر گذاشته ولی به همان اندازه که خانواده، مذهب، تربیت، ازدواج، دوستان و غیره روی من تأثیر گذاشته اند: یعنی تمامی آنچه که به این زمانه تعلق دارد و هر آنچه که از من فردی را ساخته است که در حال حاضر هستم.

#### روسليني

ولی باید تأکیدکنم که آشنایی با روسلینی نقطهٔ عطفی در زندگی من بوده است. او نه تنها به من یاد داد چگونه به چیزها نگاه کنم بلکه به من آموخت طوری فیلم بسازم که گویی با عده ای از رفقا به پیکنیک رفته ام. او به من تفهیم کرد که یک فیلم همچون بنای باشکوهی است که در ستایش زندگی میسازیم؛ که هیچ فاصله ای میان زندگی و کار وجود ندارد؛ که کار کردن خود نوعی زندگی کردن است. آاو به من یاد داد] که نباید پیشاپیش فیلمی از نماهای بیشمار در ذهن ساخت و نباید اسیر پیچیدگیهای دوربین شد، که باید زندگی را همانگونه که جلو می رویم و مزهمزه اش میکنیم به فیلم درآوریم.

# سينما، حقيقت، دروغ

روسلینی جدی است که همهٔ ما نوه و نتیجه های او هستیم.

سینما - حقیقت؟ من یکی بیشتر طرفدار سینما - دروغ هستم. دروغ همیشه بیش از حقیقت جذّابیت داشته است. دروغ، دل و جان نمایش است و من عاشق نمایشم، نمایش تخیلی می تواند در راستای حقیقتی ساخته شود که بیش از واقعیت ظاهری و روزمره کارایی داشته باشد. لزومی ندارد آنچه نشان می دهیم حتماً صحت داشته باشد؛ اتفاقاً برعکس بهتر است اصالت نداشته باشد. آنچه باید

اصالت داشته باشد هیجانی است که از دیدن و بیان کردن احساس میکنیم.

همهٔ آنچه در جریان شکلگیری قصه، تدارکات و فیلمبرداری و تدوین به وقوع می پیوندد، به درد فیلم می خورد. در این زمینه اتفاقات و عوامل پیش پا افتاده وجود ندارند. همه چیز اهمیت خودش را دارد. «موقعیت ایده آلی» برای کارگردانی یک فیلم وجود ندارد یا بهتر گفته باشم، موقعیتها همیشه ایده آل هستند، چون همانهایی هستند که در نهایت باعث تولید یک فیلم به همانگونه که در پایان می بینیم، شده اند: بیماری یک بازیگر که باعث جایگزینی او توسط بازیگری دیگر می شود، کنار کشیدن یک تهیه کننده و یا حادثه ای که باعث توقف فیلمبرداری می شود، «موانع» کار محسوب نمی شوند، بلکه عواملی هستند که به شکرانهٔ آنها فیلمی ساخته می شود. همیشه چیزی به وجود می آید که بر موجودیت چیزی که می توانسته وجود داشته باشد، غلبه می کند. نه تنها اتفاقات پیش بینی نشده جیزی از خاطرات سفر را تشکیل می دهند بلکه اصولاً آنها خود سفر هستند. تنها جیزی که مهم است حاضر و آماده بودن درونی خود فیلمساز است.

فیلم ساختن تلاش برای تطبیق واقعیت در قالب و چارچوب ایدههای از پیشساخته نیست؛ فیلمسازی یعنی آمادگی در برابر هرآنچه امکان دارد سر راهمان قرارگیرد.

در هنگام تدارک فیلم، خیلی کم می تویسم. ترجیح می دهم دکورها و شخصیتها را طراحی کنم. این عادت از زمان کار برای نما بشخانه های شهرستانیها به سرم افتاده است.

از آن موقع تابه حال بلافاصله هر ایدهای را در ذهن به تصویر تبدیل می کنم و به روی کاغذ می آورم. ایده هایی هم هستند که از همان وهلهٔ اوّل به صورت تصویر به ذهنم می رسند. تفسیر و تعبیر این تصاویر در مراحل بعدی قرار می گیرد، چنین چیزی بخصوص با شخصیت جلسومینا پیش آمد. طرح کشیدن برای من، به گونه ای تمرکز روی مشکلاتی است که در هنگام تدارک فیلم پیش می آید.

نیاز دارم که با همکاران فیلمنامهنویسم نقاط مشترک فکری و حسی داشته

باشم. بنابراین رفاقت کاملی باید میان ما وجود داشته باشد. باید با هم شیطنتهای مشترکی کرده باشیم.

دربارهٔ آنچه به همکاری من با پینه ای و فلایانو مربوط می شود، طوری با هم کنار آمده ایم که تقریباً هیچ وقت احساس نمی کنیم کاری انجام می دهیم. پینه ای و فلایانو خلق و خوی متفاوتی دارند ولی در نهایت مکمل یکدیگرند، و به همین جهت در هنگام کار احساس می کنم موفق می شوند سنگ تمام بگذارند. پینه ای نمایشنامه نویس است و احتمالاً پرمایه ترین و جدی ترین نمایشنامه نویسی است که در حال حاضر در ایتالیا داریم. فلایانو هم نویسنده ای بسیار باریک بین، طنزنویسی عالی و روایتگر پرشر و شور سنتهای ایتالیاست که همه با نامش آشنایی دارند. همکاری من با آنها بسیار خوش و پر ثمر بوده است.

بله، معمولاً وقتی ایدهای به ذهنم می رسد ایدهای که شکل درستی در ذهنم نگرفته و رهایم نمی کند و می تواند تبدیل به قصهٔ فیلم آیندهٔ من شود ـ ابتدا بی آنکه حالتی نمایشی به آن بدهم آن را به صورت قصهای کوتاه تعریف میکنم. برپایهٔ این قصهٔ شکل نگرفته، سعی میکنیم آن را به چندین بخش مختلف، با حداقل مشخصه های دراماتیک تقسیم کئیم. طی آن مدت سعی میکنیم یکدیگر راکمتر ببینیم و تازه وقتی هم یکدیگر را ملاقات میکنیم سعی میکنیم حالت جدّی و عبوس كارى ميانمان به وجود نيايد. حرف مي زنيم؛ مدام درباره مضمون مورد نظر حرف میزنیم و آن را می پرورانیم. سپس وقتی که داستان چارچوب دقیق خود را پیدا کرد، کار را تقسیم میکنیم: پینهلی و فلایانو بخشهایی، و منهم قسمتهایی از فیلمنامه را انتخاب و روی آنها کار میکنیم. ولی حالت آزاد و انعطاف پذیر فیلمنامه را که هنوز در مرحلهٔ «پیش نوشته» قرار دارد، حفظ می کنیم و قدرت «مانور» خود را محدود نمی کنیم: چون من نمی توانم روی فیلمنامه هایی که با جزئيات كامل نوشته شدهاند، كاركنم. هميشه به فيلمنامهاى نياز داشتهام كه حالتي انعطاف پذیر داشته باشد تا بتوانم به شخصیتها و موقعیتها پر و بال بدهم. منظورم همان رنگ آمیزی و غنی سازی است که در هنگام فیلمبرداری به داستان فیلم اضافه می شود. فکر نمی کنم روش درستی باشد که بیایید سرصحنهٔ فیلمبرداری و به هنرپیشه ای که باید به شخصیت داستانتان روح و جان بدهد بگویید: «این فیلمنامه ای است که ما در دفتر کارمان تهیه کرده ایم و این هم دقیفاً کاری است که شما باید انجام دهید.» و از او بخواهید بدون جا انداختن یک «واو»، تمامی دیالوگها و توصیف صحنه ها را عیناً اجراکند.

[1977]

بداهه گویی سرایی است که جماعت بی خبر از تکنیکهای ضروری را برای كارهاى خلاقاته فريب مى دهد. آنها «الهام» را نوعى معجزه يا خواب مصنوعي تصور میکنند که تمامی دلنگرانی های مادی را از سر راه برمی دارد. براستی که باید برای همیشه به افسانهٔ هنرمند الهام دیده ای که خارج از این دنیا سیر میکند، پایان داد. هنرمند، مسئول همهٔ آنچیزی است که انجام می دهد. او باید هوشمندی خود را در خدمت فیلم و چارچوب حسابشدهٔ آن بگذارد و در آن واحد، منطق وجودي شخصيتها، ديناميك فيلم و ضروريات تكنيكي كار خود را در نظر بگیرد. در چنین حالتی بداهه پردازی فقط به حساسیتهای خاص و ناگزیر در لحظهٔ فبلمبرداری ـ یعنی مثلاً وقتی در آخرین لحظه چیزی را باید تخییر داد ـ محدود خواهد شد: یعنی به جزئیات. ولی کل فیلم باید بـا یک دقت مـنطفی و ریاضی جلو برود. فیلم ساختن، ساختار پیچیدهای ایجاب میکندکه هر لحظهٔ آن با تصمیمگیریهای محکمی همراه است. هر روز باید صدها بار در مورد قاببندی، شخصیتها، نور، تاریخ فیلمبرداری، رنگ لباس فلان هنرپیشه، حرفهایی که بهمان هنرپیشه باید به زبان بیاورد و نوع دوربینی که باید مورد استفاده قرار بگیرد تصمیم گرفت. اگر تمامی اینها در یک راستای کاملاً سنجیده و دقیق جلو نرود، راحت می شود پیش بنی کرد که فیلمی هم وجود نخواهد داشت. و این دقت و باریک بینی وقتی بیشتر می شود که پای تخیل و قلمروی ناشناخته به میان می آید. ولی صحبت از دقت و باریک بینی به معنای یک برنامه ریزی سرد و بی روح نیست. فیلم، یک واقعیت زنده است: باید مطیع خواسته های آن بود و به مقررات درونیش تن در داد. من خیال ندارم کاری پر رمز و راز انجام بدهم، می خواهم بگویم که روش کار من این است که روشی در کار نباشد: من قصه ای انتخاب می کنم و می خواهم بفهمم که خیال دارد چه چیزی را برای من تعریف کند.

وقتی پیشنویس و طرحهای اولیه فیلم به پایان میرسد متوجه مسیشوم که دیگر بیش از این نمی توان جلو رفت و شروع به جمع آوری تمامی عناصر پراکندهٔ مربوطه میکنم: طرحها، یادداشتهای کاری، دیالوگها، عکسها، بریدههای روزنامه و غیره. سپس دفتری راکه همیشه جایش با جای دفتر قبلی تفاوت دارد و تا حد ممكن از دسترس كنجكاوان به دور است \_اجاره ميكنم. بعد آگهي كوچكي تقريباً با این مضمون در روزنامه ها چاپ می کنم: «فدریکو فلینی آماده است تسمامی کسانی راکه مایل به دیدن او هستند، ملاقات کند. » در روزهای بعد از آن صدها نفر می آیند و می بینمشان. هرچه خل و چل در رُم هست به سراغم می آید و پلیس هم به دنبالشان. این کار یک جور دیوانگی سورائالیستی است که حال و هوای پر شرّ و شور و زندهای به وجود می آورد. همهٔ آنها را با دقت نگاه میکنم. جزئی از شخصیت هریک از ملاقات کننده ها را می دزدم. یکی «تیک»اش برایم جالب است. آن یکی عینکش توجهم را جلب میکند.گاهی بـا در نـظرگـرفتن چـهرهٔ جدیدی که کشف کردهام، شخصیت جدیدی به فیلمنامه اضافه می کنم. برای انتخاب دو نفر، هزار نفر را می بینم ولی هرچه را که در میان آن هزار چهره توجهم را به خود جلب کرده، درهم می آمیزم. گویی به من میگفته اند: «به ما خوب نگاه كن، هركدام از ما قطعهاى از موزائيكي است كه تو خيال دارى سر هم كني.»

همه چیز طوری جلو میرود که گویی از همان ابتدا توافقنامهای میان من و فیلم در حال ساخت منعقد شده باشد. یا گویی فیلم ساخته شده، هیچ نشده، در خارج از وجود من موجودیت دارد: همان طور که در مثل مناقشه نیست ـ قانون نیروی جاذبه قبل از آنکه نیوتن آن راکشف کند، وجود داشته است. حالا باید راه

خود را در میان این چیزهای درهم و برهم پیدا کرد و کندوکاو کرد تا به آنچه که جرقهٔ نهایی را تولید میکند دست یافت, نباید شلوغش کرد. باید فرصت داد که چیزها آهسته آهسته سر جاهای خود قرار بگیرند. باید به خود فرصت داد و به جزئیات توجه کرد: طوری که یک نفر سیگار میکشد، طوری که دیگری راه می رود... هر مسئله جزئی دری را به روی دنیا باز می گشاید. دُم کوچکی را می بینید که از سوراخ کوچکی بیرون زده، آنرا میکشید و از سوراخ، فیلی بیرون میزند. دورانی که به انتخاب هنرپیشه ها سپری می شود واقعاً دوران سخت، ناخوشایند و خسته کنندهای است. برایتان نمونه می آورم: مثلاً من در خیال تصور کردهام و نوشتهام ایفای فلان نقش به عهدهٔ کسی باشد که گیریم مردی است بلندقد، لاغر، رنگ پریده، با ظاهری متین و طرز صحبت کردن منشخصانه. وقتی که دنبال هنرپیشهٔ مربوطه میگردم و آدمهایی که با خواندن آگهی به سراغم آمدهاند از جلویم رژه می روند تحت تأثیر واقعیت وجودی و حضور انسانی و حقیقی آنها قىرار میگیرم. در نتیجه در حالیکه داشتهام دنبال مردی میگشتهام که بلند و رنگ پریده و طاس باشد، اگر برعکس مردی جلوی من باشد کوتاه قد، چاق و با مـوهای فراوان، توجهم جلب میشود و با خود فکر میکنم خب، حالا شاید این آدم هم بتواند از عهدهٔ کار برآید. چون در نهایت کسی که من در ذهنم پرورانده ام یک شبح بوده و کسی که من حالا روبه رویم میبینم موجودی است که وجود دارد، حضورش حس می شود، روی دستهایش مو دارد، لهجهای دارد که مرا متأثر میکند یا به خنده مى اندازد و به همين جهت دست آخر واقعاً به نظرم مى رسد كه شخصيت خيالى من توسط همین آدم می تواند جان بگیرد.

بنابراین انتخاب برایم تبدیل به مسئلهای نامطلوب و نابودکننده می شود، چون در واقع هرگونه حضور زندهای به نظرم مناسب تر از شخصیتی می رسدکه من آن را در خیال ساختهام. وقتی تصمیم به ساختن فیلمی میگیرم انگیزهٔ اصلی من برای شروع کار قراردادی است که بسته ام. چیزی که آدمهای رؤیایی کم نمی آورند، «سوژه» است. گشتن به دنبال لحظه ای که چیزکی به آدم الهام می شود، از آن مشکلات کاذب است. قوهٔ تخیل، همیشه و همه وقت و در هر مسیری که بخواهید شما را در «ایده» های مختلف غوطه ور می کند. آنچه که برای شکل دادن به این ذهنیات نیاز دارید، یک جور دستاویز است که شما را با واقعیت ملموس پیوند دهد. من به یک دستاویز قوی و طاقت فرسا احتیاج دارم. بدون داشتن چنین دستاویزی هرگز قادر نیستم به ذهنیتم شکلی واقعی بدهم و دست به هیچ کاری نمی زنم. از این رو امضاء کردن یک قرارداد به من بهانهٔ لازم را می دهد. فشار مسائل روزمره و احتیاجات کادی حالت ستون فقرات پروژه هایی را دارند که بدون وجود آنها، سوژه ها در مادی حالت ستون فقرات پروژه هایی را دارند که بدون وجود آنها، سوژه ها در روحیات و روان من به کودکی شبیه است که باید به انجام کار مجبورش کرد. آنچه می ماند بازیافتن آزادی عملم در میانهٔ آن همه تعهد و اجبار است.

هرگز هیچ تهیه کنندهای هیچ چیزی را به من تحمیل نکرده و همیشه کاری را که میخواستم انجام دادهام. همیشه تلاش کردهام وضعیتی را برای خود به وجود یاورم تا بتوانم در آرامش کارکنم. این قضایا احتمالاً به خودمحوری من ارتباط دارد: اگر نتوانم کاری را که میخواهم، انجام بدهم ترجیح میدهم هیچ کاری نکنم.

از این گذشته، تلاش من در این مورد کمک میکند فیلمی را که می بینید، بسازم. بدون این تلاش و تقلا، فیلمی متفاوت و در اغلب موارد ناموفق تولید می شود. در نهایت، حماقت و کم هوشی تهیه کننده ها به من کمک کرده است به جوهرهٔ کاری که انجام می دهم، پی ببرم و به تعادلی دست یابم که بدون آن دچار گردباد ایده آلیسم می شوم و بی خبر از مشکلات روزانه و ملموس و پیش پا افتاده ای که واقعیت سینما و هر هنر و هر چیزی در دنیا را تشکیل می دهند می مانم.

اگرگمان بریم که اصول تهیه کنندگی یک قاعدهٔ جدید است و فقط به سینما مربوط می شود، خطا کرده ایم. در واقع تهیه کننده ها همیشه وجود داشته اند. به شرایطی که گنبد درونی سیکستین ساخته شده نوجه کنید: «اگر این کار را انجام ندهی، دسته ایت را قطع می کنم!» «دستاویز» ها در آن دوران خیلی بیرحمانه بوده اند! خاندان مدیسی، خاندان بورژیا؛ همه تهیه کننده بودند. و هنرمند هم در نهایت خیلی خوب خودش را با چنین موقعیته ایی وفق می دهد. هنرمند خلق و خویی کودکانه دارد و به چنین «آقابالاسر» های مستبدی احتیاج دارد. اگرچه حالا در طی کار با هوشمندی، حرف آخر را خودش بزند...

گفتوگوهای فیلم برای من مهم نیستند.

عملکرد دیالوگ فقط دادن اطلاعات است. من فکر میکنم که در سینما به جای صفحه پشت صفحه دیالوگ، بهتر است از سایر عوامل مثل نورپردازی، لوازم صحنه و دکور استفاده کرد که بار نمادین نیرومند تری هم دارند. صدا باید به عنوان مکمل تصویر به کار رود. پس از پایان فیلمبرداری خودِ من روی باند صدا کار میکنم. صداهایی که میشود در استودیو از طریق تروکاژ و به صورت مصنوعی تولید و میکس کرد بسیار بهتر و مؤثرتر از صداهایی هستند که سرصحنه و به صورت مستقیم حاصل میشوند. تمامی فیلمهای من حتی نخستین فیلمهایم دوبله شده اند.

فقط آمریکاییها هستند که اصرار دارند حتماً صدا را سرصحنه ضبط کنند. به همین جهت برونوکرم در چینه چیتا مجبور شد یک صحنه را شصت بار تکرار کند: چون پرنده هایی زیر سقف چوبی استودیو لانه گذاشته بودند و سه روز طول کشید تا جایشان را پیدا کردند. من از مزیتهای چنین روشی سردرنمی آورم. حال آنکه می توان در استودیو در وضعیت کاملاً مناسب کار کرد و صداهای مطلوب را بهدست آورد.

من دیالوگها را پس از پایان فیلمبرداری به فیلم اضافه میکنم. هنرپیشه به این ترتیب، بی آنکه نگران متن حفظ شده باشد، بهتر بازی میکند. بخصوص که من اغلب موارد از کسانی استفاده میکنم که هنرپیشهٔ حرفهای نیستند و برای آنکه طبیعی بازی کنند جملاتی را در دهان آنها میگذارم که معمولاً در زندگی روزمره به کار می برند.

حرفهایی را باید در دهان یک پیشخدمت کافه گذاشت که یک پیشخدمت کافه میزند. برایم پیش میآید که به آنها می گویم دعا بخوانند و یا اعداد را بشمارند. دست آخر همه چیز را موقع میکساژ درست می کنم...

ترجمة سعيد خاموش



### حرفة من

### گفت وگوی کایه دوسینما با فلینی

(بخش اول پرسشها مربوط به همکاری فلینی با روسلینی است).

فکر میکنم اولین درسی که من از روسلینی گرفتم درس فروتنی بود، یعنی سادگی فراوان، نمایش ندادن ایده ها، فرهنگ و احساسات شخصیش. وقتی من با روسلینی ملاقات کردم، هنوز به سینماگرایش نداشتم، روزنامه نگار بودم. چیزهای دیگری برایم جالب بود، کاریکا تور میکشیدم. اصلاً تصور نمی کردم که راه اصلی ام سینما باشد.

قبلاً چیزهایی نوشته بودم، اما همکاریم با سینما از فاصلهٔ دور بود، هنوز آن عشق و علاقهٔ واقعی را به سینما پیدا نکرده بودم.

وقتی برای همراهی دوست یا بازیگری، یا به دعوت کارگردانی که داشت براساس قبلمنامهٔ من فیلم میساخت، میرفتم سرصحنه، اصلاً راحت نبودم. نمی فهمیدم این افراد چه کار میکنند. در مجموع زندگی یک گروه فیلمبرداری و شیوهٔ کار آنها، آنقدر برایم ناآشنا بود که علاقه یا حتی توجهم را برنمی انگیخت.

اصلاً فکر نمی کردم خودم روزی کارگردان شوم. وقتی روسلینی را ملاقات کردم، دنیای جدیدی را دیدم؛ نگاهی سرشار از عشق که همه چیز را با آن می نگریست و الهام بخش همهٔ طرحهایش بود. همین ـ چطور بگویم ـ همین حالت بود که سرانجام مرا به این فکر انداخت که سینما چیزی است که می شود آن را بی تزویر و خودخواهی ساخت و بی آن که لازم باشد دائم پیامهای مشخصی را به این طرف و آن طرف و مرستاد. یعنی می شود به کسی یا چیزی نگاه کرد، به موقعیتی یا شخصیتهایی یا سادگی زیاد نگریست و فقط دیده ها را تعریف کرد.

این مهم ترین درسی است که من از روسلینی گرفتم و تکرار میکنم که درس فروتنی بود. طبیعتاً با برقرار کردن رابطهٔ واقعی دوستی با او (عمیق ترین و غنی ترین رابطهٔ ممکن) چیزهای دیگری هم یادگرفتم؛ وقتی در کنار او اولین تجربهٔ دستیار کارگردانی را آزمودم، فهمیدم که خودم هم می توانستم از روی فیلمنامههایم فیلم بسازم، چون به نظرم شکل خاصی در کارگردانی وجود نداشت. یعنی همهٔ دستگاههای فیلمبرداری چیزی چندان اسرارآمیز و غنی نبود که نیاز به آموزش خاصی داشته باشد، فقط کافی بود بدانیم چطور دیدههایمان را به سادگی بیان کنیم.

من و آمیدهای با هم برای پاییزا فیلمنامه نوشتیم. البته من دستیار کارگردان هم بودم. رهاورد شخصی من برای فیلم روسلینی در مرحلهٔ دوم قرار داشت، چون روسلینی ایده هایی بسیار دقیق داشت. او دقیقاً می دانست چه می خواهد، ما هم مثل دو تا دوست بودیم که با هم پرحرفی و تبادل نظر می کردیم؛ شاید هنگامی که روسلینی مشغول ساختن اولین اپیزود پاییزا بود، توجهش را به بعضی از موقعیتها جلب کرده یا به بعضی از مسیرها هدایتش کرده باشم. در آن زمان من صومههٔ کوچکی کشف کردم و چون در کودکی در پانسیونی مذهبی بوده ام با علاقهٔ زیادی وارد آنجا شدم که فضایش به لطف و شیرینی یک نقاشی پاستل بود. پنج شش راهب بسیار ساده آنجا بودند. حالا دقیقاً یادم نیست که آیا فکر این اپیزود در فیلمنامه بود یا در اثر این دیدار شکل گرفت. فقط این را یادم هست که روسلینی را

وادار کردم یک شب در این صومعه شام بخورد و به او پیشنهاد کردم که می تواند از این محل برای یکی از سکانسهایش الهام بگیرد. اول قرار بود ملاقاتی بین کشیشهای آمریکایی و راهبهای ایتالیایی صورت بگیرد، یعنی برخوردی بین دو شیوهٔ متفاوت مذهبی، ایمانی فعال و قوی مثل آنچه کشیش ـ سربازها داشتند و اعتقادی چنان قرون وسطایی و فقط متشکل از دعا که در برخی از صومعههای قرون وسطایی ایتالیا وجود دارد. این فکر وجود داشت، اما سکانس مربوط به آن هنوز ساخته نشده بود که من آن را در طول اقامتم در این صومعه نوشتم.

از من می پرسید که آیا خودم را کارگردانی نئورئالیست می دانم یا نه. پاسخم مثبت است، اما اول باید بر سر معنای این واژه توافق کنیم. به نظر من تنها کارگردان مؤلف نئورئالیست روسلینی است، تنها کسی که به نظر من ایده هایش را با قدرت بیان کرده است (پاییزا را چند روز پیش دوباره دیدم و به نظرم کار باشکوهی است)، تنها کسی که توانست افکارش را با تأثیر زیاد و به صورتی تقلیدنا پذیر بیان کند. کیفیت این نگاه که برپایه واقعیت بنا شده است، احتمالاً باعث به وجود آمدن یک جریان شد، جریانی که تأثیرهای فراوانی گرفت و به مسیرهای گوناگونی کشیده شد.

خلاصه، اگر از راه نئورئالیسم بنوان «صداقت» را در برابس موضوعهای پیش بینی شده یا شخصیتهایی که آدم بخواهد داستان زندگیشان را تعریف کند، حس کرد، بله من یک فیلمساز نئورئالیستم.

#### اقتباس شخصيت داستان براساس بازيگر

یکی از سؤالاتی که از فلینی شد دربارهٔ شیوهٔ کارش بود. او شخصیتهایش را تا چه اندازه بر مبنای بازیگر میسازد. مراحل پیشروی خلاقیت او چیست؟ اهمیت جولیتا ماسینا در فیلمهای او چقدر است؟ چرا او همیشه از نیتوناروتا میخواست تا موسیقی فیلمهایش را بسازد؟

اگر بخواهم به فیلمهایی که با جولیناکار کردم فکر کنم، باید بگویم که ساختار شخصیت مورد نظر من براساس تواناییهای بازیگری او شکل میگیرد. معمولاً وقتی به داستانی فکر میکنم، دقیقاً میدانم بازیگران شخصینهای اصلیم چه کسانی هستند. مثلاً ولگردها را اصلاً برای سوردی، تریسته، Interlenghi و برادرم نوشتم ... تنها شخصیتی که هنگام نوشتن فیلمنامه نمیدانستم نقشش را چه کسی بازی میکند به فرانکو فابر تیسی سپرده شد. به این ترتیب وقتی قصه را می نویسم میدانم چه نقشی را به چه بازیگری بدهم. اما گاهی هم پیش میآید که پس از نوشتن فیلمنامه، بازیگری که در نظر دارم دیگر بیکار نیست، همان اتفاقی که دربارهٔ کلاهبرداد افتاد. هنگام نوشتن فیلمنامه، همفری بوگارت در نظرم بود، اما در لحظهٔ آخر این بازیگر دیگر آزاد نبود، در نتیجه برودریک کرافورد را انتخاب کردم که تا آخر این بازیگر دیگر آزاد نبود، در نتیجه برودریک کرافورد را انتخاب کردم که تا براساس توانایی بازیگری او بنویسم که کاملاً با بوگارت متفاوت بود. به نظرم بوگارت می توانست با تأثیر بیشتری، سرخوردگی از یک زندگی به هدر رفته را نشان دهد. در مجموع مالیخولیای عمیق بوگارت، احتمالاً مؤثرتر از کرافورد نشان دهد. در مجموع مالیخولیای عمیق بوگارت، احتمالاً مؤثرتر از کرافورد می شد.

خلاصه می خواهم این را بگویم که من هیچ وقت مرتکب این اشتباه نمی شوم چون به نظر من این اشتباه است ـ که بازیگرم را از روی شخصیت اقتباس کنم،
همیشه برعکس عمل می کنم، یعنی شخصیتم را براساس تواناییهای بازیگرم
می سازم. هیچ وقت از بازیگرم کار خاصی نمی خواهم، یعنی اصرار ندارم که
گفت و گوها با لحن و حالت تعیین شده و خاصی انجام شود. جولیتا ماسینا در نقش
جلسومینا در جاده تنها موردی بود که بازیگری بسیار پرحرارت و مهاجم را
واداشتم تا نقش موجودی بی نهایت کمرو با بارقه هایی از عقل و حرکاتی
کاریکاتورگونه را بازی کند. به همین دلیل هم در این مورد ویژه انرژی زیادی
مصرف کردم، چون جولیتا در این فیلم برخلاف کابیریا در شبهای کابیریا تلاش
زیادی برای «بازی» کرد، زیرا جلسومینا «نقش» بود در حالی که کابیریا با

شخصیت مهاجم اندکی متوهم و پرحرف او بیشتر هماهنگی داشت.

وقتی بازیگرانم را هدایت میکنم، معمولاً خودم کاملاً ماجرا را تقلید کرده و آهنگ مناسب کلام را نشان میدهم، اما گاهی برای جلوگیری از احتمال تأثیرگذاری و برای مجبور نکردن بازیگر به تقلید از من میگذارم ببینم خودش چه کار میکند.

در مورد همكاريم با جوليتا بايد بگويم كه جوليتا فقط بازيگر فيلمهاى من نبود يلكه الهام بخش كارهايم بود، الهام بخش بسيار عميق با شيوه يك الهه شعر و ادبيات. زندگى با جوليتا الهام بخش من براى ساختن جاده و شبهاى كابيريا بود.

تمایل من به کار با روتا هم ناشی از این است که به نظرم خود او به تم و داستان فیلمهای من نزدیک است و همکاری ما با هم بسیار شیرین است (منظورم نتیجهٔ کار نیست، بلکه شیوهٔ انجام کار است). تمهای موسیقی را من به او پیشنهاد نمی کنم، چون موسیقیدان نیستم. با این حال ایدهٔ روشن و دقیقی از فیلمی که می سازم دارم، کار با روتا هم مثل کار روی فیلمنامه به خوبی انجام می شود. می آیم کنار پیانوی نینو و دقیقاً به او می گویم که چه می خواهم. طبیعتاً تمها را به او دیکته نمی کنم، فقط می توانم راهنماییش کنم و بگویم چه می خواهم. به نظر من موسیقی او فوق العاده آهنگسازان فیلم، او از همه متواضع تر است و باز به نظر من موسیقی او فوق العاده کار کردی است. او می داند که موسیقی فیلم از عناصر حاشیه ای و ثانوی است که جز در بعضی لحظات جایگاه اصلی را اشغال نمی کند.

#### بیمار کوچک جادہ

بحث و جدل در شیوه های کار به خلق اثر میانجامد. فیلم محبوب فلینی بین آثار دیگر او کدام است؟

به دلیل خیلی ساده ای من نمی توانم نسبت به فیلمهایم بی طرف باشم و آن این است که خودم را یک کارگردان حرفه ای نمی دانم. منظورم کارگردانی است که

فیلمهایش فقط نشانگر شخصی است که به حرفهای اشغال دارد. من فکر میکنم که قصه گو هستم. فیلم میسازم چون دوست دارم دروغهایی را برای مردم تـمریف کنم، داستان بسازم و چیزهایی را نشان دهم که دیدهام و اشخاصی راکه ملاقات كردهام. بهويژه دوست دارم خودم را تعريف كنم. به اين ترتيب، من با بيان عناصری از زندگیم، با چنان صداقتی فیلم میسازم که گاهی به بیملاحظگی و رازگشایی نزدیک می شوم. این کیفیت که در ریشهٔ آثارم قرار دارد نمی گذار د که با بي طرفي دربارهٔ آنها قضاوت كنم. مثل اين است كه از من بپرسيد: «كدام را ترجيح می دهید؟ عروسیتان یا خدمت سربازی را؟ یا سال سوم دبیرستانتان را بیشتر دوست دارید یا اولین ماجرای عشقی که برایتان پیش آمد؟» من نمی توانم به این سؤالها پاسخ دهم، چون همه را دوست دارم، به این دلیل که فیلمهایم همگی بخشهایی از زندگی من هستند و هرکدام برایم احترام خاصی دارند. این چیزها ممكن است بهنظر شما كمي افراطي به نظر برسد، اما واقعيت همين است كه به شما گفتم. گاهی از نظر احساسی فیلمی که به آن بیشتر احساس وابستگی میکنم جاده است، زیرا پیش از هرچیز، این فیلم نمونهای ترین و اتوپیوگرافیکی ترین فیلم من است و همین طور به دلایل شخصی و از نظر احساسی زحمت زیادی برای ساختنش براي پيداكردن تهيه كننده كشيدم. بين شخصيتها هم طبيعتاً جلسومينا را بيشتر دوست دارم.

و حالا میخواهم به این پرسش پاسخ دهم که ایدهٔ پسربچهٔ مریضی که جلسومینا تصادفی او را پیدا میکند از کجا آمده است؟ این یکی از خاطرات کودکی من است، زمانی که در ((گامبوتلا)) بودم دهکدهٔ کوچکی نزدیک ریمینی من که در خانهٔ مادربزرگم بودم، یک روز با چند بچهدهاتی به مزرعهای در آن سوی تپهها رفتیم که زمانی صومعه بود. این ساختمان پر از محلهای اسرارآمیز، راهرو و زیرزمین بود. ما در اتاق زیر شیروانی که انباشته از سیبهایی بود که برای رسیدن آنجا گذاشته بودند نوعی بستر دیدیم که نمی شد اسم تختخواب روی آن گذاشت، پوشش محقری بود که بچهٔ کندذهنی روی آن خوابیده بود. روستاییها با

آن حس غریزی دفاعیشان علیه بیکارها و در نتیجه علیه کسانی که غیرعادی به دنیا می آیند، احتمالاً در انتظار بودند که او در اثر فقر غذایی بمیرد. این موضوع مرا آنقدر تحت تأثیر قرارداد که از آن در جاده استفاده کردم. اهمیت این بخش در کل داستان هم به این دلیل است که میخواستم در ذهنیت جلسومینا حس دقیقی از تنهایی قرار دهم، در مزرعه جشتی برپاست و جلسومینا که شرکت در مراسم جمعی و شادیهای عمومی را دوست دارد، همراه تعدادی بچه به دیدن این کودک بیمار می رود. نمایش موجودی چنین منزوی و در حال هذیانگویی در نتیجه واقع شده در موقعیتی بسیار اسرارآمیز به دنبال نمای درشت جلسومینا که با کنجکاوی به این کودک نگاه می کند، به نظرم تأکید محکمی بر تنهایی جلسومینا بود.

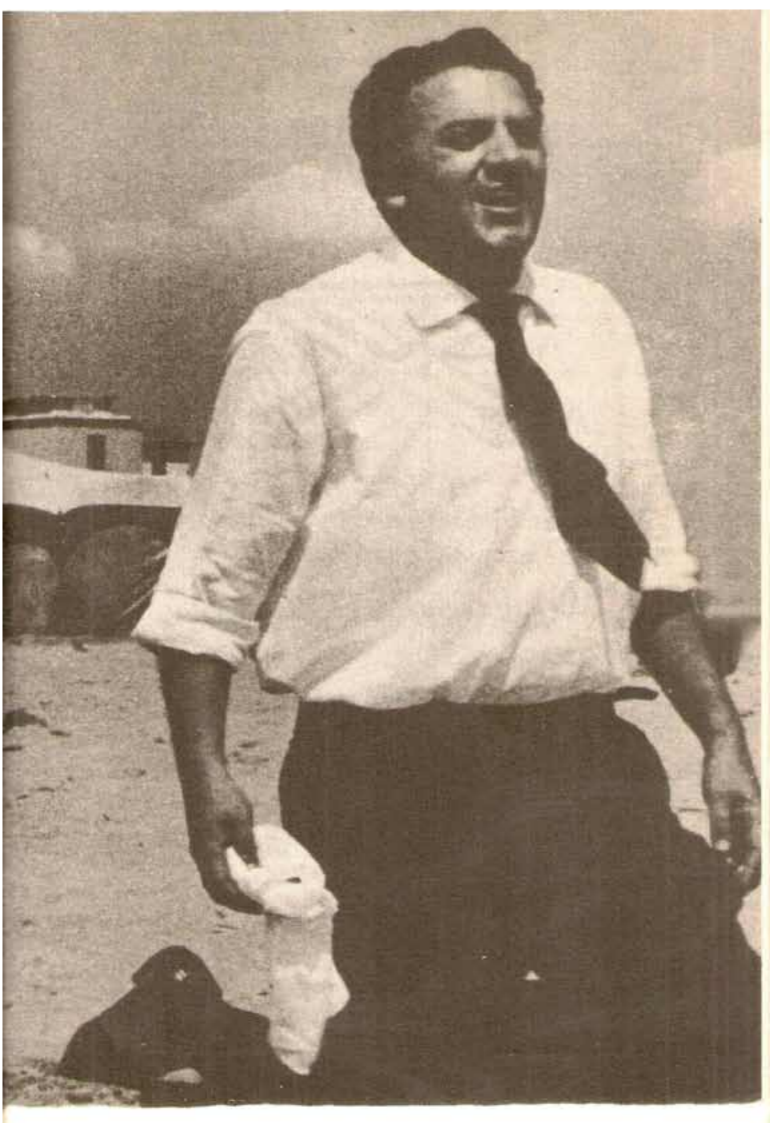
از من می پرسید چرا شیخ سفید و کلاهبرداد مورد توجه تماشا گران واقع نشد. شیخ سفید صرف نظر از ورشکستگی شرکت پخش آن درست پیش از پخش این فیلم و همین طور نبودن بازیگران معروف و مورد توجه تماشا گران، فیلمی علیه فوتو ـ رمان بود (منظورم فوتو ـ رمان به معنای خاص روزنامه نگاری آن نیست، یلکه بیان و نمایش یک وضعیت و یک سنت است) و احتمالاً مردم را که دقیقاً برای دیدن تصاویری از واقعیتی قراردادی و پراحساس به سینما می رفتند، آزار داد. در مورد کلاهبرداد هنوز نفهمیده ام که این فیلم چرا از نظر تجارتی شکست خورد و حدس می زنم به این دلیل باشد که تماشا گرانی که جلب اسم فیلم شدند به امید دیدن داستانی پر از طنز و شخصیتهای شوخ سمپاتیک به سینما رفته بودند، نه تبهکاران خشنی که من در این فیلم نشان دادم. فکر می کنم تماشا گران از همان سرخورده شدند.

در پایان از فلینی پرسیدیم که روابطش با تهیه کنندگان چگونه است؟ باید بگویم که تاکنون نشده کاری راکه دوست داشتهام بکنم، انجام نشود.

این درست است که تهیه کننده همیشه میخواهد با ارائهٔ پیشنهادهایی حضور خودش را ثابت کند، ولی مسئله این است که خودمان به آنچه میخواهیم انجام بدهیم متقاعد شویم، تا حد امکان به خودمان وفادار بمانیم و یک چیز را بدانیم:

همیشه حق با کارگردان است. و اگر دربارهٔ این موضوع متقاعد شدیم و اگر ویژگیهایی و دنیایی برای توصیف کردن داشته باشیم، آن وقت باید دربارهٔ این موضوع هم مطمئن باشیم که کارگردان از همهٔ گروه فیلمبرداری قوی تر است و باید به هر ترتیبی، چیزی را که در ذهن دارد به نمایش درآورد و این که به محض آغاز فیلمبرداری دیگر نباید به توصیههای هیچ کس گوش داد، چون در این زمان، هر توصیهٔ خیرخواهانهای هم سرانجام بد و مزاحم می شود.

خلاصه شده از کایه دو سینما، ژوئن ۱۹۵۸ ترجمهٔ لیلا ارجمند



# زندگی تلخِ پول

🗖 فلینی

بله، زندگی شیرین فیلم خیلی موفقی بوده است. اما امیدوارم اگر بگویم حتی در صورت عدم موفقیت فیلم به دلیل آنکه لذتم را از آن برده بودم به همان اندازه شاد بودم که به خاطر موفقیت آن هستم، مردم نگویند فلانی ریا کار است. برای من فیلم ساختن وسوسه است. یاقی، بیشتر به موضوعاتی مربوط می شود که توجهم را جلب نمی کند.

نظر مستقل من که به شما اطمینان می دهم کاملاً صادقانه هم هست آن است که اگر بتوانم چنانکه آرزو دارم در برابر جاذبهٔ موفقیت مقاومت کنم، شکرگزار باشم. آدم باید قوی یا بی اطلاع باشد. نمی خواهم در این باره فکر کنم. در حقیقت نگران می شوم که هرکسی تعبیری، خاص خود از زندگی شیرین دارد. اگر هرکسی مرا به معیار خودش بخواهد، آزادی من سلب می شود. به هر حال اگر در ادامه سخن بگویم مرا بعد از آنکه فیلمهایم را ساختهام می خواهند، زیاد بدبینم ندانید. مجبور بودم قبل از پیدا کردن آدمی مشتاق برای ساختن جاده پیش پانزده تهبه

کننده بروم بعد آز کابیریا و دومین اسکار، باز هم مشکلات زیادی داشتم که تهیه کننده ای برای زندگی شیرین پیداکنم.

اینک دیگر مجبور نخواهم بود به دنبال تهیه کننده بگردم، چون عاقبت یک کمپانی فیلمسازی از آن خودم بدست آورده ام. حداقل این یکی را از زندگی شیرین بدست آورده ام. خیلی ها فکر می کنند که این فیلم مرا ثرو تمند کرده است؛ اما از سودی که در تمام دنیا به بار آورد درصدی هم به من نرسید و حقوق من صرف باز پرداخت وجه تهیه کننده ای شد که اول روی فیلم سرمایه گذاری کرده بود اما می خواست بازیگری آمریکایی نقش مار چلو را بازی کند!

«فدریتز»، کمپانی جدید مرا می توان هدیه یا پاداشی از جانب آنجلو ریتزولی دانست که هزینه های زندگی شیرین را تقبل کرد. می بینید که همیشه با تهیه کنندگان دردسر داشتهام. پس از نخستین موفقیتهایم، همیشه از من میخواستند دوباره همان فیلم قبلی را بسازم. بعد از ولگردها، باز همان را خواستند! حاضر بودند هرچه بخواهم به من بدهند. (اما اول جرأتش را نداشتند به من اجازهٔ ساخت ولگردها را بدهند). بعد از جاده پیشنهادهای زیادی به من شد. فکر میکنید برای ساخت کلاهبردار که آن زمان می خواستم بسازم؟ نه. برای ساخت جلسومینای دوچرخه سوار یا هر چیزی که اسم جلسومینا را در عنوانش داشت. درک نمی کردند که هرچه میخواستم دربارهٔ جلسومینا بگویم را قبلاً در جاده گفته بودم. می توانستم با فروش اسم او به کارخانه های عروسک سازی و شکلات سازی مال و منالی بدست آورم؟ حتى والتديزني ميخواست كارتوني دربارهٔ او بسازد. به بهاى جلسومينا، مى توانستم ييست سالى زندگى كنم! اين اصرار به دنبالهسازى براى چيست؟ قوهٔ تخيل آنان اين قدر ناچيز است؟ البته دنبالهاي براي كابيريا هم مي خواستند. حالا از شما مى پرسم كه نتيجهاش چه مى توانست باشد؟ و حالا؟ آه، بله، همه به دنبالة زندگی شیرین علاقمند شدهاند. حتی سعی کردهاند با حضور توتو یکی از آن كمديهاي پولساز خاص ايتاليا بسازند. من براي توتو احترام زيادي قائل هستم اما نمی فهم چرا باید اجازه بدهم که زندگی شیرین بازیچهٔ هجویهای چرند شود. مطمئناً ولگردها تنها فیلمی بود که می توانست دنبالهای با درکی آرمانگرا داشته باشد. زمانی طرح ساخت مورالدو در شهر را ریختم. اما عاقبت آن ایده حتی دیگر برای خودم هم جذابیتی نداشت. و هرچند ممکن است برخی زندگی شیرین را در حد داستان مرد جوانی شهرستانی که ده سال در رم زندگی کرده است به نوعی ادامهٔ ولگردها بدانند، واقعاً هیچ ارتباطی میان مورالدو و مارچلو وجود ندارد. تنها ارتباط، رگهای از زندگینامهٔ شخصی است که در تمام کارهای من موجود است. دفاتر جدید من، درست در حوالی «پیاتزا دی اسپانیا» در رم، قرار نیست که مراکز فرماندهی یک کمپانی سینمایی باشند. وقتی که کار میکنیم، چه فیلم از آن مرباشد، چه از آن کارگردانانی جوان که قصد کمک به آنان را دارم، جایی برای مدیران تولید و دستیاران کارگردان نیز محفوظ است. اما در تمام طول سال، «کارگاهی» خواهد بود که دوستان بتوانند برای تبادل افکار در آن جمع شوند. گفت وگوی ما چرند و پرندگویهای معمول کافهها نخواهد بود که منظوری عملی دربر نداشته باشد. رؤیاهای ما به تحقق خواهد پیوست به هر حال بگذارید چنین امیدی داشته باشیم. میخواهم مانند درباری قرون وسطایی، دورم را با بندبازها، امیدی داشته باشیم. میخواهم مانند درباری قرون وسطایی، دورم را با بندبازها،

من می دانم جنگ در برابر زورگویی تهیه کنندگان برای کارگردانان جوان چه معنایی دارد. شاید من به این دلیل موفق شدم خودم را نجات بدهم که دیواری درویشی دور خودم کشیده بودم، این کار برای دیگران خیلی هم آسان نیست. هیچیک از آنان غیرت مرا ندارند و به خودشان اجازه می دهند که توپ و تشرشان بزنند. اگر مجبور می شدم تعریفی از مقررات کمپانی ارائه دهم، می گفتم همین یک کمپانی است که هیچ وقت کارگردانهایش را مجبور نمی کند پایان فیلمهایشان را عوض کنند. مین عوض کنند، تهیه کننده ها همیشه می خواهند پایان فیلمها را عوض کنند. من کارگردان را آزاد می گذارم که آنچه می خواهد انجام دهد. ریتزولی به من ایمان داشت. من به کارگردانهایم ایمان خواهم داشت. دیگر پول مسئله نیست، چند روز قبل دیدم که مردی با کیفی بزرگ از دفتر بیرون آمد. از مدیر تولیدم، کلمنته قبل دیدم که مردی با کیفی بزرگ از دفتر بیرون آمد. از مدیر تولیدم، کلمنته

قصه گوها و دلقکها پرکنم، اما از زور هیچ خبری نخواهد بود.

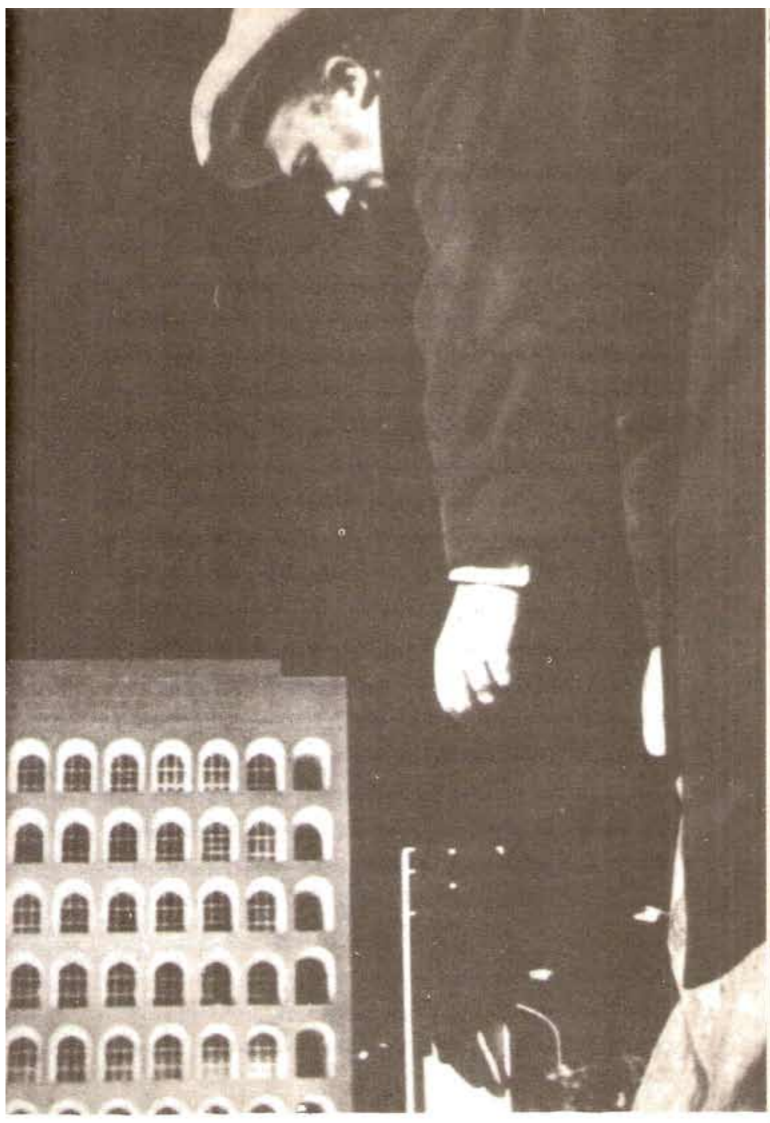
فرا کاسی، پرسیدم آن مرد که بود؟ گفت: «اوه، از بانک آمده بود.» نگران شدم، چون معمولاً وقتی مأموران بانک به دیدن من می آمدند می خواستند ماشین یا اسباب و اثاثیه ام را ببرند. پرسیدم: «می خواست چه غلطی بکند؟» فرا کاسی گفت: «اوه، می خواست هشتصد میلیون لیره در فدریتز سرمایه گذاری کند، اما به او گفتم که ما تمایلی نداریم.» او می دانست مجبور نیست که از من سؤال کند. آن روز عصر در «ویا ونتو»، اعتراف کردم حسابی کیف کردم که به مردم گفتم ما نیم میلیون پوند را رد کرده ایم این ارقام افسانه ای را رد کرده ایم با این ارقام افسانه ای را رد کنم. در مقاله ای که برای آخرین شمارهٔ پیشنهادهایی با این ارقام افسانه ای را رد کنم. در مقاله ای که برای آخرین شمارهٔ کمپانی آمریکایی برای ساخت فیلمی دربارهٔ اسبها با بازی ستاره ای اینالیایی به کمپانی آمریکایی برای ساخت فیلمی دربارهٔ اسبها با بازی ستاره ای اینالیایی به من پیشنهاد کرده بود را رد کردم. شنیدم که در انگلستان بعضیها مشکوک شده اند. شاید فکر کرده اند که از شوخ طبعی من است، اما صادقانه بگویم که نمی توانم چنین شاید هایی را جدی بگیرم.

وقتی به ایالات متحده رفتم، مرا تحویل مأمور تبلیغاتی دادند تا در یک ماهی که آنجا بودم از من پذیرایی کند. وقتی او را در فرودگاه دیدم اولین چیزی که به من گفت این بود که برای عصر آن روز مصاحبهای تلویزیونی «ترتیب داده است». با غرور به من گفت: «بیست میلیون نفر تو را تماشا خواهند کرد» روزنامه را نگاه کردم و دیدم از پیش اعلام شده است که در فلان ساعت مشخص یک نفر طرز پختن اسپاگتی ناپولیتن را به مردم آمریکا آموزش می دهد و کارگردان مشهور ایتالیایی، فدریکو فلینی، نشان می دهد که چگونه بر دست یک بانو بوسه بزنند! مأمور بدبخت تبلیغات ساعاتی وحشتناک را در کنار من گذراند. فقط نمی توانست از دیدگاه من چیزی بفهمد. فکر می کرد شوخی می کنم یا سعی می کنم که باهوش به نظر برسم. هرکسی با منطق او نمی توانست پیشنهادی دویست و پنجاه هزار دلاری را رد کند؟ مرا در دفتر تهیه کننده با قرارداد و قلمی در کنار چکی با آن وجه تنها گذاشنند تا خوب فکر کنم. بعد از ده دقیقه، وقتی برگشنند و

دیدند قرارداد را امضاء نکرده ام نمی توانستند به چشمانشان اطمینان کنند. عاقبت مأمور تبلیغات نگاهی آزرده به من کرد و گفت: «شاید در ایتالیا با رد کردن چنین مبلغی شاعر بشوی، اما در آمریکا اگر این کار را بکنی می گویند طرف ..... است.» نمی دانست چطور موضوع را به رئیسش بفهماند که معتقد بود من به خاطر مبلغی بیشتر معطلشان کرده ام، مأمور تبلیغات از من خواهش کرد که بگویم مریض هستم، کبدم درد می کند و می خواهم در اسرع وقت به ایتالیا برگردم. تهیه کننده بالافاصله به من پیشنهاد کرد با هواپیمای شخصی خودش مرا به جایی در تگزاس ببرند که می دانست درمانگاهی عالی برای درمان امراض کبدی در آن منطقه قرار گرفته است. وقتی نیویورک را ترک می کردم، مأمور تبلیغات دیگر تسلیم شده بود. فکر می کنم حتی داشت همدلی هم نشان می داد. مطمئناً دیگر هیچ دل آزردگی نداشت. فقط نگاهی غمگین به من کرد و گفت: «تو آدم عجیبی هستی.»

ایدهٔ ساختن فیلمی دربارهٔ رابطهای میان یک اروپایی و یک آمریکایی مثل مأمور تبلیغاتی که در سفر آخر شناخته بودم ذهنم را مشغول کرده بود و چندین ایدهٔ دیگر هم داشتم. اما چطور می توانستم در آمریکا فیلمی بسازم بدون آنکه چیزی از پیشینهٔ آن کشور بدانم؟ تا زمانی که نمی دانستم رنگ کراوات وکیلی در بوستون چیست و فاحشهای در سین سیناتی چگونه حرف می زند، برای ساختن فیلمی در آمریکا احساس آمادگی نمی کردم. از نظر من زبان امری اسامی است. چطور تفاوت میان گویش سیاهپوستی در جنوب و سیاهپوستی آزاد در شمال را بدانم؟ چطور می توانستم با جبر بازسازی فضا در استودیو فیلمبرداری صحنهای در رستورانی در نیویورک در ساعت چهار و نیم عصر را آغاز کنم؟ من که نمی توانم به دیگران وابسته باشم. □

فیلمزاند فیلمینگی، ژانویه ۱۹۶۱ ترجمهٔ کامیار محسنین



# **خیالپر دازی باشکوه** گفتوگوی بیرکست با فلینی

دوشنبه، ششم ژوئیه ۱۹۶۴. همراه دوستم گوییدو آلبرنی که با او تا کنون مشغول فیلمبرداری بوده ایم، به استودیویی کوچک بر فراز پالاتینه هیل می روم. جایی که فلینی نخستین فیلم رنگی خویش را با عنوان جولیتای ارواح در آنجا آغاز می کند. ما نه یک گروه سینمایی، که دنیایی دیگر را می باییم - دنیایی با چندین سال نوری دور از آنچه نخستین روز فیلمبرداری را می انگاریم؛ یا به یافتن قلمرویی در رنسانس ایتالیا می ماند؛ از مصاحبه ای سخن می گوییم.

شش ماه میگذرد. این دنیا رشد کرده است. در ششم دسامبر، به هنگام عبور از رم، خود را در قلب فیلم می یابم. دکوری عظیم در چینه چیتا با رنگهایی شاد و زنده. سالن ساندار میلو که نوعی محل پذیرایی است. دهها زن با زیبایی شورانگیز، اشباح غریب و گروههایی از شخصیتهای عجیب، تأثیر سیارهای به کلی جدا را افزونی می بخشند.

و به همین دلایل در این کار ولخرجانه و غول آسا حسی از آزادی وجود دارد و

حسی از گروهی که از قرار معلوم خانواده ای هستند. در صحنهٔ تبولید فیلمی با مقایسهایی عظیم گام برمی داری که همه چیز مطابق شیوه های خبودجوشی، بداهه سازی و اگر بدانی همچون فیلم استادانهٔ کبوچکی انجام پذیرفته است. می دانی که در چشم گردباد، منطقه ای با آرامشی معجزه آسا وجود دارد. تمام این گردباد آنچنان عبور کرده که انگار همه چشم بوده است.

فلینی درد زایندگی تفریحی با شکوه را میکشد. بىرای آنکه دیالوگها را به بازیگران بدهد کاغذی از جیبش بیرون میآورد؛ گویی تردستی با مهارت، کفتری از آستین بیرون میآورد. همه مسحور این افسون شدهاند.

فلینی چهار روز متوالی در میان این سراسیمگی افسانه ای، دست کم ساعتی می آید و می نشیند پای ضبط صوتی که متعلق به فیلم است و به دست متصدی، صدایی به کار می افتد که متعلق به فیلم است، تا حرف بزند، جواب دهد و متلک بگوید.

یک ماه بعد، چند روز قبل، باز فرصت میکند همچون فرماندهای در جنگهای امپراتوری که در فواصل ادامه جنگ فرامینش را دیکته میکند، به بازخوانسی و تصحیح و تقطیع و تنظیم هرآنچه ضبط شده است بپردازد.

در عین حال، در طول صرف ناهار در میان نوبت فیلمبرداریها، باز حرف میزند؛ به همان افزونیی که شخصی مثل من آروزی آن را دارد. حافظهٔ من انباشته می شود.

در نهایت تلاش میکوشم بازتابی ضعیف از این گفت وگوها را اراثه دهم. بنابراین در قسمت اول با متنی روبه رو خواهید بود که ضبط شده و خود فلینی آن را تصحیح کرده است و در قسمت دوم چند قطعه، که پس از عبور از صافی منشور حافظه خالی از تردید و وفادار من گردهم آمده است.

فلینی میگوید: فیلم ساخته می شود، نه اینکه دربارهٔ اش حرفی زده شود. روند پرشتابش هر طرح از پیش نگاشته ای را تغییر می دهد. تنها زمانی به تدریج رخ می نماید که ساخته شود. در حقیقت، پارادوکس چنین است که فلینی فیلمساز نمی تواند از هیچ چیز دیگری حرف بزند و با این همه چون فیلم را می سازد نمی تواند دربارهٔ آن هیچ حرفی بزند. اگر خواسته بودم با او از فیلمها و کارنامه اش سخن بگویم، می بایست وقفه ای را در دوران کاری برگزینم.

به نظر من، جولیتای ارواح تلاشی برای بازسازی در تمامیت خود، در ماوراء هر فرآیند واقع باور سنتی، در دنیای ذهنی شایستگی زنی است که خود در حرکتی كامل اسير شده است. خاطرات، وقايع حال، هراسها، دلمشغوليها، تجسمها يا بازنمودهای دلشورهها و تجسد اشباحی که در آن تماماً وحشتی گنگ آمیخته است. خواست فرار از مرزهای انعطافنایذیر واقعیت (که واقعیت بی مسمایی است)، و متجمد و ملی چنانکه هست و در مفاهیم ارسطویی نیز قابل تـوضیح است، آشکار گشته است. از قرار، داستان از دستیابی تدریجی زنی به آزادی در جریان فرار از سنتها و قاعدههایی به منظور وصول به اخلاقیاتی برتر و از نوعی دیگر در پس ویرانههای اخلاقیات سنتی سخن میگوید. به منظور وصول به منطقهای چندگانه، غنی و تعریف نشده که فلینی آن را صداقت می خواند. ماشینی پرقدرت با موانم و محدودیتهای بشر و روابط حسی و زناشویی تصادف میکند، که تحمیلی از سازمان امروزی جهان است. فلینی میگوید: فانتزی خدایان یونان، خالی از تردید، آزاد، شاد و خندان (چنانکه نیچه میگوید)، و تراژیک. چیزی دیگر. در ماوراء. نه جادوگری، نه روح و ارواح بـازی: از ایـن گـذشته، تصاویر دروغین هنوز فریاد خویش را به پایان نبردهاند. و آگاهانه: درستاندیشی از نوعی دیگر.

پس دوازده روز، در سه مقطع زمانی متفاوت، آمدم که آن ساز و کار وحشتا ک را به هنگام عملیات نگاه کنم و ببینم. و روحی با زندگی افسانه ای را به هنگام کار تماشا کنم؛ روحی کنجکاو دربارهٔ هرچیزی که با شتاب، هذیان و شهوت راهی به ماوراء افراط کاری جستجو می کند. بازوک کلامی نارسا و محدود برای توصیف آن است. فراوانی قانون است، آن بخشندگی که بی حد و حدود خالی از احتیاط است. یک روز از ژان رنوار می شنوم که می گوید: «از خوش دوقی چه بیزارم،

سیری چه دلزده ام کرده است. » در این جنجال صدا و رنگها، در این هذیانی که از قرار مقیاسی برای سنجش قوانین دیگر ابداع میکند، پیوسته به این نقل قول کوچک اندیشیدم.

چند خطی را دوباره خواندم که به سرعت مرا تحت تأثیر قرار داد. بزرگترین امید من، همین که از این دیدارها این چند، خط به خوانندگان انتقال یابد.

■ کست: اکنون اگر فیلمهایی که ساخته اید مرور می کردید و به گذشته نگاهی می کردید، به نظر خودتان نتیجه منحنی مبین کارتان چگونه می شد! فکر می کنید در فیلمهای شما تصویری چون نقش فرشی یا مضمون فرشینه ای وجود دارد!

آین دقیقاً همان کاری است که از انجام آن اجتناب می کنم... نمی خواهم به گذشته بنگرم... منظور شما آیا مضمونی اید ئولوژیک است؟ نمی دانم. بدون شک مضمونی هست که پیوسته به فیلمهایم بازمی گردد، و آن هم تلاشی است برای خلق رهایی از ساخت بندیهای سنتی و آزادی از قواعد اخلاقی. می توان گفت تلاشی برای بازیابی اصالت ضرباهنگهای زندگی، دستگاههای زندگی و آهنگ حیاتی که در تضاد با شکل بی اصالت زندگی قرار می گیرند. به نظر من، ایده آلی وجود دارد که در تمام فیلمهایم یافت شود ـ از شیخ سفید تا فیلمی که در همین لحظه می سازم: جولیتای ارواح.

■ فکر میکنید سودجویی از رنگ در این فیلم آخر شما را قادر میکند ازهشت و نیم پیشتر بروید؟

این معضل رنگ در تمام مدت فیلمبرداری مرا دلمشغول کرده است... به نظر من ساختن فیلم رنگی یک کار غیرممکن است؛ سینما در حرکت معنا می بابد و رنگ در بی حرکتی. سعی در آمیزش این دو بیان هنری بلندپروازی ناامیدانه ای است مثل خواست تنفس زیر آب. به منظور بیان واقعی ارزشهای رنگی چهره، منظره، یا هر صحنه دیگر، لازم است نورپردازی مسطابق ملاکهایی خاص در عملکرد دو عامل انجام پذیرد: ذوق شخصی و مقتضیات تکنیکی، و همه چیز تا زمانی خوب پیش می رود که دوربین حرکتی تمیکند، اما به محض اینکه دوربین

روی چهره ها یا اشیائی که با چنین مشخصائی نورپر ازی شده اند حرکت میکند، شدت نورکاهش یا افزایش شدت نوره تمام ارزشهای رنگی تضعیف یا تشدید می شوند؛ دوربین حرکت میکند و نور تغییر میکند.

احتمالاتی بیشمار نیز وجود دارد که رنگ را تنظیم میکند (حتی سوای آن اتفاقات بسیار ناگواری که در لابراتوار روی منی دهد: نگاتیو وقتی دست متخصصاني ميافتدكه در جستجوى معنا نيستند وبنابه عادت هرروز با معيارها و اندازههایی مشخص کار می کنند و از حدود مشخص امنیت کاری تخطی نمی کنند، می تواند در جریان ظهور و چاپ به کلی تغییر پیدا کند و عوض شود) این همان دامهای بیشمار و پیوستهای است که در تمام مدت فیلمبرداری رتگی، هر روز با آن دست به گریبان هستید. مثلاً رنگها تداخل پیدا میکنند و انعکاسهایی بهوجود می آورند که تحت تأثیر رنگی دیگر تغییر می کنند. با نورپردازی، رنگ از خطوط محیطی که آن را دربر گرفته است بیرون میزند و هالهای نورانی، پیرامون اشیای مجاور ساطع میکند. به همین دلیل بازی بیوقفهٔ تنیس میان رنگها برقرار است. حتى گاهي اتفاق ميافتد كه نتيجه اين تغييرات قابل قبول است و بهتر از آنچه كه در اصل تصور آن شده بود، می شود. اما همیشه نتیجه تا حدی غیرقابل کنترل و بختكي است و عاقبت آنكه اين چشم انسان است كه برميگزيند و اين همان كاري امت که اثر هنرمند انجام میدهد؛ خون چشم انسان واقعیت رنگی را از خلال منشورهای نوستالژی، خاطرات، دلشوره یا تخیلات میبیند. این موضوع ربطی به عدسي ندارد و حتى اتفاق هم ميافتد كه اطمينان داريد ارزشهايي خاص در چهره، دکور یا جامهای را برجسته میکنید، ولی عدسی ارزشهایی دیگر را برجسته میکند به همین روش، نگارش هم بسیار دشوار می شود؛ انگار که به هنگام نگارش کلمهای تغییریافته با حروف بزرگ از قلم شما بیرون بتراود، یا بدتر از آن صفتی جای صفت دیگری را بگیرد، یا شکل نقطه گذاری به کلی مفهوم جملهای را غوض كند. با اينهمه، با وجود اين تصورات بدبينانه، فيلمي كه در حالُ حاضر ميسازُم

رنگی است، چون در خپال من با رنگ بهدنیا آمده است.

■ حس من این است که جولیتای ارواح فیلمی است که در آن زمان وجود ندارد.
 گذشته، حال، آینده و خیالبردازی همه با هم آمیخته اند...

ایده او تصورات است؛ به همان ایده او تصورات است؛ به همان شکلی که در رؤیایی قرمزیا سبز چنین یا چنان اهمیتی دارند. رنگ نه تنها در زبان، که در خود پیرنگ داستانی فیلم نیزیک، نقش پیدا می کند. به همین دلیل است که با وجود فریبکاریها و هراسهای موجود در فیلمبرداری رنگی، اعتقاد دارم که رنگ با نواخت دلهره آور، شرارت بار، کارناوال وار و به مفهوم خاص اندوه باری که به بار می آورد، نوعی غنی سازی است.

واضح است که به منظور توانایی در پیش بینی نتیجهٔ فیلمبرداری، تلاش و دقت زیادی بایسته است. در فیلم سیاه و سفید اگر هم که فقط در مقیاس مکانیکی از پیش یک تفسیر هنری از واقعیت وجود دارد که به هنگام فیلمبرداری دریا یا مرغزاری بیننده مجال پیدا میکند به این دریا یا مرغزار رنگ آبی یا سبز را از خاطرهٔ خویش به دریا یا مرغزار ببخشد. اما وقتی آبی دریا یا سبز مرغزار از پیش انتخاب و تثبیت شوند، بخشی عظیمی از قدرت یادآوری و نیروی تلمیحشان را از دست میدهند؛ شاید بیننده در مقابل آنها مقاومت کند یا از نظر خود آنها را غلط بداند. به همین دلیل سعی در ساخت فیلمی که در آن رنگ بتواند در برابر پذیرش فرد، یادآور و خاطرهانگیز بماند کار سادهای نیست: هر زمان که کسی بکوشد با واقعیت هنری موافقت کند، نتیجه کمتر شاعرانه می شود، چون به جایی می رسد که تنها از آن مرز تعریف نشده و بیان نشدهای که در حقیقت فریبندگی یادآوری هنری را شکل می دهد، بی بهره می ماند...

- 📰 نقشی که واقعیت بازیگر آن است بزرگتر می شود...
  - 🗆 ... نقش نسبت واقعیت
- اما در جولیتای ارواح که میکوشد دنیای خیالی و یک دنیای ذهمنی زنسی را تثبیت کند، مشکلی به وجود نمی آورد؟

□ چرا... اما باید در مقدمه اعترافی بکنم: صحبت دربارهٔ فیلمی پیش از اتمام آن، برای من تقریباً غیرممکن است، تا آن حد که چون هنوز به آن تجسد کامل نبخشیده ام واقعاً نمی دانم چه هست یا چه خواهد بود. به سهم خود، در این موضوع نه کرشمه می کنم و نه شوخی: برای من کاملاً غیرممکن است که فیلمم را توضیح دهم. هرچیزی که پیش از شروع کارگردانی یا در زمان فیلمبرداری می گویم، فقط محض رضایت کسانی است که به قصد صحبت از آن مراگیر می اندازند. صادقانه بگویم، بهتر بود خاموش می ماندم، چون دریافته ام که همیشه از آنچه پیش از آغاز فیلم می گویم پیشمان می شوم... و در هر موردی، وقتی از آنچه گفتم پشیمان فیلم می گویم پیشمان می شوم... و در هر موردی، وقتی از آنچه گفتم پشیمان نمی شوم، فیلم که خاتمه می یابد همیشه با من در تضاد است. نیتها و پروژه ها تنها ابزاری با طبیعتی روانشناختی را به من معرفی می کنند که مرا در وضعیتی برای درک فیلم قرار می دهند.

تدارکات طولانی برای فیلم هایم به آرزوی من دربارهٔ دقت تک تک جزئیات، پیش بینی بسیار دقیق و باریک بینانه در گزینش بازیگران و تثبیت معماری دکور یا انتخاب شخصیت ربطی ندارد. نه؛ اینطور نیست. از نظر من تلاش مهم، آفرینش فضایی است که در آن فیلم بتواند با بیشترین خودجوشی و بدون تحمیل فشار در جهت ایستایی در چارچوب حدود یا گذرگاههای خیال که به آن زندگی بخشیده اند، زاده شود. مرا به بداهه سازی متهم می کنند؛ حقیقت ندارد. به بیان دقیق تر باید بگویم آمادگی پذیرش همیشگی ایده ها، تغییرات و اصلاحاتی را دارم که شاید کمتر از خود من زاده شوند، تا موقعیتی که پیرامون فیلم آفریده می شود و فیلم در آن زندگی می کند و شکل می گیرد. مثلاً وفاداری به ده صفحه دیالوگی که صه ماه قبل پیش از هرگونه آگاهی دربارهٔ بازیگران یا فضای روانشناختی حاکم بر گروه نوشته شده است، زمانی که سر صحنه متوجه می شوید شپئی مشخص، رنگ گوسنی یا سایه ای بر دیوار می تواند به کلی جایگزین این ده صفحه دیالوگ شود، کوسنی یا سایه ای بر دیوار می تواند به کلی جایگزین این ده صفحه دیالوگ شود،

🖪 به این ترتیب شما احتمال بهره گیری از هر چیزی که خود را آشکار میسازد،

برای خود محفوظ می دادید...

□ كاملاً.

■ در مجموع شما مانند نویسنده ای که رمانی می نویسد، فیلم می سازید و شاید تنها کارگردانی باشید که قادر هستید با احتمال تغییر هرچه می خواهید این کار را بکنید... نکتهٔ جالب به هنگام تماشای شما در زمان فیلمبرداری لذت فوق العاده ای است که از آن می برید ـ مثل لذت همان نویسنده ای که ...

□ همین طور است، فقط به همین شکل می توانم کار کنم. به همین دلیل، همان طور که قبلاً گفتم، وقتی فیلم تمام می شود به هیچ وجه چیزی نیست که گفته بودم می خواهم آن را بسازم.

■ ابژهای متفاوت است...

□ چیزی دیگر است، موجودی دیگر که از برانگیختگیها و شرایط درونی خاصی زاییده شده است، اما ذره ذره قیافه ای کاملاً متفاوت پیدا کرده است. اگر از من بخواهید از نیاتم در این فیلم صحبت کنم می توانم حرف بزنم؛ ولی آماده ام وقتی فیلم تمام شد انکارشان کنم...

■ به عقیدهٔ من، موضوع دشوار صحبت دربارهٔ فیلمی به هنگام فرآیند ساخت آن و در همان زمان، با برخورداری از دیدی به اندازهٔ کفایت روشن از روند فیلمهای گذشتهٔ شماست. به عقیدهٔ من یک چیز بسیار مهم در فیلمهای شما به ویژه هشت و نیم \_ وجود دارد: بازتابی از وضعیت امروز مفاهیم اخلاقی. مثلاً اینکه گناه جیست؛ این گناهی که مرزهای آن فوق العاده سست و تغییرپذیر شده اند. اما این حرف من است که پس از اتمام کار فیلم را می بینم. حالا برای شما صحبت از آن دشوار است.

ا می توانم بگویم grasso modo، که از کجا آغاز کردم؛ همچنین می توانم بگویم تصور می کنم که فیلم چه چیز را نمایش می دهد یا بیان می کند. باز هم به رهایی از شرایط خاص آموزش و روانشناسی، اساطیر خاص و ساختارهای کژرو می پردازد. این تلاش به خاطر آزادی از سوی زنی انجام می پذیرد و نه مانند هشت و نیم از سوی مسردی، هرچند جولیتای ارواح در سطوح سبک پردازی و

شکل نگاری هیچ ربطی به هشت و نیم ندارد. تفاوتی کلی دارد ـ حداقل امیدوارم که این طور باشد. داستان نبردی است که زنی با هیولاهای مشخص درون خود پیش گرفته است. هیولاهایی که از اجزاء روانی مشخص در او هستند و با تابوهای آموزشی، سنتهای اخلاقی و آرمانگراییهای دروغین از شکل افتادهاند. تمام این موضوع، نه در واژگان روانشناسی رمانتیک با ادبی یا واژگان روانکاوی (از لحاظ علمی)، که در واژگان افسانه بیان می شود. فیلم تمام معنا و توجیه صحیحش را بر پایهٔ خیال بنا می کند. بعد هرکسی در تطابق با فهم و هوشمندی خود، آن را به خود تخصیص می دهد.

◄ چشمانداز کلی فیلمهای شما در کنار این بازگویی، مشکل اخلاقی زمانهٔ ما نیست؟

□ همیشه برایم کمی دشوار بوده است که صدایم را روی فیلمهایم بگذارم. اما به اعتقاد من، این رشته و این مضمونی که در فیلمهایم تکرار می شود، تأثیر دیدگاه اخلاقی خاصی است. در اصل همیشه همان فیلم را میسازم و هر بار در دامنهٔ آنچه کنجکاویم را برمی انگیزد، به طور قطع علاقمندم می سازد و الهامم را بال و پر می دهد. داستان شخصیتهایی را می گویم که در جستجوی خودشان هستند، در جستجوی خاستگاه اصیل تر زندگی، اخلاق و رفتار که رابطهای نزدیک با ریشه های حقیقی فردیت آنان دارد.

چیزی نه در تقابل، که در ماوراء سنتها...

□ داستانهای فیلمهای من همیشه روشن هستند و در روند اپیزودهایی دامنههایشان را پیدا میکنند که در تقابل با سنتها نیز قرار میگیرند؛ اما به نظر من عمیق ترین و بنیانی ترین وجه همان طور که گفتید حرکت به ماوراء این سنتها، در جستجوی چیزی با فردیتی نابتر است...

■ به عقیدهٔ من، در حقیقت باقی ماندن در این راه و در جبههٔ فردیت است که درکی عام را میسر می سازد...

🗖 بله، به این مفهوم که شخصی که واقعاً خود را می یابد می تواند خود را با

آزادی بیشتر، قدرت و اعتماد بیشتر در جماعت اینسرت کند، درست به این خاطر که فردیت خویش را یافته است.

این ایرها از باوری خاص در فیلمهای شما سخن گفته اند... اما به اعتقاد من ایس موضوع در تناسب با نیت عمومی در بازیابی چیزی که از حدود اجتماعی، روانی، و حتی سیاسی زندگی می گریزد در درجه دوم قرار می گیرد... نمی توان کل را از فیلمهای شما جدا کرد. وقتی به فیلمهای شما فکر می کنم، نمی توانم آنها را تک تک در نظر بگیرم: انگار که هر بار گوهری مکمل در این کل وجود دارد که ساختار بندی شده است و من به این حس آزادی که کار شما عرضه می کند، حتی در عملی ترین مفهوم یاسخ می گویم...

اطمینان دارم قبلاً در این موضوع آمادگی پذیرش برای پیگیری فیلم، به هنگام سعی در حفظ آن در امکان خودانگیختگی و رشد خودجوش پاسخ شما را داده ام، روشن است؛ باید مراحل اصلی داستانی را که روی آن کار میکنم به حساب بیاورم. با این همه اطمینان دارم می توانم با صداقتی خاص بگویم که اغلب اوقات وقتی فهمیده ام نکات اساسی خاص پیش ساخته و شکل گرفته، دیگر به ضروریات جدید شخصیتها و به ضروریاتی که در روند فیلمبرداری به وجود آمده اند هیچ ربطی ندارند، خود داستان را تغییر داده ام...

یه نظر من شیوهٔ کار شما را می توان به عنوان یک نوع ترکیب از دو شیوهٔ کار متفاوت تعریف کرد: شیوهٔ کار آلن رنه و شیوهٔ کار ژان لوک گدار...

🗖 امکانش هست، اما نمی دانم رنه و حتی گدار چگونه کار میکنند.

🗈 فیلمهای آنها را دیدهاید؟

🗌 نه؛ خیلی کم به سینما میروم.

◄ به عقیده من به این دلیل است که دنیای شما جدا از دیگران است: در جستجوی قوانین خودش است...

من با اکراه به این موضوع اعتراف میکنم و نمیخواهم تفسیر اشتباهی از آن شود، اما رفتن به سینما تفریحی است، در آنچه مرا به خود جلب میکند هیچ سهمی ندارد. ترجیح میدهم پیاده روی کنم یا با دوستی پشت سر دیگران صفحه

بگذارم. عادت بیرون رفتن، بلیط خریدن، وارد سالنشدن و با بینندگان دیگر به تماشای فیلم نشستن را از سر انداخته ام. حداقل به این شکل آن را برای خودم توجیه کرده ام: شاید این راهی ناخود آگاه برای دفاع از خودم باشد.

دنیایی هست که شما در آن هستید و قوانین خود را جستجو میکند که هیچ نیازی به دانستن چگونگی شکل چیزهای دیگر ندارد...

□ چیزی که به من می گویید هندوانه زیر بغل گذاشتن است... و مرا در پذیرش آن برای توجیه تنبلی معذب می کند. وقتی جوان بودم اغلب به سینما می رفتم و بعد که خودم شروع به فیلمسازی کردم آن را ترک کردم. آری، خیلی کم فیلم دیده ام، دو فیلم از برگمان، تقریباً تمام آثار روسلینی و چند فیلم زاپنی از کوروساوا و میزوگوشی...

■ آیا فیلمهای فرانچسکو رزی راکه به نظر من در شمای کلی سینمای ایتالیا بسیار جالب هستند دیده اید؟

ا سالواتوره جولیانو را دیدم. دستها روی شهر را ندیده ام. اما چند روز قبل چند صحته از فیلمی را که رزی در اسپانیا ساخته است روی موویلا دیدم: به نظرم خیلی عالی بود. احترام زیادی برای رزی قائل هستم: او روزنامه نگار ـ رمان نویس کارکشته ای است، یک سینماگر واقعی...

■ در راستایی خاص، در راستای ناتورالیسم حکه از ناتورالیسم فراتر مسیرود ـ به اعتقاد من، قوی ترین کاری است که انجام پذیر است. چون یک جور مانع برابر ناتورالیسم وجود دارد که اجازهٔ پیشروی بیشتر را نمی دهد...

مطمئناً: این دیدگاه نسبتاً متحجری به واقعیت حسی است که در برابر عمق بیشتر موانعی ایجاد میکند عمقی که حتی می تواند خطرناک باشد، چون به آسانی می تواند تا نقطهٔ انحراف رو به زوال برود. در هر قضیه ای، چشم روزنامه نگار چشم روزنامه نگاری است. یعنی او را مسئول می دانند که با باریک بینی عینی خاصی از آنچه چشم در معنایی فیزیکی ـ ثبت میکند بدون هیچ تعبیر ذهنی گزارش دهد.

الکساندر استروک می گوید سینما آن چیزی نیست که نمایش داده می شود،

بلکه چشم کارگردان است.

این تعریف به نظر من در ارتباطی که با سینمای من پیدا میکند ـ بسیار صحیح می آید. از طرف دیگر، دوست دارم سعی کنم، اگر هم که شده تنها تا پایان این تجربه ها، چند فیلم کوتاه بسازم که به شکلی پیش پا افتاده واقعیت را در شطح عینی ترین واقعیتهای مادی بازآفرینی کند.

■ در هر مورد، سبک و بیان آنقدر زندهاند که حتی وقتی شخصی سینما ـ واریته کار میکند، باز نفوذ پیدا میکند.

ابن یک تضاد بسیار عمیق است. همیشه به همین گونه است. مثل قبل، در حقیقتِ گزینش اپیزودی به جای اپیزودی دیگر و چهرهای به جای چهرهای دیگر، همچون حقیقتِ فیلمبرداری، عینیتی بسیار نسبی وجود دارد، چون دقیقاً گزینش، انتخاب و در نتیجه تعبیر را پیش می آورد.

■ شما به کل حرکت علمی - تخیلی در ادبیات فانتزی با بهره گیری از هرچیزی که می کوشد به وجه استدلالی نوین دست پیدا کند و با وجود درگیریها و تضادها راهی دیگر برای اندیشیدن را با این فرض که قواعد منطقی برای اندیشه ای دیگر هنوز یافت نشده است، در سر بیرورد علاقمند هستید?

□ نمام محصولات هوشمندی، مخصوصاً خیالپردازی طبیعت بشری مرا مسحور میکند و تا بیشترین اندازه علاقمندم میکند. ادبیات علمی ـ تخیلی عمیقاً مرا علاقمند میکند، بی تردید به این دلیل که من هم سعی میکنم باز بُعدی را باب کنم که آزادتر، شاید فاجعه آمیز تر و شاید مرگبار تر و پرمخاطره تر باشد. ولی به این بها به ماوراء اخلاق و اخلاقیاتی برود که با تابوهایی خاص منجمد شدهاند و از کار افتاده اند. من عمیقاً جذب هرچیزی می شوم که می خواهد انسان را در شأنی عظیم تر، راز آمیز تر و مضطرب تر مطرح کند، اما در هر قضیه ای نه آرامش بخش و نه تسلی بخش باشد. بُعدی را ترجیح می دهم که آشکال آن در ابهام گم شوند، اما عظیم تر آنکه در ساختی کوچک با نور پردازی خوب، زندانی دیوارهایی بسیار انعطاف نا پذیر باشد. به نظر من امروز دیگر ممکن نیست در آن محدوده باقی ماند

و با نوعی اندیشه از خود دفاع کرد که همه چیز را سازمانیافته و تثبیتشده میداند.

■ فکر میکنید سینما باید این بلندپروازی را مورد حمایت قرار دهد یا رد کند؟

□ به نظر من حفظ این بلندپروازی و این مفهوم در حدودی مشخص از اعتدال ضروری است. به همین دلیل است که عطف این مصاحبه به این موضوع کمی

ضروری است. به همین دلیل است که عطف این مصاحبه به این موضوع کمی معذبم کرده است: برای پاسخگویی به شما باید تعریف خاصی از فرهنگ و فلسفهٔ

زندگی داشته باشم...

■ بیایبد به جولیتای ارواح بازگردیم: وقتی توجه شما به سوژهٔ فیلم جلب شد، از قبل شخصیتها را انتخاب کرده بودید!

□ در حقیقت هیچ شیوهٔ تثبیت شده ای برای خودم نمی شناسم... به هر حال اگر مجبور بودم دربارهٔ مراحل کارم دقیق باشم، می گفتم همیشه اول دستنویسی هست که در ساختار بسیار تقریبی است، چون از نظر من پافشاری بر دقت در سناریو با توقف ارتباط پیدا می کند؛ دورهٔ پرعذابی که در عوض کمک به وضوح ایده های من آنها را به هم نمی ریزد. پربار ترین بخش این آمادگی انتخاب چهره ها و کله ها است که به معنی چشم انداز بشری فیلم است. محیط مغذی که به فیلم قیافهٔ خودش را می بخشد از این دیدارها، این گفت وگوها، این گفت وگوهای خوشمزه و این فقدان انبوه نگاهها و لبخندها طول و تفصیل می یابد. امروز دیگر نمی دانم این شیوهٔ کار نتیجهٔ تبلی من است یا با خرافات مثل مناسکی مناسب برای هدایت فیلم به سوی برانگیختگی مشخصی به آن وفادار مانده ام. در طول این دوره، قادرم شخصیت آنها و حتی آهنگ روایی فیلم را برای من بیان می کنند؛ وسوسه می شوم که بگویم این جدی ترین مرحلهٔ کار آماده سازی من است. سپس نوبت تحقیق برای که بگویم این جدی ترین مرحلهٔ کار آماده سازی من است. سپس نوبت تحقیق برای نماهای خارجی است و مثل قضیهٔ چهره ها از هیچ توافقی خبری نیست. در تصمیم گیری قدری تبل هستم.

■ اغلب از تنبلی خودتان حرف می زنید، اما چیزی جز خیال نیست...

□ درست است اوقتی برای همان شخصیت پنج یا شش چهره را برگزیده ام،
 این قطعیت تقریباً مرا تکه پاره می کند: هر یک از این چهره ها و این تیپها،
 می توانند به یک اندازه اصالت یا سنگینی ارزشمندی به شخصیت من ببخشند.

■ مثلاً وقتی بروگل را برای بازی در نقش روشنفکر هشت و نیم انتخاب میکنید...

□ اما قبل از روگل، چهار یا پنج چهره داشتم که همه مناسب نقش بودند... به همین منظور چند فیلم آزمایشی میگیرم. اما این عدم قطعیت ممکن است تا یک ساعت قبل از فیلمبرداری هم طول بکشد. در آخرین دقیقه، به شکلی تقریباً خرافی خود را در دست سرنوشت قرار می دهم، به این معنی که این «انتخاب» هیچ وقت به طور قطع انگیزهٔ خاصی نداشته است؛ از سوی چیزی نامعقول هدایت می شود که مرا به انتخاب یک نفر به دلیل خصوصیتی وصفنابذیر و تعریف نشدتی سوق می دهد و ناگهان برایم روشن می شود که او نه تنها مناسب ترین انتخاب، که تنها انتخاب است. گاهی اوقات این انتخاب، نامعقول بوده است که از بخت بد ناشی می شود. سپس من سعی می کنم از این اشتباه سود ببرم. شخصیتی که در ذهنم داشتم رها می کنم و به دنبال شخصیتی در بازیگر یا شخص منتخب می گردم.

■ این موضوع طبیعتاً به لذتی مربوط می شود که از آزادی خود می برید... می توان
 چنین احساسی داشت که حاشیهٔ آزادی در طرد شخصیت بسیار گسترده است...

ایشتر اوقات، خود بازیگران هستند که وقتی از داستانهایشان برای من سخن میگویند یا وقتی چگونگی زندگیشان بیرون از صحنهٔ فیلمبرداری را میبینم، این کنش را به من گوشزد میکنند. برای من خیلی مهم است که به تمام گروه، از بازگیر و غیربازیگر، اجازه بدهم با خودجوشی زندگی کنند تا فیضای راحت تری بیافرینند: حال و هوایی خوش که در آن هرکس خود را کاملاً آسوده بیابد و هیچ وقت این حس را نداشته باشد که وظیفهای حرفهای را به انجام میرساند دکه این حس مرا از کار میاندازد ـ بلکه به شیوهای که بیشترین قرابت و

بیشترین همخویی را با او دارد نفس بکشد، زندگی کند و حرکت کند.

🔳 به کنجکاوی فوق العادهٔ شما دربارهٔ افراد دیگر ربطی ندارد؟

□ چرا؛ اما اطمینان دارم کنجکاوی برای هرکسی که بخواهد با شکلی دیداری خود را بیان کند امری اساسی است. چشم باید با این کنجکاوی تحریک شود تا ظواهر چندگانهٔ واقعیت را در پیرامون ببیند و کشف کند.

Ø Ø 0

برای چهارمین بار به چینه چینا می رسم و هنوز از آنچه در روزهای گذشته دیده ام، از خوبی افسانه ای فلینی و آمادگی او که وقتی واقعاً دربارهٔ مقیاس تنش و کوشش برای تمرکز در کارگردانی چنین ساز و کاری فکر کنید باورنکردنی است، کمی منگ می شوم. در صحنه ای دیگر، دکوری دیگر، استودیوی پیکر تراش، یک زن، یکی دیگر از دوستان جولیتا.

بیست متر خلیج لعابداده به ساحل أخرابی پرنشاط می انجامد. صفحهٔ سرخ آهنی گرد خورشید بر فراز افق است. ظرف نیم ساعت، در مدتی که در صحنه پرسه می زنیم، فلینی ساز و کار کوکی آن را به من نشان می دهد که با زمان بندی واقعی کار می کند و این صفحه را در کل زمان برنامه ریزی شده برای فیلمبرداری بایین تر از خط افق می برد.

مجسمه های سفید آدمها، غولها منگ کننده است. اینان نسخه هایی دقیق از مجسمه های یک پیکر تراش انگلیسی هستند که چند سال قبل مرد و فلینی با بخت و اقبال آنها را دید. ماورا هر داوری ممکنی هستند. هیبتهایی برآمده از اسطوره شناسی رؤیایی. روحی بالدار از آسمان فرود آمده است و مردی سرپنجه ایستاده را می بوسد. کل تندیس دست کم ده متر ارتفاع دارد. این مجسمه ای است که سیلوانا جا کینو، شگفت انگیز ترین استاد سینمای ایتالیا در دههٔ پنجاه، در لحظهٔ ورود جولیتا به قصد دیداری با او به پایان می برد.

کرین کوچک شگفت انگیزی از پیش در محل جای گرفته است که پیشتر در صحنه ای دیگر دیده بودم: برگذری از تخته سه لایی می غلتد که به آن مسیر منحنی

پرتابهای بزرگ را می بخشد تا نمایی گروهی از گروهی بشری که نقش مدل را به عهده دارند فیلمبرداری شود (نمایی دور؟). فلینی متر به متر نمای خویش را با توجهی فوق العاده به جزئیات تثبیت می کند.

از خودم می پرسم در این کارخانه که نوعی زمانسنج دقیق می سازد چه کار می کنم؟ از خودم می پرسم چگونه می توانم جرأت کنم مزاحم مردی شوم که آنجا بر صندلی کوچکی با رویه ای پلاستیکی نشسته است و با جر ثقیلهایش بازی می کند؟ به یاد می آورم اورسن ولز گفته بود که سینما عالی ترین مجموعه ای است از قطارهای الکتریکی. پیش از این در روزهای قبل متوجه شده ام که بخشی از شهوت فلینی نیز به خاطر بازی است: شهوتی گران و جدی که در یک نقطه و یک ثانیه بر تمام دنیای بیرونی متمرکز می شود. گرانش بچگی، روح و قلب که هنوز در برابر روزمرگی و سنت دنیای بزرگسالی تسلیم نشده است.

کار به اتمام رسیده است. نما تثبیت شده است. جیانی دی و نانزو نورپردازی را شروع میکند. فلینی مرا می بیند و نزدیک می شود. این ایده از کار می اندازدم که باز قرار است کسی ضبط صوت را بیاورد و یک بار دیگر متصدی صدا را بسیج کند که برای این همه بسی فریبنده است و حتی دقیق تر از من نسبت به آنچه گفته می شود. به فلینی پیشنهاد میکنم صحبت را به هنگام ناهار به پایان بریم. خواهم کوشید به یادآورم که چه گفته می شود. نمی توانم خود را به شکست این دقت راضی کنم، و آن هم به خاطر چند سؤالی که بسیار دور از آنچه اتفاق می افتد هستند، باشد. زمانی به خنده سپری می شود. سپس فلینی برای من عملکرد کرین را به تفصیل توضیح می دهد و مزیت آن بر نمونه های دیگر را، تمام امکانات اجرایی آن را و تمام آنچه را که به کمک آن انجام می دهد. سپس، ناگهان می گوید: می توانی به کمک آن انجام می دهد. سپس، ناگهان می گوید: می توانی به کمک آن انجام بدهی و از خنده منفجر می شود.

بدون هیچ مشکل با وقفه ای، حرکت در طول دکور منجر به تجزیه ای می شود: اگر بدانید به شکل دیگری درمی آید، نوعی تصویر خیالی از تئاتر کودکان که جولیتا در کودکی به آنجا رفته بود. به شکلی طبیعی یکی می گذرد و جای خود را به دیگری می دهد؛ از آنچه شاید واقعیت باشد، از استودیو، به خاطرهای که خود عمیقاً تحت تأثیر خیال تغییر پذیرفته است. کمکم می فهمم که جولیتای ادواح فانتزی اندیشه گری دربارهٔ واقعیت و خیال و مکاشفهٔ گذرهای رئالیسم نیز هست.

می رویم که ناهار بخوریم. نخستین سؤال من آماده است, یک ساعتی آن را در ذهنم مرور کرده ام و راهی برای ارائه اش یافته ام تا بکوشم با آنچه به اجمال دیده ام موافق باشد.

فلینی میگوید: من هیچ تعهدی به نگره ها ندارم. از دنیای برچسبها بیزارم، دنیایی که برچسب و جنس برچسب خورده را با هم اشتباه میگیرد.

رئالیسم یک واژهٔ بد است. در یک مفهوم، هرچیزی رئالیستی است. مین هیچ مرزی میان خیال و واقعیت نمی بینم، واقعیت بیشتری در خیالپردازی می بینم، خود را مسئول نمی دانم که در سطحی ملی همه را نظم ببخشم، من به طور مبهمی قادر به سرگردانی هستم و نمی دانم چرا باید پردهٔ معقول مجعولی در برابر این سرگردانی بکشم.

تمام مدت او میخورد، سخن میگوید و میخندد. همه میخندند. صحنهٔ کلیسایی جامع نیست که بتوانی صدای سقوط سنجاقی را بشنوی. اما سکوتی بسیار خاص و بیشتر طنین انگیز حاکم است. صحنهٔ حرکت روی سر پنجهٔ پا پیرامون نابغهای در زمان کار نیست. اما محبتی پرسروصدا، تأثیر پذیر و دقیق و هزار نمونه از آزادیهایی پرشور سکوتی دیگر را میسازند. اتگار همهٔ کسانی که پشت میز نشسته اند بدون گوش دادن گوش می دهند. قلینی در ادامه می گوید: در کل، هر نمایی کلیت یک دنیا را بیان می کند. حتی به گفتن آن هیچ نیازی نیست.

باز از جولیتا حرف می زنیم. در همان زمان کاملاً می فهمم صحبت دربارهٔ آن برای او غیرممکن است؛ شاید از ترس تضییع الهامی که خود سیالگونه و انعطاف پذیر است، از ترس حصر در تعریف فیلمی که شاید سلامی در برابر تعریفها باشد. بسیار دیده شده است که نسبی نگریهایی متهورانه در حمله به هر نوع

جزمی نگری، خودجزمی نگر شده اند. معناشناسی عمومی، خود بخشه ایی دارد که بی تردید پارادوکسی هستند، اما با بدعته ایی خود را چندپاره میکنند.

فلینی میگوید: اندیشه خود را درون حدودی محصور میکند که نفیکنندهٔ آن هستند و در ماوراءشان زمان با نامهربانی میگذرد. باید از اندیشه چون نقطهٔ عزیمت به ماوراء اندیشه بهره برد، تا به چیزی رسید که بیشتر خودش باشد... رهایی از زندان، بدون ابداع دیوارهای زندانی دیگر.

تضادی هست آشکار، که تنها می توان با افتادگی خاص، با بهره گیری از بازشناسی حقیرانهٔ خاص خود و حدود یا ضعفها از آن رهایی یافت... آشفتگی خاصی هست، فروپاشی اسطوره ها که به مفهومی نمایشی کمدی است... اما نمایش کمدی به آزادی می انجامد که مرزهای آن را نمی توان دید. به دشواری گمانشان می برد. اما اصول اخلاقی، نسبتهای اخلاقی و نظمی که جریان می بخشند، همه مربوط به زمانی دیگر است. نابود شده است حتی اگر اخلاق گرایان حرفه ای بر آن مویه کنند و عزاداری.

چیزی دیگر ظاهر می شود که هنوز در مه است، در میان نقابها و هیولاها و در جنجالی جهنمی. می توانم به وضوح ببینم جولیتانیز باز میگردد، حتی اگر با سرپنجه و با ایدهٔ گناهی...

فلینی میگوید: ... گناهی که مرزهای آن نرم و انعطاف پذیر هستند. گذرهای اخلاقی به هم ریخته و تغییرپذیر هستند. حس تقصیر و گناه عذابی است که در گذر از این مرزهای جدید تجربه میشود. داستان پیشرفت تدریجی زنی به سوی آزادی و استقلال. نمی دانم چرا زنی باید منتظر بماند تا همه چیز از سوی مردی یا از سنت روابط میان زن و مرد برآید. میتوان تصور کرد که زن در کشف دنیای درونی یگانه و باروری فردی موفق شود. در پس حس درستکاری و بهره گیری از دستورالعملهای زندگی زناشویی که زوج یا مرد آن را تعریف کرده اند.

اگر بدانید، خوب و با شکوه، می نوانید با اطمینان خود را از قیود نسوخ بندگی برهانید. مهم تر از همه با تغییر کامل اصول اخلاقی و دیگر چیزها. من متهم به استادی اندیشه یا تفکر به جای دیگران نیستم. وادارشان میکنم به آنچه اتفاق می افتد فکر کنند.

به نظر من آزادی، و به ویژه آزادی زن، استیلایی است که باید انجام بپذیرد و نه

هدیهای که پذیرفته شود. اعطاء نمی شود؛ باید بدست آورده شود.

پرمخاطره و ناشناخته است. ناخشنودی هزاران چهره است... اما شاید نوعی زیبایی در پس آن باشد و مهم تر از همه در پس حدود تحمیلی؛ حدودی که بدون دانستن و مهم تر از همه بدون گفتن کلامی تغییر میکنند.

سپس، حظ و ذوق ریاضتکشان است؛ عذاب به مثابهٔ ابزاری برای رستگاری،
یا هر چیزی که بتواند بر جنجال حس درستکاری یا غرور نقابی بزند. هر چیزی که
خودی فریبکار و مشتاق بتواند در سطح ارزشهای اخلاقی برازنده تری تغییر دهد.
شریف تر؛ شریف تر؛ آنان که خود را شریف تر می نامند؛ آنان که فریفتهٔ شریف تر بودن
شده اند.

این همه آشکارا به انجمنی خاص اشاره دارد که بگذارید جشن بنامیم. در هذیان حسادت که آشکارا جولیتا در آن همچون شخصی است گرفتار یک دندان عفونی، با همان لذت پنهانی در پس نگرانی برای آن که مسبب آن بوده است.

فلینی می گوید: به نظر من ارزشمندتر است که مستقیماً به آنچه اتفاق می افتد نگاه کرد، تا در پس اخلاق پنهان شد. البته در یک مفهوم جولیتا فیلمی دربارهٔ ازدواج است. افسانه و مزاح جدی دربارهٔ اخلاق. حدود و براندازی سنتی اخلاقی، پوچی کلماتی چون تقلب، حسادت و مالکیت. کوششی برای کشف آنچه پنهان بوده است. رویکردی آشفته و تدریجی به آزادی دیگر و به اخلاقی دیگر که از روزگار قدیم نمایان می شوند. پشیمانی، عذاب، در گهوارهٔ آسودگی خاطر و مثلاً در جستجوی نوعی دیگر از وفاداری به خود. وفاداری جولیتا به خود، به شرایط خود که شاید ناشناخته بماند. وفاداری از نوع برتری،

و سپس این ایده که چنین چیزی از این آشفتگی ناشی میشود، در پس وضوح واژگان آزادی بیشتر و بزرگتر به مدد شناخت خود.

من مضامین و واژگان راکه در دنیای فلینی از ثابتها هستند باز می شناسم. از قرار دنیایی که او به این شیوه توصیف میکند آزاد و آزادتر، آشکار و آشکارتر و بازتر است.

نوبت من برای نگرانی دندان عفونی فرا رسیده است. مردم آیا نمیگویند که

ساخت فیلمهای ادبی به کارگردانی قلینی مضحک است؟ که از تمام شواهد و قرائن آشکار است که بسیار بلندپرواز مینماباند؟ دربارهٔ منتقدان فرانسوی سخن می گویم که صاحبان جواز در میان آنان، منظورم کسانی است که در هفته نامهها و روزنامه ها می نویسند چگونه خشمگین فریاد می زنند و از خودنمایی و انحراف و مسخرگی دم می زنند که در برابر شکلی از فرهنگ تسلیم می شوند که در آن سینما هیچ جایی ندارد، خنده بیشتر شدت می گیرد، فلینی شوخ طبعی خوشایند خدایان یونان باستان را دارد که خود را مضحکهٔ هرچیز و هر انسان می دانستند.

فلینی می گوید: البته شاید سینما همه چیز را بگوید. اگر مردم از این کار منعش کنند، به این معنی است که زیرکانه خود را منع کردهاند و این نتیجهٔ غرور و یا تکبر است. دیگران را منظاهر می خوانند، مهم تر از همه به این دلیل است که در وهلهٔ نخست خود چنین هستند. وقتی کسی دنیایی باز، باروک، هذیان زده، پرزحمت، پرهیاهو، چندگانه، متضاد، نماشی کمدی و نماشی تراژدی را نشان آنان می دهد، اصلاً هیچ دلیلی نیست که گمان کنند باید از دنیای محصور در سنتهای قدرت یا معنا کمتر دست یافتنی تر و آنی تر باشد...

گذشت بهتر است. بگذارید بگویم از محدودیت یا احتیاط بیشتر دوستش دارم. بیشتر می خندد. ساعتها با هم سخن گفته ایم. با این همه حس می کنم تازه آغاز کرده ایم؛ هرآن چه را که می خواستم بپرسم از باد برده ام. چندین هفته گذشته است و امروز قلم من بر صفحهٔ کاغذ می دود و می کوشد به حافظهٔ نامطمئن من فشار آورد. می کوشد ایده ای، حتی نارسا، از پرباری این واژگان بدهد. به ذکری از فریبندگی آن نیازی نیست که با فریبندگی زبان ایتالیایی و زبان آوری آسمانی ایتالیایی چند برابر شده است. گذشت، گشادگی روح و توجه به دیگران؛ این همه بی تردید شرایط کاری منگی بخش آن گروه را توضیح می دهد که به تعصب وفادارند و با شعصب فریفته اند. ناگهان در پایان ناهار در می یابم، تمام این کنج کاوی بیشتر برای شناخت هرچیزی است و درک هرچیزی. انگار خود را در برابر جادهٔ گشودهٔ شناخت هرچیزی است و درک هرچیزی. انگار خود را در برابر جادهٔ گشودهٔ اومانیسم نو یافته ام و هنوز جرأت خطر کردن در آن راه را ندارم.

دیگر نمی توانم کلمات را دقیق بیاورم. تنها نواخت عمومی این بحث است؛ مسحور چالاکی، باروری و سرعت این روح شدن است. اطمینان دارم که فلینی در روز نخست گفت: من همیشه همان فیلم رامی سازم.

می بینم که خطوط اصلی کلیت این فیلم ترسیم شده است. نیت ژرف دستیابی به یک آشکاری را می بینم و در همان زمان اعتدال واقعی کار که بر آن پافشاری می شود.

وقت آن سررسیده است و کار به اتمام . برمیخیزیم. دوشادوش یکدیگر لطیفه میگوییم و از پروژهها سخن میگوییم. من میروم. لبریز از افسردگی. با تعصب فریفته شدهام، گویی سرگیجه گرفتهام و بعد دیگر روشناییهای رم است.□

کایه دوسینما، شماره ۱۹۲۵، مارس ۱۹۲۵ ترجمهٔ کامیار محسنین



# راهی فراسوی نئور نالیسم گفت وگو گید ئون با کمن با فلینی

ه فیلم خوب باید نقصهایی داشته باشد. باید مثل زندگی، و مثل مردم، اشتباهاتی داشته باشد. ه

فدریکو فلینی، در نقطهٔ مقابل کمال گرایی درایر، فیلمسازی را «به مثابه عزیمت به سفر» می بیند «و جالب ترین بخش سفر چیزی است که در مسیر کشف می کنید.» او احساس می کند سنت نئور تالیسم را که تاحدی پایه گذارش روسیلنی بوده ـ که خودش فیلمنامه نویسش هم بوده است ـ ادامه می دهد، حتی هر چند دیگران متهمش کنند که «زیادی فردگرا» است.

فلینی ـ کارگردان جاده، زندگی شیرین و هشت و نیم ـ به خصوص با «مشکل وحشتناکی که در صحبت با یکدیگر دارند ـ مشکل قدیم ارتباط» سروکار دارد. این لزوماً مشکلی اجتماعی به آن شیوهای که زاواتینی توصیف میکند نیست، اما فلینی به حس بی پایانی وفادار میماند و انکار آن که هیچ «راه حلی» در زندگی وجود ندارد: «فیلمهایم هیچ وقت تمام نمی شود. هیچ وقت راه حل سادهای

ندارند.» او میخواهد دوربینش به «هر نوعی از واقعیت: نه تنها واقعیت اجتماعی، بلکه واقعیت روحانی، واقعیت فرا طبیعی و هر چیز در وجود آدمی» نگاه کرد.

■ باکمن: نمیخواهم دربارهٔ یکی از فیلمهای خاصت حرف بزنم، بلکه میخواهم عامتر ـ دربارهٔ دیدگاه هایت نسبت به فیلمسازی، دلایلت برای ساخت فیلمهایی مشخص، و رویکرد جامعه شناختی و فلسفه ات نسبت به آنچه به عنوان دستمایه فیلمت استفاده میکنی ـ حرف بزنم. مثلاً بسیاری از منتقدان گفته اند نماد پردازی عمیقی در آثارت به چشم میخورد و درونمایه هایی تکرار شونده در تمام فیلمهایت وجود دارد. مثلاً تصویر میدانی با فواره در شب، ساحل دریا و... نیتی خود آگاه از جانب تو در تکرار این تصاویر وجود داشته است؟

🗀 فلینی: عمدی در کار نیست. وقت انتخاب محل فیلمبرداری، جایی را به خاطر محتوای نمادینش انخاب نمیکنم. اتفاقاتی میافتد. اگر این اتفاقات خوب باشند، معنای مورد نظر من رامنتقل میکنند. در رابطه با مثالهای خاصی که خاطرنشان کردید، دوست دارم بگویم تمام فیلمها تا امروز در رابطه بـا مـردها نیست که در جستجوی خودشان هستند. شب و تنهایی خیابانهای خالی، همان طور که در نماهای مورد اشارهٔ شما از میدانهای نمایش داده می شود، شاید بهترین فضایی باشد که می توانید این مردم را درونش ببینید. همچنین، حقیقتاً احتمالش هست پیوندهایی که باعث میشود این محلها را برای فیلمبرداری انتخاب کنم براساس تجربیاتی از زندگینامه شخصی شکل گرفتهاند، چون نمی توانم خودم را از محتوای فیلمهایم دورکنم. شاید چیزی که وقت فیلمبرداری این صحنه ها در ذهنم است، خاطره نخسیتن تصورم از رم است ـ وقتی که زادگام ریمینی را ترک کرده بودم و در رم تنها بودم. شانزده ساله بودم؛ هیچ کاری نداشتم و هیچ تصمیمی هم نداشتم که چکار میخواهم بکنم. اغلب بیکار بودم؛ اغلب پول نداشتم در هتل بمانم یا درست و حسابی غذا بخورم. یا شبهاکار میکردم. در هر موردی: حقیقتاً احتمالش هست که تصویر شهر تنها و خالی در شب از آن روزگار در جانم باقی

### ■ اول که به رم آمدی، قصد داشتی وارد سینما شوی؟

انه، واقعاً نمی دانستم که می خواهم چکار کنم. اما باز هم، آمدنم به رم با سینما ارتباطی داشت: خیلی فیلمهای آمریکایی را دیده بودم که در آن روزنامه نگاران آدمهای مسحور کننده ای بودند ـ اسم فیلمها یادم نمی آید، قضیه مسربوط به بیست و پنج سال پیش است ـ اما آن قدر تحت تأثیر زندگی روزنامه نگاران قرار گرفتم که تصمیم گرفتم من هم یکی از آنها بشوم. از کتهایی که می پوشیدند و طوری که کلاهشان را عقب سرشان می گذاشتند خوشم می آمد. متأسفانه، شغلی که پیدا کردم از رؤیایم خیلی متفاوت بود ـ خبرنگار تازه کاری شدم که سردبیر برای تهیه خبرهایی واضح و مبرهن به بیمارستان و پاسگاه پلیس می فرستاد. بعد نوشتن برای را دیو را شروع کردم ـ که اغلب طرحهایی کلی بودند. بعد از آن بود که صحنه نمایش وسوسه ام کرد؛ و با گروه تئاتر موزیکال سیار کوچکی ایتالیا را گشتم. آن دوره یکی از پربارترین اوقات زندگیم بود، و هنوز هم خیلی از تجارب آن روزگارم الهام می گیرم.

■ مطمئناً گروه موزیکال سیار یکی از آن درونـمایه های تکـرار شـونده در کـار توست. به هر حال، آخر چطور کار در سینما را شروع کردی!

□ اول، بازنویس بودم ـ به فیلمنامههای کمدیهای احمقانه، شوخیهای اضافه میکردم. اسم اولین فیلمنامهٔ خودم quanti cc posto بود، و داستان یک بلیط جمع کن اتوبوس بود. برگردان آزاد عنوان آن می شود: «لطفاً بفرمایید عقب». بونارد آن را کارگردانی کرد که از وقتی شهرتش به عنوان بت سانسهای بعدازظهر افول کرده بود به کارگردانی فیلمهای سینمایی روی آورده بود. این قضیه به سال ۱۹۴۰ برمیگردد. بعد، فیلمنامههای زیادی نوشتم. خیلی زیاد. تماشا هم به مرحلهٔ تولید رسید. بیشترشان کمدیهایی در مایههایی رقت بار بودند. بعد از جنگ، با روسلینی آشنا شدم، و در دم شهر بی دفاع و پائیزا برایش کارکردم. در این زمان بود که درک کردم ـ یا حداقل شک کردم ـ می شود موضوعاتی عمیق را هم در فیلمهای سینمایی بیان کرد. به همین دلیل، فیلمنامه نویسی برای کارگردانان ایتالیایی پس

از جنگ را دو سه سالی دیگر ادامه دادم. هر چند بعد از آن به حالتی رسیدم... نمیخواهم بگویم ناامید، اما وقتی کسی واقعاً عاشق سینماست، نمیتواند روی صحنههای نوشته شده توقف کند. تصمیم گرفتم کارگردانی کنم. اسم اولین فیلمم روشناییهای واریته بود (ترجمهٔ صحیح عنوان این فیلم چراغهای جلوی صحنه است).

### ■ خودت کارگردانیش کردی؟

ت بله، نوشتم و کارگردانیش کردم. داستان گروه نمایشی کوچکی بود که به همراهشان یک سال را در جاده ها گذرانده بودم.

- کی معجزه را نوشتی و در آن بازی کردی؟
- 🗆 وقتی برای روسلینی کار میکردم. قبل از آنکه کارگردانی را شروع کنم.
- پس کار سینمایی جدیت در دوران شکوفایی نئورثالیسم ابتالیایی شروع شد. رابطهٔ بین فیلمهای تو و نئورثالیسم «کلاسیک» بحثهایی زیادی میان منتقدان برانگیهخته است، خودت حس میکنی که کارت به هر صورت از کارگردانان نئورثالیستی مثل دسیکا، روسلینی، لاتواداو... که برایشان کار کرده بودی، ناشی می شود یا تأثیر می گیرد؟
- □ خب، من یکی از اولین کسانی بودم که برای فیلمهای نئورئالیستی فیلمنامه می نوشتم. فکر می کنم تمام آثارم مشخصاً سبکی نئورئالیستی دارد، حتی اگر امروز در ایتالیا بعضی ها این فکر را نکنند. اما این داستان سری دراز دارد. از نظر من، نئورئالیسم راهی برای دیدن واقعیت است، بدون تعصب و بدون دخالت اصول و قواعد دفقط توقف خود است در مقابل واقعیت، بدون هیچ ایدهٔ از پیش طراحی شده.
- منظورت این نیست که صرفاً دوربین را جلوی هزندگی، بگذاری و چیزی که آنجاست فیلمبرداری کنی؟
- ا نه، بحث اصلی برخورداری از حسی نسبت به واقعیت است. طبعاً، همیشه نیاز به تأویل احساس می شود. آنچه در ایتالیا روی داد این بود که بعد از جنگ

همه چیز برایمان مطلقاً نو بود. ایتالیا ویران شده بود؛ می توانستی هر چیزی را که حس می کردی فقط با نگاهی به اطرافت به زبان بیاوری. بعد، نشریات چپی با گفتن آنکه تنها موضوع موجه برای کار سینمایی نمایش چیزی است که در پیرامونتان روی می دهد، روی این جانبداری غیر عمدی سرمایه گذاری کردند. اما این موضوع از دیدگاه هنری هیچ ارزشی ندارد، چون موضوع مهم این است که بدانی چه کسی واقعیت را می بیند. پس، بحث به قدرت نمرکز و نمایش اصل موضوعات ارتباط پیدا می کند. گذشته از همهٔ این حرفها، چرا فیلمهایی که ما می سازیم خیلی بهتر از فیلمهای خبری هستند؟

■ البته، با این وجود، حتی فیلمهای خبری هم تا حالا از طریق گزینشی که فیلمبردار انجام می دهد، یک گام از واقعیت دور شده اند.

□ صحیح... اما اگر فیلمها فقط از طریق چشمی خیلی بی احساس و عینی گرا واقعیت را نمایش دهند، چرا مردم باید سینما بروند؟ خیلی بهتر است که فقط در خیابانها راه بیفتند.از نظر من، معنای نئورئالیسم نگاه کردن به واقعیت از چشمی صادق است ـاما نگاه کردن به هر نوع واقعیت: نه فقط واقعیت اجتماعی، بلکه واقعیت روحانی، واقعیتی متافیزیکی، یا هر چیزی که انسان در درون خودش دارد.

■ منظورت هرچیزی است که برای کارگردان واقعیت داشته باشد؟ □ بله.

■ پس فیلمی که تمام می شود در واقع دو گام از طبیعت فاصله گرفته است: اولی دیدگاه شخصی کارگردان از آن، و دومی تأویل او از آن دیدگاه شخصی.

□ بله، بله، از نظر من، نئور ٹالیسم بحث چیزی نیست که نشان میدهید ـ روح واقعیش در این است که چگونه نشانش میدهید. فقط راه نگاه کردن به اطرافتان است، بدون اصول یا تعصب. افراد خاصی هنوز هم فکر میکنند تئور ٹالیسم فقط برای نمایش گونه هایی مشخص از واقعیت مناسب است؛ و اصرار دارند که آن هم واقعیت اجتماعی است. اما به این طریق، تبدیل به تبلیغات صرفش میکنند، این

یک برنامه است؛ فقط دیدگاههایی مشخص از زندگی را نمایش دهید. مردم نوشته اند که من خائن به آرمان نئور ئالیسم هستم، زیادی فردگرا هستم، و زیادی برای فردیتم احترام قائلم. با این وجود، اعتقاد شخصی من این است که فیلمهایی که تاکنون ساخته م در همان سبک فیلمهای اول نئور ئالیستی بوده اند و به سادگی داستان مردمان را تعریف میکنند. و همیشه، وقت تعریف کردن داستان بعضی از مردمان، سعی میکنم حقیقتی را نشان دهم.

■ هیچ فلسفه پنهانی در فیلمهایت وجود دارد؟ منظورم در کنار توصیف آن چیزی است که از نظر تو حقیقت است.

[.) خب، می شودگفت چیزی که یکی از مهم ترین مشکلات من است، همان چیزیست که بخشی از مضمون تمام فیلمهایم را تشکیل می دهد؛ مشکل وحشتناکی است که مردم در صحبت با یکدیگر دارند ـ مشکل قدیمی ارتباط، عصبیت ناامیدانه همراه بودن، و هوس داشتن ارتباط اصیل و واقعی با شخصی دیگر. این مضمون را در ولگردها، جاده، کلاهبردارها، و حتی در شبهای کابیریا پیدا می کنید. شاید هم عوض بشوم، اما فعلاً کاملاً به طرف این مشکل کشیده شده ام می کنید به این دلیل که هنوز خودم هم در زندگی شخصیم حلش نکرده ام.

■ حس میکنی علت این مشکل در ارتباط میان شخصی این است که نوعی جامعه آفریده ایم که داشتن ارتباط واقعی را برای مردم دشوار میکند ؟

□ فقط از این جهت گناه به گردن جامعه است که جامعه از انسانها تشکیل شده است. ایمان دارم هرکسی باید خودش حقیقت را پیداکند. مطلقاً بی فایده است که بیانیه ای را برای جماعتی آماده کنیم یا فیلمی بسازیم که پیامی برای همگان داشته باشد. اعتقادی به سخن گفتن با جماعت ندارم. چون اصولاً خود جماعت چیست؟ مجموعه ای از افراد بسیار که هر یک از آنها واقعیت خودش را دارد. همچنین علتی است برای اینکه فیلمهایم هیچ وقت پایان ندارد. هیچ وقت راه حل ساده ای ندارد. فکر میکنم (به ممنای واقعی کلمه) ضد اخلاقی باشد که داستانی بگویید که نتیجه گیری داشته باشد. چون در لحظه ای که راه حلی را روی پرده ارائه می دهید

تماشگرانتان را از عمل باز می دارید. چون هیچ «راه حلی» در زندگیهایشان وجود نداشت. فکر میکنم اخلاقی تر ـ و مهم تر ـ باشد که مثلاً داستان یک انسان را تعریف کنیم. پس هر کسی یا حساسیت خودش و بر اساس رشد درونی خودش، می تواند سعی کند راه حل خودش را پیدا کند.

■ منظورت این است که با «پایان دادن» به مشکل، فیلمساز تماشاگرانش را از این احساس دور میکند که آنچه می بینید حقیقت است؟

ای بله، و حتی بدتر از آن، چون وقتی مشکلی واقعی را نشان می دهید و بعد حلش می کنید، بیننده گول این احساس را می خورد که در زندگی خودش هم مشکلات خودشان حل خواهند شد، و می تواند کار روی آنها را به خاطر خودش متوقف کند. با پایان خوش فیلم، تماشا گرت را به تهییج وا می داری که زندگی را به شیوه ای بی تفاوت و پیش پاافتاده ادامه دهد، چون دیگر مطمئن هستند که در جایی، مکانی، چیزی خوشحال کنده برای آنان هم در شرف وقوع است، بدون جایی، مکانی، خیزی خوشحال کنده برای آنان هم در شرف وقوع است، بدون آنکه هیچ کاری با آنها داشته باشد. برعکس، بدون ارائه پایان خوش روی پرده، می توانید وادارشان کنید که فکر کنند؛ می توانید قدری از آن اطمینان رضایت بخش را برطرف کنید. پس مجبور می شوند پاسخهای خودشان را پیدا کنند.

■ این طور که به نظر می رسد فقط محض خاطر فیلمسازی فیلم نمی سازی، بلکه چیزهای مشخصی هست که می خواهی بگویی.

ایا خب، این جوری راه نمی افتم. معمولاً چیزی که مرا در ایده ای سینمایی راه می اندازد آن است که اتفاقی برایم می افتد که فکر می کنم ارتباطی با تجارب بقیه مردم داشته باشم. و این احساس معمولاً یکسان است: اولش سعی در بیان چیزی دربارهٔ خودم است؛ و در جریان آن، سعی دریافتن راه رستگاری، سعی دریافتن راهی به سوی معنایی، حقیقتی، یا چیزی است که برای بقیه هم مهم باشد. و همان طور که اغلب اتفاق می افتد، وقتی مردمی که فیلمهایم را دیده اند ـ نه برای بحث دربارهٔ فیلمهایم، بلکه برای حرف زدن با من دربارهٔ مشکلات شخصی خودشان ـ دربارهٔ فیلمهایم، بلکه برای حرف زدن با من دربارهٔ مشکلات شخصی خودشان ـ به دیدنم می آیند، حس می کنم به نتیجه ای رسیده ام. همیشه فوق العاده اقناعم

میکند. البته نمی توانم کمکشان کنم که مشکلاتشان را روشن کنم، اما به این معنی است که فیلم تأثیر خوبی داشته است.

■ وقتی میگویی این جوری راه نمیافتی، منظورت بیان این مطلب است که «پیام» واقعی فیلمهایت بیرون از دستمایه ها رشد میکنند؟

ا خب، فیلم آمیزهای از موضوعات است و تغییر میکند. این یکی از دلایلی است که فیلمسازی این قدر شگفتانگیز است.

■ می شود دربارهٔ روند کار سینمایی ات حرف بزنی ؟ تشریح قدم به قدم از کارت در هر فیلم مفروض ارائه بدهی ؟

□ اول، باید حسی راهم بیندازد. باید به یک شخصیت یا یک مشکل علاقه مند شوم. وقتی به این مرحله برسم، واقعاً احتیاجی به داستانی با نگارشی خیلی عالی یا فیلمنامه ای با شرح و تفصیل فراوان ندارم. احتیاج دارم بدون آنکه بدانم همه چیز کاملاً نظم و ترتیب پیدا کرده است کارم را شروع کنم؛ در غیر این صورت، تمام لذتش ضایع می شود. اگر همه چیز را از اول می دانستم، دیگر هیچ علاقه ای به انجام آن نداشتم. به همین دلیل، وقتی فیلمی را شروع می کنم، هنوز از انتخاب بازیگر و محل فیلمبرداری اطمینان ندارم. چون به نظر من فیلمسازی به مثابه بازیگر و محل فیلمبرداری اطمینان ندارم. چون به نظر من فیلمسازی به مثابه عزیمت به سفر است. و جالب ترین بخش سفر چیزی است که در مسیر کشف عزیمت به سفر است. و جالب ترین بخش سفر چیزی است که در مسیر کشف می کند. وقتی فیلمی را شروع می کنم با کمال میل نظریات دیگران را قبول می کنم. در کنارم هستند در این ماجرای نو سهیم شوند. مطمئناً بعضی وقتها یادم می آید مشغول فیلمبرداری هستم.

وقتی فیلم تمام می شود، ترجیح می دهم، اگر امکانش باشد، نگاهش نکنم. اغلب به شوخی به تهیه کننده ام می گویم: «بگذار این یکی را تدوین نکنیم؛ بگذار به جایش جدیدش را درست کنیم.» اما تمام فیلمهایم را خودم تدوین می کنم. تدوین یکی از حسی ترین وجوه فیلمسازی است. از هر چیزی هیجان انگیز تر دیدن فیلمی است که شروع به نفس کشیدن می کند؛ مثل دیدن فرزند تان است که

بزرگ می شود. هنوز ریتم درست تعریف نشده و سکانس به وجود نیامده است. اما هیچ وقت دوباره فیلمبرداری نمیکنم. ایمان دارم که فیلم خوب باید نقصهایی داشته باشد. باید مثل زندگی، و مثل مردم، اشتباهاتی داشته باشد. باور نمیکنم که زیبایی، به معنای کمال، وجود داشته باشد ـ مگر شاید در مورد فرشتگان. زن زیبا ا گركامل نباشد، فقط جذاب است. مهمترين موضوع اين است كه بينيد فيلم زنده است. این پرارج ترین لحظهٔ فیلمسازی است: وقتی فیلمی شروع به زندگی میکند. و هیچ وقت برنمیگردم که بینم تا حالا چکار کردهام ـ تمام فیلم را یکسره تدوین میکنم. وقتی تمام میشود و به اتفاق نمایش میروم که برای نخستین بار آن را بینم، دوست دارم تنها باشم. می توانم بیان کنم که دقیقاً چه اتفاقاتی می افتد. من فیلم را نگاه میکنم؛ فیلم مرا نگاه میکند. اتفاقات زیادی میافتد. ایده هایی متولد می شود؛ ایده هایی می میرد. بعد «تمیز کردن» فیلم را شروع می کنم. ما در ایتالیا، وقت فیلمبرداری در محل، از صدابرداری سرصحنه استفاده نمیکنیم، اما تمام حاشیهٔ صوتی را در استودیو بازسازی میکنیم. اما باز اولین نسخهٔ آماده صدای محل فیلمبرداری را روی خودش دارد. وقتی که حذف می شود، باز هم اتفاقی می افتد، هنوز هم نسخه اول حال و و هوای ماجرای فیلمسازی را دارد ـ قطاری که گذشت، بچهای که گریه کرد، پنجرهای که باز شد. افرادی که به یاد می آورم که در محل فیلمبرداری همراهم بودند. سفر را به یاد می آورم، دوست دارم این خاطرات را به حافظهام بسپارم. وقتی حاشیهٔ صوتی تمیز و جدید را روی آن میگذارند، مثل پدری میشوی که برای اولین بار می بینی دختر کوچکت دارد ماتیک می زند. باید این مخلوق جدید راکه پدیدار میشود بشناسی؛ باید سعی کنی که دوستش داشته باشی. بعد وقتی موسیقی را اضافه کردی، باز هم چیزی اضافه می شود و چیزی از دست میرود. هربار که دوباره ببینی، حس جدیدی بدست میآوری. وقتی کار کاملاً تمام شد، دیدگاه عینی گرایت از دست رفته است. بعد، وقتی دیگران آن را مى بينند، خودم شخصاً واكنش نشان مىدهم ـ حس مىكنم آنها هيچ حقى ندارند هیچ چیزی دربارهٔ فیلم من بگویند. اما با وجود این به دقت گوش میکنم ـ سعی

میکنم بفهمم برای آنها هم فیلم زنده است یا نه.

■ حسی میکنی در تمام فیلمهایی که ساختهای، همیشه به آن چیزی که سعی میکردی در زمان شروع ساخت فیلم بگویی، وفادار ماندهای؟

🗆 بله، همين طور است.

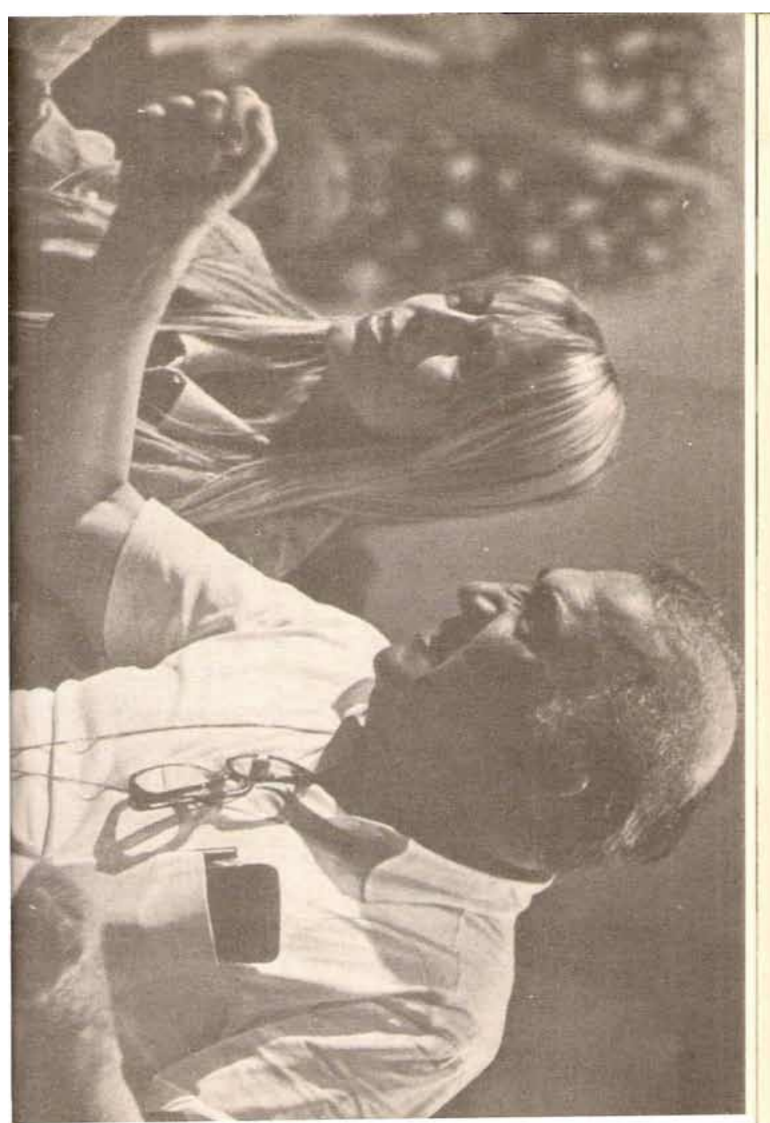
■ حس میکنی رابطه ای میان کارت و نویسندگان امروز ایتالیایی ـ مثل کارلو لوی و انیوفلایانو ـ وجود دارد؟

ن بله، من فكر مىكنم اين هسته نئور اليسم در سينما بر تمامى هنرها تاثير گذاشته است.

■ خودت به جز فیلمنامه نویسی هیچ تجربه ای در زمینه نویسندگی داری؟

🗆 نه، فقط چند داستان کوتاه وقتی در روزنامه کار می کردم. اما از آن زمانی که فعالیت سینمایی را شروع کردهام، نه. واسطه بیانی متفاوتی است. نویسنده می تواند همهٔ کار را خودش بکند - اما باید منضبط باشد. باید ساعت هفت صبح از خواب بیدار شود، و در اتاقی با یک ورق کاغذ سفید تنها بماند. من برای این جور کارها زیادی ولگرد هستم. فکر میکنم بهترین واسطه برای بیان خودم همین باشد. من عاشق تلفیق بسیار گرانبهای کار و زندگی دسته جمعی هستم که اقتضای فیلمسازی است. رویکرد من به فیلمسازی به طریقی بسیار شخصی است. به همین دلیل هم خودم را نئورئالیست می دانم. هر تحقیقی که انسانی دربارهٔ خودش، دربارهٔ روابطش با دیگران و راز زندگی انجام میدهد، جستجویی روحانی و ـبه معنای واقعى كلمه مذهبي است. گمان مىكنم كه وسعت فلسفة رسمى من همين باشد. من به همان طریقی فیلم میسازم که با مردم گفت وگو میکنم ـ چه دوست باشند، چه دختر، یاکشیش یا هرکس دیگر. در جستجوی اندکی روشنگری. این معنای تئور ثالیسم برای من است، به مفهوم اصیل و ناب کلمه. جستجویی در اندرون خود و دیگران در هر راستایی که زندگی در آن وجود داشته باشد. تمام فلسفهٔ رسمی که شاید به آثارم مربوط بدانید این است که در آنها هیچ فلسفهٔ رسمی وجود ندارد. در فیلمسازی هم مثل زندگی، باید از تجربیاتی که زندگی عرضه میکند بهره ببرید؛ از آن تجربیاتی که مربوط به خودتان و دیگران است. با این تفاوت که در فیلمسازی؛ فقط حقیقت مطلق کارگر خواهد بود. شاید من در زندگی دزد یا کلاهبردار باشم، اما این در سینماکارگر نخواهد بود. فیلم آدم مثل یک مرد برهنه است ـهیچ چیز نمی تواند پنهان بماند. باید در فیلمهایم حقیقتگو باشم.

ترجمة كاميار محسنين



# سینما، زن است گفتوگو گیدئون با کمن با فلینی

گفت و گوگید تون با کمن با فلینی در اولین روز اکران شهر زنان در رم

باکمن: فکر می کنم جایی در حرفهایمان، باید از شما تشکر کنم که تقاضای
مصاحبه ام را قبول کردید. چون این طور که از حرفهایتان برمی آید، چندان دل خوشی
از روزنامه نگارها ندارید. ولی می خواهم بدانید که این تشکر من تنها از طرف یک
روزنامه نگار نیست، چون همان طور که لابد متوجه شده اید، این یک مصاحبه به
معنای واقعی کلمه نیست. من فقط دارم سعی می کنم از شما کمک بگیرم که بعضی
چیزها را برای خودم روشن کنم و در واقع علت تشکرم از شما برای توانایی تان در
گذشتن از مرزهای مینما و آثار خودتان و همهٔ آن چیزهاییست که مورد علاقهٔ
روزنامه نگارهاست و اینکه به من این امکان را می دهید که واقعی ترین مشکل امروز را
حلاجی کنم: «مشکل از بین رفتن ارزشها و گرمای روابط انسانی.»

□ فلینی: هیچ وقت نگفتهام که روزنامهنگارها را دوست ندارم، خون بهطرز مسخرهای به شما حسودی میکنم. حرفهٔ شما برایتان امنیت ایجاد میکند. این

روزها، روزنامه نگار بودن تنها شغلی است که آدم را در مقابل سقوط بیمه می کند. شماها خود تان شاهدید. هرچه شاهد چیزهای بد تری باشید، کسب و کار آن بیشتر رونق می گیرد. شماها شاهد وحشت هستید. و همه از همین شهادت شما تعریف و تمجید می کنند. شماها شاهد مهم و عینی حوادث وحشتنا ک می شوید. به خصوص وقتی که آن چیزی که شاهدش هستید، غیرانسانی و مخرب باشد. بعضی وقتها به نظرم می رسد که روزنامه نگار بودن تنها شغل مجاز این روزهاست.

این را هم بگویم که این حرفها را دارم از نقطه نظر روانشناسی میگویم. به هرحال روزنامه نگاربودن هم یک جور گذران زندگی است، یک جور انجام مأموریت، یک جور کسب و کار. ولی شماها قویترید، چون غریبه می مانید، درگیر نمی شوید، فقط شاهد ماجرا هستید. وقت درگیر شدن را ندارید و یک بهانهٔ بزرگ هم دارید: اینکه باید برای دیگران هم تعریف کنید. کمتر از بفیه گیر می افتید. تقریباً مثل این می ماند که آدم بازیگر باشد و زندگی خیالی و جعلی را تجربه کند. بازیگرها عمر طولانی تری دارند. در نودسالگی هم مجبورند گریم کند که پیر به نظر بیایند. این کنار ماندن، خاصیت محافظی دارد که آدم را نجات می دهد و به نظرم روزنامه نگارها هم تقریباً چنین حالتی دارند.

■ آن زمانی که خودتان هم توی مطبوعات کار میکردید، همین احساس را داشتید؟ و در ضمن، مگر فیلمسازی هم یک جور شاهد بودن نیست؟ به نظرم این طور می آید که فیلمهای اخیرتان از این نظر خیلی قوی هستند، بیشتر از همیشه احساس تعهد در آنها به چشم می خورد.

□ نمیخواهم بگویم که هنرمندان این جوری نیستند. هنرمند هم یک جور شاهد است، فقط مثل یک روزنامه نگار مستقیم و بی در دسر نیست. درگیریش بیشتر می شود، چون در سطح عمیق تری با حوادث سروکار دارد و با آنها زندگی میکند. فقط شاهد نیست، تفسیر هم میکند. ولی هنرمند هم بعضی و قُتها با بیان چیزی که شاهد بوده، تسکین پیدا میکند. بیان هنرمند مثل یک صافی می ماند که همه چیز از آن رد می شود: احساسات، شوکها، خشمها، ترسها، ناکامی، عشق،

حساسیت، جهان بینی؛ و این صافی بعضی از چیزهای زجرآور را به خودش می گیرد. و تلاش برای یافتن «چگونگی» بیان و «چگونگی» برقراری ارتباط هم بی تأثیر نیست و به این ترتیب، یکدفعه تمام مشکلاتت با واقعیت، با احساساتت مشکل این که موجودی ضعیف و ناچیز هستی ـ تبدیل به مشکلات زیبایی شناختی می شوند.

■ همهٔ اینهایی که گفتید در مورد رابطه تان با اثرتان بود. بعدش چه اتفاقی می افتد، موقع ارتباط اثر با مخاطبانش؟ آنها این صافی را حس نمی کنند، تا باعث بشود که کمتر درگیر شوند؟

□ من به طرز غریبی با این بخش از زندگی هنریم، سر و کاری ندارم. نه به این دلیل که فکر کنم به من ربطی ندارد، با از سر بی اعتنایی، بلکه این مرحله مرحله ادامهٔ حیات فیلمم در بین مردم، خارج از محدودهٔ آگاهی من قرار دارد. ساختن فیلم تمام انرژیم را می گیرد. فیلمسازی، علاوه بر تمام مشکلاتی که همهٔ هنرمندان با آنها روبه رو هستند، شما را درگیر یک جور رسالت اجتماعی می کند. فقط خلق یک اثر نیست، یک جور فرماندهی هم هست؛ حس می کنی که در رأس هرم هستی. فیلمسازی استعارهٔ یک جور مدینهٔ فاضلهٔ اجتماعی ست: اینکه همه با هم کاری را انجام دهند که یک نفر کارگردانش است، ولی در خدمت یک هدف مشخص ....

■ و همهٔ هنرمندان هم در پناه این رسالت اجتماعی از مشکلات واقعیت می گریزند؟

□ در پناه اسطورهاش. در پناه تلاش برای کشف یک رؤیا. مثل این می ماند که گروهی روی یک مشکل علمی کار کنند و راه حلش را پیدا کنند، یا به یک جستجوی جغرافیایی بروند و قارهٔ جدیدی راکشف کنند، یا روی مشکلی فلسفی کار کنند. اسطورهٔ کشف یک ناشناخته، با درگیر کردن آدم در چیزی بزرگتر و مهمتر از خودش، او را در پناه خودش می گیرد و آن چیز مهمتر، رسیدن به هدف است.

■ ولی از آنجایی که انگار هدفهای بدست آمده خیلی زود از چشمها میافتند، به نظر می رسد که آدمها بیشتر به روند رسیدن به هدف علاقمندند تا خود هدف.

□ البته؛ ولی فکر نمی کنم که این آگاهانه باشد. ما یادگرفته ایم که تولید کنیم و از روی میزان دستیابی به هدفها مورد قضاوت قرار می گیریم، و دلیل افسردگیمان هم همین است. اگر می توانستیم کار کردن برای رسیدن به هدف را کنار بگذاریم و برای نفس کار، کار کنیم، شاید آرامش بیشتری پیدا می کردیم. سیستم آموزشی ما ادعا می کند که آن بیرون، موفقیتهایی هست که انتظار ما را می کشند. ولی البته چنین چیزی وجود ندارد. فقط سفری به این جهان بیرون. و احتمالاً برای همین هم هست که دوست ندارم راجع به فیلمهایی که ساختهام یا راجع به مرحلهٔ برخوردشان با مخاطب، حرف بزنم. نه به دلیل سؤالهایی که راجع به گذشته می شود، راجع به چیزهایی که پشت سر گذاشته ام، بلکه چون احساس می کنم دلمشغولی گذشته، باعث می شود عقب بمانم. نمی گذارد سفرم را به ماورای مرزهای این کویر، ادامه دهم. بالاخره، آمده ام به این دنیا که چه کنم؟ یک مرزهای این کویر، ادامه دهم. بالاخره، آمده ام به این دنیا که چه کنم؟ یک میخواهد بروم، درجا نزنم. می دانید که، یک چیزی مثل کاروان...

این طرف و آن طرف، زیاد راجع به آن لحظه حرف زده ام، که معمولاً موقع میکس نهایی پیش می آید؛ لحظه ای که یک دفعه حس می کنم فیلم حیات مستقلی پیدا کرده . متولد شده (بخشید که حرفهای رومانتیک می زنم!) و هرچند که هنوز آنجا نشسته ام و مثل اختاپوس، دستهایم را روی اهرمهای کنترل صدا دراز کرده ام تا به سمت زندگی آن را هل بدهم و مثل فرانکشتین انرژی را به کالبدش بدهم و با وجود این واقعیت که هنوز با تنک تک ذراتش احساس بکی بودن می کنم، ولی می بینم که از درونم بیرون می زند؛ برای همیشه.

بعد، آن لحظهٔ رسیدن به آگاهی می رسد، لحظهٔ روشن شدن ذهنت: هرکاری می توانستی کردهای، از آن مراقبت کردهای، دوستش داشتهای، راهنماییش کردهای، همهٔ جزئیاتش را در نظر داشتهای، همه چیز به آن دادهای، کوچکترین

عناصرش را هم برنامه ریزی کرده ای، هیچ چیز را به تصادف واگذار نکرده ای و یکدفعه از تو جدا می شود. دیگر روی پای خودش می ایستد و از آن لحظه به بعد، من هیچ رابطه ای با آن ندارم و احساس پدری هم نمی کنم. از آن لحظه به بعد، زندگی این موجود، این دوست، این هیولا این شکل تقریبی حیات برایم جالب نیست.

البته اگر بگویم اصلاً برایم مهم نیست که چه اتفاقی برایش میافتد، دروغ گفتهام. خوشحال میشوم که راه خودش را پیدا کند. به هرحال ترجیح می دهم که راه برود تا اینکه با سر به زمین بخورد. ولی دیگر هیچ پیوندی را با آن احساس نمی کنم. همین باعث می شود که حرف زدن راجع به آن و تفسیر کردنش، برایم مشکل باشد. به طرز مبهمی به نظرم کار بی شرمانه ای می آید و صرفاً به این دلیل که سازندهٔ فیلم من بوده ام، حس می کنم که حق ندارم درباره اش بحث کنم. در آن لحظه، حس می کنم که کمتر از دیگران می شناسمش.

■ جقدر بد که مادرها معمولاً این طور برای فرزندانشان احترام قائل نیستند، وگرنه مردانی بیشتر متکی به نفس داشتیم که تنها هدفشان هم رسیدن به هدف نبود.

□ آن ارتباط عمیقاً مذهبی با زندگی، فقط آن زمانی ممکن بود که آدمها توی قبایل کوچک زندگی میکردند، توی شرایط طبیعی، ولی حالا دیگر کار از گار گذشته و آدمها نمی توانند به گذشته برگردند. شاید بعضی شکلهای جدید شناخت و سیستمهای زندگی در گروههای کوچک به وجود بیاید، ولی به نظرم می آید که آدمها دیگر حتی به دانستن هم علاقهای ندارند، یا به تغییر دادن شرایط موجود، یا جستجو برای چیزی تازه. روزبه روز بیشتر متوجه این موضوع می شوم که چیزهایی که به شدت آزارمان می دهند، جایمان را تنگ می کنند و دلتنگی مبهمی برایمان به وجود می آورند، برای مردم ناشناخته اند و همه هم می خواهند که اوضاع همین طور بماند. نمی خواهند تکان بخورند و اگر وادارشان کنی تا گوش بدهند، آزارشان می دهی. می شوی یک موجود مزاحم، یک چیز کسالت آور.

■ زندگی قبیلهای، آنطور که شما می گوید در شرایط طبیعی، مثل زندگی

اعضای گروه فیلمسازی می ماند که برای هدف مشترکی دور هم جمع شده اند، نه فرار از شناخت و درگیری و مسئولیت. به نظرم می آبد که در فیلم شهر زنان هم هدف مشترک گروه فیلمسازیتان نمایش وضعیتی ست که بر اثر شکسته شدن همین پیوندهای قبیله ای - از پیوندهای قبیله فراموش شده ای به نام «خانواده» گرفته تا اعتقاد به استقلال زنان \_ به وجود می آید. در فیلمتان نشان داده اید که استقلال و جدایی زنان و مردان، راهیست که به بن بست می رسد. منظورتان از ساختن این فیلم، نشان دادن همین خطر بوده ؟

□ خیلی خوشحالم که شما فیلم را از این دریچه می بینید، مطرحکردن یک مشکل و پاسخ ندادن به آن معمولاً مردم راکمی معدب میکند (هرچند که دادن چنین پاسخی برای هنرمند ـ به خصوص در سینما ـ محال به نظر می رسد). مردم انتظار یک جور راه حل را دارند. همه دنبال یقین و قطعیت هستند و همین انتظار باعث می شود که فیلم را آن طور که هست، نبینند، آن طور که منظور سازندهاش بوده است. همیشه منتظریم تا دیگران شعار بسازند و ما مثل قرص، همراه غذایمان بخوریم. دیگر به کار انداختن فکر خودمان برایمان آزاردهنده شده و از تجزیه و تحلیل زندگی خودمان کسل میشویم و تازگیها هم که پرداختن به مسائل شخصی تقبیح شده و مجبوریم در قالب طیقات و گروههای اجتماعی فکرکنیم... یک جور از بین بردن فردیت... به فرهنگ جوانان امروز نگاه کنید: یک زمانی سالمندان به دلیل تجربه و آگاهی شان مورد احترام بودند و نفوذ زیادی هم روی دیگران داشتند ولی امروز آنها را بی مصرف می دانند، به خصوص در کشورهای در حال توسعه. در جوامع سرمایه داري تكامل یافته، این حالت خفیف تر است. مثلاً در انگلستان، کسی که توان تولید را از دست بدهد، باز هم شرایط قابل قبولی دارد، یا لااقل در شصت و پنج سالگی سرش را زیر آب نمیکنند.

■ فکر میکنید چرا انگلستان را برای زندگیکردن انتخاب کردهام؟

□ این سؤال بود یا جواب؟ به نظرم همهٔ ما داریم از این سقوط جهان به چیزی پناه می بریم؛ یکی به کارش، یکی به مهاجرت... پس دارید از رم می روید؟

■ خب، هنوز آپارتمانم را توی پانتئون دارم، ولی آمدنم به اینجا مدام کمتر و کمتر می شود. به خصوص توی تابستان که سر و صدا و بدخلقیهای مردم هم غیرقابل تحمل می شود. چیزی که بیشتر از همه اذیتم می کند، این بی احترامی آدمها به همدیگر و به سنتها، عقاید، احساسات و ارزشهاست. کار به جایی رسیده که حتی گفتن این حرفها هم باعث می شود که مسخرهات کنند. یک چیز دیگر هم برایم قابل هضم نیست: این شبیه شدن همه به هم و فقدان اصالت. هیچکس بجز حداقل کارهای ضروریش قدمی هم برنمی دارد و هیچکس فکر تازهای برای مطرح کردن ندارد. ولی فکر نکنم این حالت مخصوص رم باشد... می بینم که با سر تأیید می کنید؛ پس می توانم بگویم که فیلمتان دربارهٔ همین سقوط ارزشها و از بین رفتن ابعاد انسانی در زندگی معاصر است؟ راجع به پایان دوران با هم بودن؟

البته، و خوشحالم که چنین نقطه نظر تکان دهنده و در عین حال، هشدار دهندهای دارید. چون واقعاً هم ماجرا به همین شکل است. ولی در عین حال، نمی خواهم در کشورهای دیگر فکر کنند که این فیلم را به عنوان یک بیانیهٔ سیاسی ساختهام. همان طور که می دانید، همیشه از چنین کاری طفره رفته ام، چون به نظرم خیلی دست و پایم را می بندد. درست نیست که تلاشم برای داستان سرایی و نمایش زندگی، با چنین مرز بندیهایی محدود بشود. ولی اگر «سیاسی» بودن به معنای افشای نادرستیها باشد، به معنای برملاکردن دروغها، حمایت از جمع شدن عقاید، انکار افکار متحجر، احترام گذاشتن به آزادی دیگران، درک این نکته که محدودهٔ آزادی هرکس آنجا تمام می شود که آزادی دیگری شروع می شود؛ باید محدودهٔ آزادی همههٔ فیلمهایم سیاسی بوده اند و خواهند بود.

■ در فیلمهای قبلیتان، همیشه در پایان فیلم قهرمان داستان وحشت وجودیش را می پذیرفت. در واقع، آن فیلمها پایانی نداشتند، فقط امیدی برای درک مفهوم زندگی را القاء می کردند. و یک حس تعادل میان بدنهٔ فیلم و درام انسانیش وجود داشت و به یک جود امید مذهبی برای رستگاری انسان منتهی می شد. ولی در این فیلم به نظرم کفهٔ وحشتناک ماجرا سنگینی می کند.

در پایان شهر زنان، قهرمان داستان آگاهانه این حقیقت را می پذیرد که دارد

خواب می بیند. وقتی در قطار بیدار می شود و تصمیم می گیرد دوباره بخوابد چون واقعیت آزاردهنده دارد برمیگردد (زنش را میبیند که جای فسینیست نشسته، فمینیست یک بدکاره از آب درآمده و معلوم می شود که آن دو تروریست زن، دختر مدرسهای بودهاند). در واقع می پذیرد که به تونل برگردد، با علم به اینکه حالا به عمق درون خودش دست پیداکرده است. این بار او خواب می بیند، چون تصميم گرفته كه خواب ببيند. خوابي آگاهانه، با درك كامل اعماق وجود؛ خواب یک شاهد. او آگاهانه به خوابش برمیگردد تا ارتباطی روشن تر با خودش برقرار كند. روشن و در عين حال مجذوب كننده؛ پرشور و شوق ولي با احساس فاصله. عمداً بدون هیچ عمدی ـ که فکر میکنم این عبارت را در کتابی دیده ام، ولی نمی خواهم حرفهای فلسفی احمقانه بزنم . تصمیم میگیرد که سفرش را ادامه دهد، ولی با چشمانی که برای خواب دیدن باز کرده. در واقع، در آخرین نمای فیلم، یعنی نمای بعد از عنوانبندی پایانی که با رفتن دوبارهٔ قطار به تونل، چند فریم هست که در آن پرتوی از نور در تاریکی به چشم می خورد. گذر از دل شب در درون تونل. فقط به اندازهٔ بیست فریم؛ صدای فیلم هم تا آن لحظه فروکش کرده، برای همین هم امیدوارم آپاراتچیهای سراسر دنیا این اشارهٔ ظریفم را قطع نکنند (كه البته چندان هم اميدوار نيستم) و تماشا گران هم زود از روى صندليشان بلند نشو ند.

#### ■ پس امیدی هست؟

□ نه دقیقاً. «امید» کلمهٔ غمناکی است. من ترجیح می دهم راجع به ایمان حرف بزنم. لابد به چیزی ایمان دارم که حالا اینجا هستم. در فیلم، قطار از تونل بیرون نمی آید، ولی آن لکهٔ نور هست. چهطور می شود که کسی به هیچ چیز ایمان نداشته باشد؟ من چیزی نمی دانم گیدئون، و ایمان از پذیرفتن این حقیقت سرچشمه می گیرد که آدم هیچ چیز نمی داند...

<sup>🖿</sup> ایمان به نوع بشر؟

<sup>🗖</sup> ايمان به خود.

#### 🗖 ایمان به کارتان؟

□ خودت چنین ایمانی نداری؟ اینجا نشسته ای و با من مصاحبه میکنی ـ به این کاری که میکنی ایمان نداری؟

■ نه زیاد، یک مقدارش برای گذران زندگی است، یک مقدارش هم بهانه است و فقط یک جایی در آن اعماق وجودم، معتقدم یک جایی گوشهٔ این دنیا، یک نفر ممکن است یک جوری این مصاحبه را بخواند و از آن استفاده ای بکند، شاید دو سه نفر، شاید هم بیشتر. ولی مسلماً نه خیلی زیاد. فیلمسازی با یک چنین دیدگاهی مثل خودکشی می ماند، برای همین هم فکر کنم ایمان شما به کارتان بیشتر باشد.

□ ولی ایمان یعنی همین. یعنی کاری را بکنی که باورش داری، حالا هرجور که باشد. کاری بکنی که از درونت باشد. اینکه بدانی یک نفر این مصاحبه را می خواند، روی رابطهات با دوسنت فدریکو افلینی آثیر می گذارد، و روی چیزی که داری برای معرفیش (و معرفی خودت) خلق می کنی ـ این عشق به گفتن، به نوشتن، خود ایمان است و شاید ما هم به طرز مسخرهای از اینکه شاهد وقایع اطرافمان هستیم، لذت ببریم.

■ آنجایی از فیلم که زنها ماسترویانی را به دادگاه می برند، ازش می پرسند «چرا خواستی که مرد به دنیا بیایی؟ شاید هم بتوانم از شما بپرسم: چرا خواستید که در این دوره به دنیا بیایید؟ شاید جواب هر دو سؤال این باشد که «دست من نبود»، ولی صرف مطرح کردن این سؤال به معنای این نیست که «حالا که این طور شده، حداکش استفاده را از آن بکن؟ به هرحال، ایمان به انجام کاری، لزوماً به معنای ایمان به مفید بودنش هم نیست.

□ خب، چه می شود کرد؟ چه کاری از دست کسی برمی آید؟ روی خودت متمرکز شو. نه برای اینکه ارتباطت را با دیگران قطع کنی، بلکه چون فقط در خودت می توانی معنای زندگی را پیدا کنی، با انجام آن کاری که بلدی، با جنگیدن در مقابل تمام تردیدها و سرگشتگیهای فلج کننده ات. این کار شاید چندان مهم به نظر نیاید ولی برای من یک انقلاب واقعیه. و مطرح کردن این تقطه نظر هم، می تواند انقلابی ترین دیدگاه ممکن باشد. در هر حال، تنها چیزی است که به نظر

من می رسد. من نمی توانم اعتقادم را به کارم از دست بدهم. هرچند که حس می کنم که روزبه روز مشکل تر می شود، هرچند که بعضی وقتها به نظرم مسخره می آید که صدنفر را دور خودم جمع می کنم تا یک پر نو خاص نور را از یک زاویهٔ خاص روی موهای طلایی بازیگر زنم بیندازند... ولی اگر به این دیبوانه بازی اعتقاد نداشتم، به این اصرار دیوانه وار روی جزئیات، روی این سختگیری، و اگر از دیگران هم نمی خواستم که در این دیوانه بازی شریک شوند، واقعاً امروز از هم می پاشیدم. روش من برای ایمان به خودم ـ و بنابراین، به کارم ـ این است. آدم مجبور است که محدودیتهای خودش را هم بشناسد، و یاد بگیرد که درون همین محدوده کار کند و محدودیتهای من هم اینهاست. بیرون این محدوده، من هیچ ادعایی ندارم.

#### یرون از محدودۀ سینما چطور؟

□ به نظرم می آید که بیرون از این محدوده چندان برایم جالب نیست. این محدوده، این چارچوب، که بعضی و قتها هم به نظر می آید می خواهد آدم را خهه کند، به آدم نظم می دهد و محدوده ها را مشخص می کند. و منظورم از «محدوده» جنبهٔ دست و پاگیر آن نیست، بلکه نیاز به حفظ خلاقبت در یک چارچوب مشخص است که به آدم انرژی می دهد. فقط آن کسی که توی زندان است، می تواند راجع به آزادی حرفهای تکان دهنده و احساس برانگیزی بزند. کار خلاق احتیاج به محدودیت دارد، به یک جور قید و بند، به غل و زنجیر، اینها اجزای جدایی ناپذیر رؤیا پردازی هستند. مطمئنم که در طول تاریخ، همیشه هنرمندان این نیاز را حس کرده اند.

■ انگار شما بیشتر از آن که آثارتان نشان می دهد نسبت به کارتان خوش بین هستید. لااقل نسبت به آن چیزی که شهر زنان نشان می دهد دکه شاید قضاوت منصفانه ای هم نباشد.

ا باید هم این طور باشد. باید این چشمانداز بیکران مکانیسم فیلمسازی درا کنار هم بگذارید و بتوانید دریایی از شور و اشتیاق را روی پرده خلق کنید.

خوش بینی و ایمان لازم است به شما نیرو بدهد تا دیگران را هم درگیر کنید. ولی در هر حال، من خودم را بدبین نمی دانم و فکر هم نمی کنم که در سینما، بدبینی پیام نهایی باشد. حتی نه از جنبهٔ ایدئولوژیک، چون شهر زنان با تصمیم قهرمان داستان به ادامهٔ سفر تمام می شود، آن هم بعد از آن خواب ناراحت کننده و وحشتناک. او همراه دیگران می رود و تصمیم دارد که ارتباطش را با آنها و با درونش قطع نکند، تا ببیند از این آخرین تلاشش به چه نتیجهای می رسد. و این حقیقت که تنهٔ فیلم ـ یعنی همان خواب ـ به نظر بدبینانه می آید، تا حدی به دلیل انتظارات سطحی و خوش بینانه است. اگر انتظار تسکین و آرامش از آن داشت باشید، مسلماً سرخورده تان می کند. فکر نمی کنم برای کسی که تلاش می کند چشم انداز تازه ای به ما ارائه کند، «بدبین» توصیف مناسبی باشد. به نظرم مهم است که آدم هرچند وقت یکبار، زاویهٔ دید و فاصلهٔ کانونیش را نغییر بدهد، تا همه چیز را از چشم انداز دیگری ببیند. حتی اگر این کار برای کسانی که احتیاج به آرامش، بقین و سربناهی دارند، یک جور زمین لرزهٔ ذهنی به حساب بیاید.

فکر میکنم برای آنهایی که زندگی را نوعی سفر میدانند و آنهایی که همزمانی و همسویی نقطه نظرهای مختلف را درک میکنند، این نکته کاملاً واضح است. آن کسی که با زدن مثالی از زندگی خودش یا با بیان افکار و خیالبافیهایش، دیدگاه تازهای به ما ارائه میدهد، به ما کمک میکند تا مفاهیممان را از قفسههای غبارگرفتهٔ ذهنمان بیرون بکشیم، از آن قفس تنگ حسابگریهایمان و به آنها معنای مرموزی می بخشد؛ معنایی که کمتر قابل پیش بینی است دفکر نمی کنم چنین کسی استحقاق اتهام «بدینی» را داشته باشد. برعکس، به نظرم کاملاً واقع بین است.

■ حالاکه فیلم تمام شده و برای تماشاگران خاص هم نمایش داده شده، واکنش شما در مقابل واکنشهای آنها چه می تواند باشد؟ در مجموع، به نظرتان آمادگی ابهام و معنای چندگانهٔ فیلم را دارند؟

🗖 راستش این نمایشهای خصوصی را چندان دنبال نکردهام، ولی ظاهراً بین

منتقدها که تنش ایجاد کرده. به من گفتند که بعد از یک نمایش خصوصی برای تماشا گران جوان در رم، خیلیها گیج و سرگردان از سالن بیرون آمدهاند و بعضی از خانمها هم عصبانی بودهاند. به نظرم تماشا گرها به قدر کافی خودشان را به حکایت فیلم نمی سپارند. هرچه باشد، تمام تلاش من برای نقل یک حکایت بوده؛ یک چیزی شبیه ماجرایی که کسی بعد از شام برای دوستانش تعریف کند. و وقتی نمی توانند خودشان را به حکایت فیلم بسپارند، به نظرم نمی توانند متوجه بشوند که شهر ذنان فیلمی دربارهٔ سینما به دید یک زن و نگاهی به زنانگی سینما و کشف این زنانگی. این را بخاطر آن صحنهٔ بیست پسربچه که روی تختخوابی فیلم تماشا می کنند نمی گویم، بلکه برای کل فیلم می گویم، به دلیل شبوهٔ بیانش و نقل قولهای پنهانیش ـ و منظورم فقط نقل قول از تاریخ سینما نیست.

فیلم سعی میکند راهش را به عنوان یک سرگرمی بعدازظهر بازکند، از آن فیلمهایی که بعدازظهرهای سالهای دههٔ ۱۹۳۰ در ایتالیا می دیدیم یا چیزی شبیه یک سیرک که حالا دیگر چندان تشبیه معناداری نیست. این از آن حکایتها نیست که احتیاجی به «فهمیدن» داشته باشد؛ تازه مگر چیزی برای فهمیدن هم دارد؟ فقط چند تا «نمایش» است، مثل نمایشهای سیرک که بعضی هایشان شما را غمگین میکنند، بعضی هایشان شما را می خندانند و بعضی ها هم تأثیری ندارند. بیشتر یک جور ادای دین به سینماست، نه رقیبی برای شاهکارهایش.

### ■ منظورتان از سینما به دید یک زن، چیست؟

□ فکر میکنم سینما به دلیل ماهیت آیینیاش، شبیه یک زن است. سالن نمایشی که به رحم می ماند، با آن تاریکی جنینی. و ماکاری میکنیم تا پردهٔ سینما، تصویری از خود ما را منعکس کند، یعنی همان انتظاری که از زنها داریم. زن مجموعه ای از تصاویری است که مرد ابداع کرده و در طول تاریخ به تصویر رؤیایی ما بدل شده.

پس آنجاکه دختر تروریست در پایان فیلم شهر زنان، به آن بالن بزرگ شلیک
 میکند که نشانهٔ زنانگی است، در واقع دارد به سینما شلیک میکند؟

□ با این فرق که آن دختر هم خود مارچلوست. همهٔ فیلم یک خواب است و
 در خواب همهٔ آدمها در واقع همان کسی هستند که خواب را می بیند.

■ یعنی یک جور تصور آدلری؟ اینکه هرچیزی که خواب می بینی، خودت است؟

ابه نظرم این ایده به چیزی حدود دو هزار سال پیش برمی گردد... به هرحال، وقتی مارچلو/اسناپوراز تصور تازهای از آزادی خلق می کند، تصور تازهای از زنانگی به شکل حضرت مریم، به شکل همسرش، به شکل بالنی که او را از واقعیت نجات می دهد و با خود می برد، بخش دیگری از وجودش، با ترس از اینکه همهٔ اینها یک خواب باشد، به آن شلیک می کند. آن هم بخشی از وجود خودش است، تروریستی که رؤیا را می کشد. به هرحال، به زمین برمی گردد، با امید اینکه زن دیگری نجاتش دهد. ولی بیدار می شود و می بیند که دوباره در قطار است، ولی با این فرق که عینکش که در خواب شکسته بود، واقعاً شکسته...

■ پس همهٔ زنهایی که اسناپوراز در فیلم خواب می بیند، در واقع خود او هستند و فیلم مهان طور که در اولین ملاقاتمان گفتید ـ راجع به مردهاست نه زنها، یا راجع به یک مرد.

ابهامهای اوست، آن بخشی از وجودش که نمی شناسدش، ولی حس می کند که به ابهامهای اوست، آن بخشی از وجودش که نمی شناسدش، ولی حس می کند که به خلق فرضیه های تازه دربارهٔاش، نیاز دارد. او از طریق زنها، خودش را جستجو می کند یا آن بخشی از خودش را که زنانه است. ولی پیداست که چیزی راجع به زنها نمی داند و در تمام خوابش نمی تواند یک زن شاخص و واقعی بسازد و برای همین هم فیلم قهرمان زن ندارد، فقط هزاران صورت و دهان و لیخند و نگاه و صدا. هنوز هم منتقدهای فمینیست ایراد می گیرند که در تمام فیلم یک زن واقعی هم پیدا نمی شود. البته که پیدا نمی شود، قرار هم نبوده که پیدا شود. چون زن واقعی به درد ساختن این فیلم نمی خورد.

ولی وقتی مارچلو خود در دل این زنانگی قرار دارد، چطور می تواند بشناسدش؟ برای او، زن همه چیز شده است: آسمان، زمین، آب، چشمانداز...

خودش. پس چطور میخواهد ببیندش؟ این داستان فیلم است. داستان جستجو برای چیزی که هرگز یافت نمی شود، چون در درون آن هستی. و از این گذشته، خودش هم ـ به دلایل منطقی خودش ـ دلش نمی خواهد که بیرون بیاید.

■ در تمام مواردی که آدمها از جهان پس از مرگ بازگشته اند و به حیات دوباره رسیده اند، آن را بیرون آمدن از تونل تاریک و درازی توصیف کرده اند که بیرون از آن چقدر دردناک بوده و اینکه اصلاً نمی خواسته اند که بیرون بیایند و مثل یک جور تنبیه به زور بیرونشان کرده اند، رسیدن به شناخت جهان اطرافمان کار آسانی نیست و درست به همین دلیل که گفتید: قهرمان داستان نمی تواند چیزی را که زیاد درون آن گرفتار شده، درک کند. حالا اگر فیلم شما را به عنوان معادلهٔ سینما زن جهان در نظر بگیریم، می شود این را استعاره ای از این دانست که عدم توانایی ما در شناخت جهان به این دلیل است که زیاد در آن هستیم و درگیرش شده ایم. «زیادی خاکی و زمینی شده ایم. «زیادی خاکی و زمینی شده ایم.» شما چنین تفسیری را برای شهر زنان می پذیرید؟

□ قطعاً. راستش، خیلی دلم میخواهد که این چیزها را بنویسید. اینکه چطور درکی از دنیای اطرافمان نداریم... راستش حالاکه اینطور ساده و صریح بیان می شود، خودم هم بدم نمی آید که راجع به فیلمم بشنوم. ولی من برای بحث کردن راجع به فیلمهایم ساخته نشده ام. دوست ندارم مدام توضیح بدهم؛ چرا پینوکیو پدرش را در دل نهنگ پیدا کرد، چرا گربه و روباه دارش زدند، چرا وقتی دارش زدند، نمرد... این توضیح دادنها بی معنی و احمقانه است. اینکه آنقدر فیلم را در لابه لای تفسیرهای مختلف بهیچیم که دست آخر قابل شناختن نباشد. حتی برای خودم.

■ خب پس بهتر است همین جا تمامش کنیم. 🛘

ترجعة حميدرضا منتظرى



### یک طرح کوتاه

🗖 فليني

من به «طرحهای بایگانی شده» اعتقاد ندارم، یا دست کم معتقدم که در صورت موجودیت هم تنها به منظور ماندن در بایگانی به وجود آمده اند.

مطمئناً من هم از این طرحها دارم و حتی یک روز برای مهم جلوه دادن خود نزد منشیام، تصمیم به خریدن دو یا سه کلاسور گرفتم و آنها را با جزوههای کوچک، صفحات یادداشت، طرحها و برنامههای طرحریزی شده که به طور پراکنده اینجا و آنجا سرگردان بودند، انباشتم.

اینها همان کلاسورها هستند، با برچسبهایشان که بر روی آن عناوین طرحهای مختلف خیالی نوشته شده؛ طرحهایی که طی تمامی این سالها، زمانی که مشغول ساختن فیلمهایم بودم، با علاقه به آنها فکر میکردم.

بعضی از این عناوین را میخوانم: دکامرون (اما بعداً پازولینی آن را ساخت)، ادگار آلن پو (زندگیش: من واقعاً به آن فکر کردم و طی دو یا سه ماه، مجذوب این

چهره فوقالعاده دلقک غمانگیز بودم و بعضی وقتها هنوز به آن فکر میکنم، همانطورکه به آمریکای کافکا،که میبایست تصمیم به ساختنش میگرفتم.

هنگامی که توبی دمیت را براساس قصهای از پو میساختم، تمایل به ساختن دو فیلم کوتاه پیداکرده بودم: مرگ زودرس و یکی دیگر که در حال حاضر عنوانش را به یاد نمی آورم.

به نظر می رسد که مقاله ای بود به منظور تقلید هزل آمیز از سبک یک مجلهٔ ادبی که پو نمی بایست روابط چندان خوبی با آن داشته باشد. تم اصلی و عمیقاً حزن انگیز آن چنین بود:

یک خانم پیر، به همراه رئیس مستخدمین و سگ کوچکش که در یک صومعهٔ قدیمی زندگی میکند، روزی برای تماشای چشمانداز، سرش را از پنجرهٔ کوچک اتاقش بیرون می آورد. هنگامی که با رضایت از تماشای مزارع و تپهها، میخواهد سرش را به داخل برگرداند، شیء سرد و آزاردهندهای را احساس میکند که مانع داخل کردن سرش می شود. او متوجه می شود که یکی از عقربههای عظیم ساعت دیواری صومعه، همچون یک شمشیر غول آسا، به سختی در حال بریدن گردنش است. فشار بیش از حد ناشی از آن، یک چشم پیرزن را از حدقه به بیرون پرتاب میکند، سپس چشم دیگرش را، و سرانجام سرش را از تمن جدا می سازد.

من تصور کرده بودم که تمامی این ماجرا می تواند در سی بن واقع شود، در جریان ساختن پالیو، هنرپیشهٔ زن انگلیسی را ترفورد را در بالای برج همانجا در نظر گرفته بودم که با شیفتگی به مسابقهٔ اسب دوانی نگاه می کند، در حالی که عقربهٔ ساعت مسیر دشوار خور را می پیماید.

چرا این قیلم را نساختم؟ مشکلاتی با شهرداری سیین داشتم که در میورد عملکرد فیلم در جهت ارتقاء مراسم و جشتهای شهر با من همعقیده نبود.

مورالدو در شهر: آه، این یکی، داستانی بودکه با پینلی و فلایانو نوشته بودم، بلافاصله پس از ولگردها، مورالدو جوانترین ولگردها بود،کسی که یک روز صبح

زود، شهرستانش را به مقصد رُم ترک میکرد. اما استرادا بیشتر عجله داشت، به نحوی که مورالدو، شهر کوچکش را تنها برای پیوستن به بایگانی ترک کرد و از آنجا به شکل قطعات کوچک خارج شد تا اینجا و آنجا در زندگی شیرین دوباره جان بگیرد، ضمن آنکه بخشی از معصومیت و رؤیاهای دبیرستانیش را، از مارچلوی روزنامهنگار، به عاریت گرفته. بله! واقعاً میخواستم این فیلمها را بسازم:

من شش قصه برای تلویزیون نوشته بودم، تحت عنوان: Poliziotto. همیشه تمایل زیادی به ساختن داستانهای جنایی داشنم و به خودم میگفتم: (آیا امکان دارد؟)»

ما درکشوری هستیم که در حقیقتِ بزهکاری چیزی از بقیه کم ندارد، با وجود این هرگز موفق به خلق یک سنت داستانی، و حتی فیلمهای پلیسی، نشدهایم.

طی این ماهها با همه صحبت کردم: ژنرالهای ژاندارمری، وزیر کشور و ... از استانداریها و سربازخانه ها دیدن کردم، شبهای بسیاری را در گوشهٔ ماشینهای پلیس چمباتمه زدم، ضمن گوش دادن به تمامی پیغامهایی که از طریق رادیو از مراکز دریافت میشد.

من در مورد آنچه می خواستم بسازم، ایده های نسبتاً روشنی داشتم: تصویری از کشورم از خلال قصه های زندگی جنایی اما نه به مفهوم معما و جنایتی که در موردش تحقیق شده و سرانجام قاتل شناخته می شود. نه، من می خواستم داستانهای جنایی بدون راه حل بسازم، که کسی چیزی از آن نمی فهمید، واقعاً هیچ چیز؛ همان طور که به عقیده من تقریباً همیشه چنین است، یا دست کم چنین چیزی ضمن تحقیقات، مصاحبات و سفرهایم در سرتاسر کشور به من نمایان شده است.

نمی دانم چه چیز باعث شد که از این طرح جذاب چشم پوشی کنم، شاید یک خودسانسوری ناآگاهانه، زیرا به نظرم می رسید که همهٔ سرنخها به یک جا می رسد و پای همه به میان کشیده می شود؛ احزاب، نهادها، واتیکان ... مسیری با شیب خسطرناک، خسطرات بیش از حد، پرتگاههای بسیار و در نتیجه اجبار به

ملاحظه کاری بیش از حد. حقیقت را بگویم اندکی هم ترس، در نهایت من فقط یک کارگردانم و نه سوپرمن.

الزاماً سفر ماستورنا را نام می برم که دورادور، منبع تغذیه برای تمامی فیلمهایی بود که ساختم، و هنوز هم چنین است، حتی در همین آخرین فیلمم مصاحبه، نشانه هایی دوردست از ماستورنای قدیمی مشهود است. و سپس فیلمی در مورد ناپل، اما این یکی را قول می دهم که بسازم، بلافاصله پس از سه فیلمی که باید سال آینده بسازم ... و دانته ؟ شاید فقط «جهنم» ...

من همچنان به ردیف کردن عناوین ادامه میدهم، اما دوستم وندرس به من گفت که دو صفحهٔ کوچک کافی است.

با این همه، هنوز یکی دیگر و شاید همانی که نساختنش برایم تأسف انگیز ترین است، باقی مانده. اما ساختن آن عملاً غیرممکن است، این داستانی است در مورد حدود سی بچه دو تا سه ساله که در یک مجموعهٔ آپارتمانی در حومهٔ شهر زندگی میکنند.

آنچه که برایم جذاب است، ارتباطات مرموز تله پاتی بین بچههاست، نگاههایی که آنها در دیدارهایشان در پلکان یا روی پاگردها، یا زمانی که پشت یک دریا در گهواره هستند، رد و بدل میکنند و یا زمانی که کسی دستشان را میگیرد. زندگی تمامی یک مجموعهٔ آپارتمانی از نگاه و تصور بچهها، با داستانهای کامل عشقی و نفرتهای وحشیانه و ناکامیهای دنیوی، همیشه در پلکان، معابر، باغچهٔ کوچک روبهرو. تا زمانی که این بچههای سرگردان، نظیر خرگوشهای وحشی، به کودکستان فرستاده میشوند، و در آنجا در نخستین روز از تمامی این فمالیتها بازم, مانند.

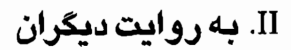
از تمامی طرحهایی که به شکل برنامه باقی ماندهاند، این طرح اخیر و ماستورنا، متناوباً، و غالباً با حالتی سرزنش آمیز، به من خود می نمایانند. فیلم در مورد بچهها، می توانست فیلم بسیار مهیج و کمیکی باشد. به نظر من این بچهها صاحبان ثروتهای بزرگی هستند. آنها یک گاوصندوق خیلی کوچک و بی انتها در سرشان

۱۰۶

دارند، در قلبشان، در دلشان، با اسراری که کم کم ناپدید خواهند شد. 🗆

کایه دوسینما، ۱۹۹۱

ترجعة مسعود فراستي





# یک فرماندهٔ بیچون و چرا

#### 🗖 جوليتا ماسينا

برای من آسان نیست که دربارهٔ فدریکو همسرم و فدریکوی کارگردان حرف بزنم، اما در هر حال فکر میکنم درست تر این است که ابتدا به عنوان یک بازیگر حرفهایم را بزنم، بازیگری که آن قدر خوش اقبال بود که با کارگردانی چون فلینی آشنا شود، که به او این فرصت را داد تا در سالهای دههٔ پنجاه بازیگری مشهور شود. در حالی که می دانم کیفیت جسمی و بدنی ستاره شدن را نداشتم، آن هم در سالهای تفوق جسم. به خوبی می دانم که فدریکو مجبور شده برای بازی من در نقش بطسومینا در جاده بجنگد. تهیه کنندگان بسیاری که او فیلم را به آنها پیشنهاد داد موافق بودند که من بازیگری با استعدادم، اما می گفتند که برای این نقش مناسب نیستم. هر چند بعدها توسط مخاطبان پذیرفته شدم. برای من جاده حادثه ای فوق العاده بود، که مرا به عنوان یک ستاره تثبیت کرد و خیلی زود برایم حادثه ای فوق العاده بود، که مرا به عنوان یک ستاره تثبیت کرد و خیلی زود برایم حوایز و موفقیت جهانی به ارمغان آورد.

دربارهٔ فدریکوی کارگردان چه می توانم بگویم؟ همه چیزم را مدیون او هستم. شاید اگر او را نشناخته بودم ـ و کاش برای هر کس چنین دیداری دست دهد، چرا که بازیگران بسیاری با کیفیات، استعداد و امکانات من ممکن است اقبال مرا نداشته باشند ـ جاده هرگز به وجود نمی آمد. فیلمبرداری آن فیلم برای من و فدریکو آسان نبود. من بازیگر صحنهٔ تئاتر بودم، هر چند در فیلمهایی چون بدون ترحم و روشناییهای وادیته نقشهایی بازی کرده بودم. من همهٔ شخصیتهایی را خلق کرده بودم که به کلی با آنچه در فیلم مورد نیاز بود متفاوت بودند، و به خصوص بازی در نقش دلقک و شبه دلقک جزو برنامه های قبلیم در صحنهٔ تئاتر نبود. جدا از همهٔ اینها، سینما به من عقدهٔ حقارت می داد، چرا که فاقد فیزیک مناسب بودم. در درون خود کاملاً حس می کردم که جلسومینا چگونه موجودی است، اما از تظاهرات بیرونی او چیزی نمی دانستم و درک نمی کردم. پس نسبت به آنچه فدریکو می خواست واکنشی منفی داشتم، که برای بسیاری شگفتی آور بود. باید اعتراف کنم که در آن نقش با درد و رنج بسیار روبه رو شدم، آن هم به این دلیل که به عنوان یک زن مجبور بودم خود را قربانی کنم. از سوی دیگر کار با این پرسوناث به عنوان یک زن مجبور بودم خود را قربانی کنم. از سوی دیگر کار با این پرسوناث با آن کلاه بلند، آن کشهای بزرگ دلقکی برای فدریکو هم آسان نبود.

سپس نوبت موفقیتهای دیگر رسید، مثل شههای کاپیرباکه شخصیتش از دیگر پرسوناژهای زندگیم به من نزدیکتر و راحت تر بود و کمتر از دیگران محدودیت داشت. سالها بعد نقشی در فیلمی دیگر به عهده گرفتم، و سپس نوبت به فیلمهای دیگر رسید؛ از آن جمله فیلم فورتونلا با ادواردو دوفیلیو. با جولیتای ارواح دوباره با فدریکو ادامه دادم، نقشی که مایل به بازی در آن نبودم، به خصوص به خاطر نیمهٔ اول قصه. آن وجه ناخودآگاه شخصیت باعث می شد که در مقابل این دو شخصیت کمی حالت پس زدگی داشته باشم، اما با همهٔ مقاومتم فدریکو شخصیت کمی حالت پس زدگی داشته باشم، اما با همهٔ مقاومتم فدریکو می خواست که این نقش را بازی کنم. با این همه، از بازی در نیمهٔ دوم جولیتای ادواح راضی ترم، چرا که می توانستم راحت تر و بازتر نقش خود را ایفاء کنم و به عواطفم مجال بروز دهم. باید اضافه کنم که هربار که یا فدریکو کار کرده ام او

ناگزیر بوده تا خود را به توعی تحمیل کند و مرا وادارد تا به شبوهای که او می خواسته بازی کنم. طبعاً از این امتیاز بزرگ برخوردار بودهام که توسط کسی کارگردانی و هدایت شده ام که مرا چنین کامل و بی نقص می شناسد. سپس، سالهای پس از جولیتای ارواح، ما دوباره در جینجر و فرد با هم کار کردیم، هر چند باید اعتراف کنم که از تماشای خود بر پرده راضی و خوشنود نیستم و هنوز فیلم را ندیده ام، چراکه درست پس از فیلمبرداری بسیار جا خوردم. مطلوب من این است که ابتدا نقش را بیافرینم و سپس به تنهایی تماشایش کنم. و اینجا نگران این بودم که در بهترین وضع ظاهر نشده باشم، و نگران این بودم که مردم و منتقدان مرا پس بزنند. اما در هر حال پرسوناژ جینجر را دوست دارم و امیدوارم از او نیز مانند دیگر پرسوناژها به خوبی استقبال شود. شخصاً دوست دارم جینجر را پیروزی دیگر پرسوناژها به خوبی استقبال شود. شخصاً دوست دارم جینجر را پیروزی از سینما و ادبیات آمریکا کرده است، سینمایی که برای نسل ما چنین رؤیاساز بوده است. من همکار بسیار عزیزی در فیلم دارم: مارچلو ماسترویانی. ما با یکدیگر در زمان دانشجویی بازی کرده بودیم، اما هرگز این بخت را نداشتیم که در فیلمی با یکدیگر همبازی شویم.

رابطهٔ فدریکو با من در سر صحنهٔ فیلمبرداری مثل رابطهاش با بازیگران دیگر است. رابطهٔ او نوعی رابطهٔ فرماندهی بی چون و چراست. و نه تنها به این علت که می خواهد پیروز باشد، بلکه از این جهت که فیلمهایش در درون او هستند و ما بازیگران نمی توانیم هیچ تصوری از آنچه او در ذهن دارد داشته باشیم. وقتی فیلم تمام می شود، بسیاری تغییرات اتفاقی که می توانند مهم نباشند در آن رخ داده است. بگذارید بی تعارف بگویم که فدریکو مرا رام کرده است، چراکه من طبیعتی سرکش دارم و کسی باید مرا از نظر روحی و جسمی سامان دهد تا بتوانم صحنه ای را بازی کنم. نمی توانم خود را با تغییرات آخرین لحظه ها تطبیق دهم. اما آدم با فدریکو باید همیشه مثل یک ماده خام در دسترس، و همیشه آمادهٔ شکل پذیری فدریکو باید همیشه مثل یک ماده خام در دسترس، و همیشه آمادهٔ شکل پذیری باشد. مارچلو از این نظر فوق العاده است، او کاملاً خود را با خواستهٔ کارگردانش

وفق می دهد، در حالی که من مثلاً ترجیح می دهم قبل از شروع همیشه تصور روشنی از نقشم داشته باشم, پس اعتراف می کنم که بازیگری دشوار برای فدریکو هستم، بجز در نقشهایی که واقعاً دوست دارم، به خصوص وقتی که خود نقش از درون می جوشد، کار کردن با من برای فدریکو آسان نیست، اما این کاری است که او به خوبی می داند.

اما به عنوان همسر فدریکو چه بگویم؟ تنها یک شوهر نازنین می تواند نزدیک پنجاه سال زندگیش را با زنی بگذراند که به همه چیز فضولی می کند و از نظر سنی بیش از شخصیتش بزرگسال است. هر بار که در فیلمی بازی می کنم ـ و تعداد این فیلمها بسیار هم معدود است ـ انگار بار اول است. قلبم به شدت می تپد، و نگران نظر دیگران هستم. اما این را هم می دانم که وقتی فدریکو می گوید «براوو»، واقعاً راضی است، هر چند ممکن است این رضایت را به زبان نیاورد. □

## هنوز جوانيم

### 🗖 توليو پنيلي (فيلمنامهنويس)

### فدريكوى عزيز،

به یاد می آوری که در جشنوارهٔ فیلم ونیز کلاهبردادی را هو کردند؟ من خوب به یاد دارم، زیرا نخستین بار و آخرین باری بود که در جشنواره حضور یافتم. امروز گفته می شود که جشنوارهٔ ونیز خود را آماده می کند تا شیر طلایی را به خاطر مجموعهٔ آثارت به تو هدیه بدهد، و از من نیز خواسته اند تا دربارهٔ تو و فیلمهایمان بنویسم. هم متأثر هستم و هم مردد، زیرا این جایزه محملی است برای نگاهی به گذشته، نوعی حسایرسی سریع، اگرچه خوشبختانه از موارد نادری است که ترازنامهٔ کسی مثبت نشان می دهد.

از کی شروع کردیم؟ و از چی؟ دوران کاری متعددی را در کنار هم گذراندیم. از سال ۱۹۴۷، تاریخ نخستین ملاقاتمان، اتفاقهای بسیاری روی داد که گزینش از میانشان مشکل است. با این حال، بجاست از دوستی یاد کتیم که با ماکار کرد، و

تو می دانی که همیشه «کار» برای ما به معنی ساعتهای متوالی پرسه زنی، مسافرت، کنکاش و ضحبت بود و بعد مسلماً به نوشتن منتهی می شد. ماهها در پی ماهها. منظورم انیو فلایانو است. مرگش به نظر حقیقت نمی آید. چنان سرزنده بود، چنان پرجوش و خروش از هوش و طنز، چنان معترض و مهربان و حساس ... او سهم بزرگی از زندگیمان داشت.

با اندیشیدن به گذشتهٔ دور از فاصلهٔ امروز، به نظر میرسد که ما آن موقع مشکلاتی نداشتیم. منظورم مشکلات گزینش است. شروع، ایده ای بود که یک نفر از ما مطرح می کرد، مورد بحث قرار می گرفت اما بعد توسط دیگران پذیرفته می شد و بدون تردید و با شوق بسیار پرداخته می شد. شاید اشتیاه می کنم. شاید شک و تردیدهای عجیب بر سر موضوع جاده بروز کرد، که در ابتدا فالایاتو به مخالفت پرداخت. اما آن موضوع زاییدهٔ دنیایی تخیلی بود که ریشهٔ عمیقی در خود ما داشت. منظورم تو و من است. این تا کنون موضوع تعدادی از نمایشنامه هایم شده است و ناآگاهانه، نظرهایمان دربازهٔ صحنه پردازی و شخصیتها یکسان بود. جاده این گونه ساخته شد؛ و بعد ولگردها، شبهای کابیریا، کیلاهبرداری تا زندگی شیرین و هشت و نیم و جولیتای ارواح؛ این روش را با شروع حرفهٔ کردی: روشناییهای واریته و شیخ سفید.

سالها و سالها کار با یکدیگر و درک متقابل. و کار کردن با تو و برای تو این فرصت را برای من فراهم آورد تا قسمت اعظم دنیای فانتزیم را با سینما مرتبط کنم همان قسمتی که با قسمت اعظم دنیای فانتزی تو ارتباط داشت. و نمی دانم کدام کارگردان دیگری نیز می توانست در آنها شریک باشد، و بعد آنها را به تصاویر جاودانهٔ سینمایی ترجمه کند که شاهکارهای تو را ساختهاند. به همین دلیل همیشه مدیون تو هستم.

البته با مرور زمان شیوهات که شخصی و ابداعگر است، از تخیل و دیدن جهان و انسان، بر هر دوی ما مسلط شد و نقطهٔ عطفی شد در تاریخ سینما. چه ستایشهای بینالمللی که سرازیر شدند، اسکارها، بزرگداشتهای آمریکایی و بالاخره شیر

طلایی ونیز. همواره عروجت را با روح برادری پیگیری کرده ام، اما اعتراف می کنم که مزیت خاصی برای سالهایی قائل هستم که هر دوی ما نویسندگان فیلمنامه بودیم و تو هنوز کارگردان نشده بودی. به جستجو در رؤیاهایمان پرداختیم و واقعیت جدید ایتالیایی زادهٔ جنگ، آن هم با اعتماد کاملی به خودمان و زندگی. یادت هست؟ هر دو چقدر جوان بودیم! و اطرافمان، همه جوان و جویای نام، که در چهارراهی آنها را می دیدیم که اتاق انتظار «لوکس فیلم» بود. همهٔ دوستانمان: لاتوادا، آنتونیونی، کومنچینی و دیگران. عده ای روی در نقاب خاک کشیده اند و زودتر از دیگران، عزیز ترین شان، روسلینی و پیترو جرمی.

اما اعتراف میکنم که همه چیز و همه کس را با احساسی از شادی و لذت به یاد می آورم، و نه با افسوس و حسرت. آنچه توسط ما و دیگران به کمال رسیده، نباید دست کم گرفته شود. فکر میکنم هر یک از ما با وجود ترس و غم زندگی، حافظ همان گرمای انسانی ـ و در ضمن بالغ تر ـ و همان حس کنجکاوی و همان عشق حیاتی برای کار هستیم. آبا این بدان معناست که ما هنوز جوانیم؟ آمین، فدریکوا

رویت را میبوسم. 🗆

# غريزة خلاقة پرقدرت

### 🗖 جوزیه روتونو (فیلمبردار)

در طول بیست سال گذشته مدیر فیلمبرداریِ فیلمهای فلینی بودم و در تنها فیلمی که حضور نداشتم آخرین بود. برایم زجرآور بود، اما تعهد دیگری داشتم. فدریکو برای کارکردن فرد ایدهآلی است. رابطه مان براساس دوستی و صمیمیتی نزدیک شکل گرفته، و فوق العاده سازنده است، زیرا اکنون می توانم احساس کنم، و به خوبی بدانم که اهداف فدریکو چه چیز هستند. کارکردن با فلینی به کار همزمان برای چهار کارگردان شباهت دارد. زمانی که صحنهای را آماده کردید، او یک قدم جلوتر است، و مشغول آماده سازی صحنهٔ دیگری است یا تبلاش می کند چیز دیگری را به فیلم برگرداند.

او معتقد است فیلم را باید با سرعت هر چه بیشتر فیلمبرداری کرد؛ صبح زود کار را شروع میکند و میخواهد از همان ابتدا به هر قیمت دوربین به کار بیفتد، و روز کم کم با همان سرعت جهنمی پیش میرود. نماهای بسیاری وجود دارند،

همه با کیفیتی بالا، با جلوههای ویژه، شخصیتها و افرادی که در اطراف حرکت میکنند ... هرگز هیچ چیز سخت تر از این نیست، حتی اگر او مدام تکرار کند که «این یک فیلم بسیار ساده است، چیزی جابه جا نشود، حتی دوربین.» حقیقت این است که، چنان غریزهٔ خلاقهٔ پرقدرتی دارد که میجبور می شوید خود را بیا آن هماهنگ کنید یا درونش غرق شوید، و این یعنی محدود شدن و بروز مشکلات برای او. با اینکه هنرمند است، اما صلابت دارد، واقعیتی که خود برای پنهان داشتن آن دست به هر کاری می زند، زیرا نه تنها می خواهد نقشه هایش را بروز ندهد، بلکه از ارائهٔ ایده های کوچکِ لازم برای تسریع در روند کار روزانه نیز ابا دارد.

برای من، کار کردن با فلینی دیگر حکم نوعی بازی را دارد. در ابتدا عادت دارد مقابل عدسی بایستد و مانع دیدنم از آنچه در جریان است بشود و مراکه آمادگی ندارم غافلگیر کند. سپس ناگهان از مقابل دوربین کنار میرود و میگوید: «حرکت ا» و من با دستپاچگی پاسخ می دهم: «رفت!» بدین ترتیب نوعی بازی همزمانشدن بین ما به وجود آمد، که بسیار هم مثمر ثمر بود، زیرا مجبور می شدم فیلمبرداری بدون نقص و اشتباهی را ارائه دهم. فدریکو گردبادی است که از صبح تا شب می وزد..و من هرگز او را رها نمی کنم، چرا که با او بودن، گوش دادن به او و دقت کردن به گفته ها و کارهایش لذت دارد. آنچه را برای به دست آوردنش امید بسته، باید سعی کنید بفهمید، زیرا منطق فیلمبرداری از صحنهای خاص را همیشه نمى توان باكلمات توضيح داد. پس بايد آنچه را ابو مي پسندد، و نه آنچه فقط می تواند داشته باشد، با چنگ و دندان بگیرید. یکی از سرگرمکننده ترین عادتهای فلینی روشی است که برای بازیگران شکلکهای بازی مورد نیازشان را درمی آورد. تعدادی از این درسها را در فیلمبرداری تمرین کردهام و آنها را به عنوان هدیه به او دادهام، که بعدها آن را به آمریکاییها داد، این قیلم، ژستی بود از دلبستگیم به او و متأسفم که فدریکو نگاتیوها را نیز به آمریکاییها داد، زیرا سندی بود از شیفتگی فلینی نسبت به بازیگرانش. 🗆

## امروز چه میکنیم

### 🗖 مارچلو ماسترویانی

هرگاه از من می پرسند محبوبترین کارگردان تو کیست، من همیشه جواب می دهم: «فدریکو فلینی» و این را جدا از آن استعداد هنری او می گویم. برای من، او دوستی یگانه است که بیشترین لذت را به من می بخشد، بیشترین شوخی و تقریح و لذت را با او داشته م و با او به قصه هایی خارق العاده دست می یابم. او دوستی ایده آل است و با او در کمال راحتی هستم. با او خود را کاملاً رها می کنم و او نیز با من چنین است، چرا که فلینی از آن کسانی است که به نظر می رسد معابب دوستانش را بیشتر از محاسن آنها دوست می دارد. به نظر می رسد که در انتها این معایب، او را راحت می کنند که بتواند بگوید «او دوست محبوب من است.» معایب، او را راحت می کنند که بتواند بگوید «او دوست محبوب من است.» خوشحال کند، چرا که بیشتر شبیه نوعی تشییع جنازه است. فلینی حرف می می فهمد و می داند من چه می گویم انگار به فعالیتیش خاتمه داده و حالا جایزه ای

برای این پایان میگیرد. او در زمانهاش جوایز بسیار گرفته است.

فدریکو برای من اسطوره ای بود، البته تا پیش از آنکه ملاقاتش کنم، و بعد از آن به یک دوست بدل شد، کسی که عمیقاً دوستش دارم و به او احترام میگذارم. پس از آنکه فیلم ولگردها را دیدم، برای اولین بار در زندگیم تصمیم گرفتم تلگرافی برای او بفرستم. تلگراف جاوی پیامی هیجان زده و به شدت عاطفی بود، چرا که من، خودم و دوستانم را در فیلم او یافتم، به نظر می رسید که این تصویری عریان از زندگی من است. بنابر این سالها قبل از آنکه او را بر صحنهٔ زندگی شیرین ملاقات کنم، او را بر قلهٔ رفیع المپ، در کنار خدایان جا داده بودم. اما فلینی از آن نوع کسانی است که می تواند کاری کند که فراموش کنید او هنر مندی بزرگ است، حتی کسانی است که می تواند کاری کند که فراموش کنید او هنر مندی بزرگ است، حتی بنازهای او شوید و یا بکوشید به جهان تخیلی او وارد شوید، چنان رفتار می کند که گویی همسایهٔ او هستید.

یکی از شوخیها دربارهٔ فلینی این است که میگویند هنرپیشههای فیلمهای او هیچ وقت دیالوگهای صحنه را از پیش نسی دانند. این کاملاً صحیح است. قبل از شروع فیلمبرداری هر صحنه، او کلمات اصلی ـ به اصطلاح ما ـ «کلید»ها را می دهد. این بدان معنا نیست که می کوشد متفاوت یا تابع رسم روز باشد. و باید اعتراف کنم، که بجز فیلم جینجر و فرد که به بقیهٔ کارهایش شبه نیست، من همیشه کوشیده ام خودم را در هر فیلمی بازی کنم، از آنجا که ما فیلم اول را ساخته بودیم، دیگر نیازی نبود که پیشاپیش بدانیم قصد داریم چه کنیم. به ویژه که شخصیتها دیگر نیازی نبود که پیشاپیش بدانیم قصد داریم چه کنیم. به ویژه که شخصیتها فضا را خلق می کند که کارگردانی را خوب می شناسید، فضا را خلق می کند که کارگردانی را خوب می شناسید، باید به او اعتماد کامل داشته باشید؛ اعتمادی که کار را برایش سهل می کند، حتی اگر تصویری محو و کلی از طرح قصه داشته باشد. از نظر من، یک بازیگر به این شکل بسیار خوب کار می کند. بسیار مفرح است که هر روز سر صحنه بپرسم شکل بسیار خوب کار می کند. بسیار مفرح است که هر روز سر صحنه بپرسم شکل بسیار خوب کار می کند. بسیار مفرح است که هر روز سر صحنه بپرسم شکل بسیار خوب کار می کند. بسیار مفرح است که هر روز سر صحنه بپرسم شکل بسیار خوب کار می کند. بسیار مفرح است که هر روز سر صحنه بپرسم شکل بسیار خوب کار می کند. بسیار مفرح است که هر روز سر و برای بازیگر و

## نخستين ستايش

#### 🗖 اَلبرتو سوردی

۴۵ سال از دوستیِ من و فلینی میگذرد. با شروع جنگ هـمدیگر را مـلاقات کردیم. در یک سال متولد شدیم و معضل مشترکی داشتیم: نظام وظیفه.

من به گروه توازندگان هنگ ۸۱ پیاده اعزام شدم تا چیمبال بنوازم، و به بازیگری روی آوردم. در تسابوم و تمام نمایشهای «کوآتر و فونتانه» رم به ایفای نقش پرداختم. اما فلینی به یمن کلهٔ بزرگ و پاهای لاغرش مردود شد، و رفت تا با مجلهٔ «مارک اورلیو» همکاری کند. دوستیمان بدون خدشهای ادامه یافت، رؤیاهایمان را برای هم بازگو می کردیم، همین طور نقشه ها و امیدهایمان را و همه را به هنگام پیاده رویهای شبانه. عملاً با هم زندگی می کردیم، تقریباً هر روز با هم ناهار می خوردیم. او آپار تمانی تنها یا یک اتاق در ویانیکوته داشت، همیشه با هم بودیم و در رؤیا. آن موقع من بازیگر تئاتر بودم، اما هدف واقعیم بازی در فیلمها بود.

اخیراً نیز سه روز را در نیویورک با هم گذرا اسم، چون مرکز فرهنگی لینکلن بزرگداشتی به افتخارش بریا کرده بود. وقتی خاضران برخاستند و برایش دست زدند، به یاد اتفاقی افتادم که سالها پیش روی داده بود، زمانی که در تمایشی در تئاتر «گالریا» بازی میکردم. روزی بودکه فدریکو و جولیتا ماسینا با هم ازدواج کردند. آنها در استودیوهای رادیو با هم آشنا شده و فدریکو برایش شخصیتی خلق کرد به نام پاسینا، که در «مارک اورلیو» نیز به چاپ رسید، با اجرای جولیتا. این گونه با هم آشنا و نامزد شدند و ازدواج کردند. روز عروسی، نمایشم ساعت دو و نیم شروع میشد. پس از مراسم، فدریکو و جولیتا به عنوان ماه عسل برای دیدن نمایش به تئاتر آمدند! وقتی متوجه ورودشان شدم، ارکستر را از نواختن بازداشتم، دستور دادم چراغها روشن شوند و خطاب به حاضران گفتم: «بهترین دوستم امروز ازدواج کرد و نتوانستم در مراسم ازدواجش شرکت کنم، نتوانستم برایش هدیهای زیبا بخرم چون پولی ندارم، اما می دائم که او از زندگی چه می خواهد ... و زیبا ترین هدیهای که می توانم به او اهدا کنم این است که از حاضران بخواهم برایش کف بزنند، با این امید که این نخستین دست زدن برای یک دوره فعالیت هنری طولائی باشد. نام دوست من فدریکو فلینی است و همسرش جولیا ماسینا.» تماشا گران دعوت را پذیرفتند و به گرمی او را ستایش کردند.

آن شب در مرکز لینکلن منقلب شدم و به یاد چهلسال پیش افتادم. امروز چیزی بین من و فدریکو تغییر نکرده است، شاید به این دلیل که هر دو کودک باقی مانده ایم؛ دو پسربچه ای که مشغول بازی با اسباب بازی بزرگی به نام سینما هستند. فعالیت سینمایی مان را با شیخ سفید آغاز کردیم، و بعد ولگردها. سپس راهمان جدا شد، زیرا فدریکو نقشه های خودش را داشت و من نقشه های خودم را. حق اوست که «شیر طلایی برای یک دوره کار هنری» را دریافت کند. این ثابت میکند که جهان، فدریکو فلینی را هنرمند لایقی می شناسد، خالق سینمایی که هیچ کس توان ساختنش را ندارد.

پس از گذشت بیش از چهل سال، هربار که فدریکو را ملاقات میکنم گویی

یک ساعت نیز نگذشته است، زیرا او هنوز همان است که بود. به رغم شهرتی که دارد، او هنوز به همان سیاق سالهای گذشته صحبت میکند؛ به همان شیوه خود را بیان میکند واز قدرت تخیل پردازیش کاسته نشده است.

## همسفر

### 🗖 آنتونی کویین

کارکردن با فلینی چه تجربهٔ فوق العاده ای برایم بود. او یک جادوگر واقعی است که می داند چگونه جهانش را خلق کند. من بازیگری خارجی بودم و عجایب و شگفتی این تجربهٔ خارق العادهٔ کار کردن با او در جاده را درست درنمی یافتم. اکنون با نهایت احترام و محبت عمیق، از فلینی تشکر می کنم که به من اجازه داد در دنیای او همسفرش باشم.

۱۲۶ کارناوال فلینبی

# فدر يک*وی* جادوگر

/. · · ·

□ كلوديا كارديناله

دوران کار هتری من با بازی در هشت و نیم فلینی و یوزبدنگ ویسکونتی به کلی دگرگون شد. درواقع من تنها بازیگری هستم که فدریکو قیافه اش را تغییر نداده است، خودم ماندم، چون مرا همان طور که بودم می پسندید. بزای من فدریکو یک جاد وگر بود. تمام هشت و نیم را بدون حتی یک خط فیلمنامه فیلمبرداری کرد؛ کاملاً و صد در صد بداهه، و این تجربه ای فوق العاده بود. هیچ گاه لحظهٔ سخت و تلخی با هم نداشتیم، چون او بازیگرانش را دوست دارد و آنها را در نهایت راحتی و سهولت قرار می دهد. و نیز فضایی عجیب در هشت و نیم وجود داشت، چرا که همه می دانستیم در حال ساختن فیلم مهمی هستیم، یک شاهکار.

## با چشمانی بکر و حیرتزده

ميكلانجلو أنتونيوني

فدریکو لاغو و باریک اندام بود، خیلی لاغر بؤد. خیلی مو داشت، که همیشه هم آشفته بود، و تا آنجاکه به یاد می آورم همیشه جدی بود، به خصوص وقتی نوشته ها وکاریکا تورهایش را به نشریهٔ سینمایی «بیس» می آورد، که من درست در سالهای بعد از جنگ به عنوان یکی از اعضای تحریریه اش کار می کردم. شاید هروقت مرا می دید جدی می شد. مقصودم این نیست که من جدی بودم و او از من و روحیه ام تقلید می کرد، همیشه برایش احترام قائل بودم؛ برای کسی که همیشه با همسرش می آمد و با او چند کلامی رد و بدل می کردم، همان چند کلام حرفه ای را. امروز ما دوست هستیم و همیشه به خودم می گویم چرا چنین کم؟ بیشترش هم تقصیر من دوست. اما نه کاملاً. او هم در این زمینه مقصر است. از من نپرسید چرا؟

امروز فدریکو، بدون آن جبهه گیریهای سابق، همان تأثیر متضاد را میبخشد. به نظر می رسد کسی است که می تواند آدمی را به سرحد رضایت و آسودگی برساند.

او مهربان، دوست و بهشدت خونگرم اما زیرک است.

هر آدمی تقریباً هر چیزی می تواند راجع به فدریکو فلینی بگوید؛ بد یا خوب، سیگویم «تقریباً»، چون حتی آنانی که دربارهٔ فیلمهای او با شک و تردید صحبت میکنند نمی توانند سطح هنری بسیار والای آن را انکار کنند. او یکی از آن معدود «بزرگان» سینمای معاصر جهان است، اما مطمئن نیستم که خود دربارهٔ خودش چئین فکر کند. به عبارت دیگر، اگر او کاملاً دربارهٔ فیلمهایش اطمینان و اعتقاد کامل دارد، و یا عمیقاً در درونش چنین می اندیشد، باید که دربارهٔ شان جبهه گیری کند (همان طور که من دربارهٔ فیلمهای خودم چنین هستم)، شاید هم نه. اما مسئله کند (همین سادگی نیست.

فکر میکنم فدریکو به ارزشهای خود آگاه است، اگر چه به عنوان کارگردانی که اغلب فی البداهه کار میکند، به قدرت و توانایی ابداع خویش آگاه است.

روزی پیکاسو نقاشیِ تازهای کشیده بود و در حالی که آن راکنار میگذاشت خطاب به آن میگفت: «برو و کمتر مرا به بازی بگیر.» همان طور که همه می دانیم، اگر قطعه ای سرامیک در آتش بیفتد، دیگر هرگز مثل اولش نخواهد شد. همین اتفاق کمابیش دربارهٔ سینما هم می افتد. مطمئن هستم که فدریکو اولین تستهای سینماییِ هر اثرش را در سالن خصوصی با چشمی بکر و حیرت زده نگاه می کند. شک ندارم که این مهمترین قدرت و توانایی اوست.

### فليني يعنى سينما

#### 🗖 فرانچسکو روزی

دیگر اکنون به راحتی می توانگفت که فلینی همان «سینما»ست، تازه، وقتی آدم به پاپ می رسد انتظار چه چیزی را باید بکشد ؟ طبعاً کلیسا. پس تنها با فلینی و چند تای دیگر است که «سینما» مفهوم پیدا می کند. به اعتقاد من، این تنها حرف درست دربارهٔ فلینی است.

فدریکو بارها گفته است که اکنون ساختن یک موشک راحت تر از ساختن یک فیلم است، و این حرف درستی است، سینما دیگر آن چیزی نیست که بود. بعضیها می گویند که محکوم به فناست، و من اصلاً این را قبول ندارم، اما بی هیچ شکی بسیاری چیزها تغییر کرده اند و همچنان تغییر خواهند کرد. همه دربارهٔ یک بحران صحبت می کنند، اما باید چیزی بیش از اینها باشد. به سینما رفتن و فیلمی را روی پرده دیدن، مرده است و نیز ساختن یک فیلم. اما آنچه هرگز نخواهد مرد، معجزهٔ خلق یک فیلم است. معجزه ای که به یک تالار سینما و مخاطبان نیاز دارد.

١٣٠

چراغهایی که خاموش میشوند و اشباحی که بر پردهٔ سینما زنده میشوند و ما را و رؤیاهایمان را زنده میکنند. این حتماً چیز دیگری است و فدریکو هنوز از معدود کسانی است که این معجزه را ترتیب میدهد و چنین تصاویری خلق میکند.

فدریکوی عزیز، تو همچنان باید با دوربین و برای خودت و برای ما و برای سینما، این معجزه را خلق کنی. □

## یک بندباز ماهر

#### 🗖 سرجولئونه

هیچ کس بیش از فدریکو فلینی شایستهٔ دریافت جایزه ای برای تمام دوران فعالیت سپنماییش نیست. فدریکو، شاعر تغییر شکل دادن چیزها و استاد تناقض، همان قدر توانا در ساختن ولگردها است که در جینجر و فرد، کارگردانی با روحی بزرگ. همواره با سینما همانگونه رفتار کرده است که میباید با سینما رفتار می شد. به عنوان زباله دان زبالهٔ انسانی، و نه به عنوان سلطانی بر تخت تسلط.

فدریکو تماشاگران سینما را با همان تلخنگری نگاه میکند که انسانیت را؛ و حتی اگر فاقد شایستگیهای دیگری بود، همین کفایت میکرد تا او را تبدیل به یکی از بزرگترین کارگردانهای زنده کند. آنچه مردم از او نصیب بردند سیلیهایی بر چهره و درسهای هذیانی از اخلاق بود. هیچ کارگردان دیگری هرگز چنین شجاعتی از خود بروز نداده یا خود را چنین مصمم در دگرگونی قواعد سینمایی نشان نداده است. این کاریکاتوریست سابق، هم مهربان و هم سیع، سلطان

سینمای مدرن است. فیلمها را به نوعی سیسازد که ماسکهای عطیمی برای کارناوال، یا کاریکاتورهای سوررئالیستی برای روزنامهها میکشد که وجود ندارند و تا زمانی که دنیا هست، وجود نخواهند داشت.

می توانم بگویم تمام فیدمهایش را دوست دارم، اما نمی گویم. زیرا فیلمهای فدریکو برای دوست داشتن ساخته نشده اند، و اگر بگویم آنها را دوست داشتم، به روحشان خیانت کرده ام و موجب خنده در پشت سرم می شوم. او را می سناسم، پس هرچه نوشته ام حقیقت دارد. به علاوه، حتی ضرب المتلهای «رابله»، خواننده را بیشتر متوحت می کنند تا سرگرم و مانند شوخیهای دادا، این ضرب المثلها ساخته نشدند تا کسی را سرگرم کنند. به همین دلیل فدریکو یکانه کارگردان هجو پرداز امروز است، پشت دوربین نمی ایستد تا برایمان شبی آرام فراهم آورد، کاری که سینمای کمدی به هرزرفته انجام می دهد. برعکس، هدف او آشفته کردن خواب ماست.

هیچ کس بهتر از او نمی داند چگونه به این مهم دست یابد، فدریکو همیشه فقط داستان خودش را بازگو کرده است، بررسی خویشتن در آینهٔ دمدمی مزاجیها و کجرویهای ایتالیایی، اما نه به شیوهٔ مستقیم و خودپسندانهٔ چاپلین. فدریکو به طور مطلق خودپرست نبود، همچون نارسیسوس که پس از مرگ، آوازش به جای ماند. و با اینکه فیلمهایش شاهکارهای جهانی هستند و ورای محدودیتهای زمانی و مکانی با همه صحبت میکنند، این خالق بزرگ تیبها، هنوز یک تیپ جهانی خلق نکرده است. به همان میزانی که استن لورلی بی نظیر مجبور بود هر نما را با الیور هاردی میانه حال شریک شود، زیرا فکر می کرد نمی توانست به تنهایی صحنه را بکشد، فدریکو نیز هرگز جرأت نکرد در فیلمهایش بازی کند؛ پایین کشیدن کلاه بر سر این یا آن مانکن را کافی می بافت. در عوض، در سیرکی بدون بازیگر، او می توانست کامل باشد، مدیری که هر کاری را خود به تنهایی انجام می داد، از بنبازی گرفته تا راه رفتن روی طناب.

### امتيازهاي ساده

#### □ ایتالو کالوینو

فلینی یکی از هوشمند ترین و حساس ترین افرادی است که در این روزگار در عرصهٔ خلاقیت گام می زند. او واجد آن طبیعت پیچیده ای است که اولین خصیصهٔ خداداد هر شاعری است. او ظرفیت و توانایی واقعی یک روایتگر را تا حدی چنگ آوردن جزیی ترین و کوچکترین جزئیات یگانگی هر شخصیت، هر فضا و هر موقعیتی را داراست، و نیز همهٔ شیفتگی و مهارت یک صنعتگر را به صنعتش، که بی آن هیچ فکر و ایده ای به قالب یک اثر هنری درنمی آید. مردی با همهٔ کنجکاویهای چندگانهٔ انسانی و فرهنگی که قادر است همهٔ اینها را به یکدیگر پیوند زند تا تصویری از جهان با پیوستگی و وحدت درونی و حس عمیقی از پیوند زند تا تصویری از جهان با پیوستگی و وحدت درونی و حس عمیقی از انگیزشها و رمز و رازها را تجسم بخشد. و بالاتر از همهٔ اینها، حضوری قدر تمند از اخلاق. قدر تمند چرا که لازم نیست خود را دائماً توجیه کند. اینها امتیازهای فلینی اخلاق. قدر تمند چرا که لازم نیست خود را دائماً توجیه کند. اینها امتیازهای فلینی هستند، ساده تا آن حد که برای تشریح نبوغ هنر او کافی نیستند، بلکه شرایط لازم

آن نبوغ و خلاقیتند. در هرحال، من گمان میکنم از همین پایه و اساس است که باید تشریح و توصیف جذابیت و کشش خارق،العادهٔ این جادوگر سینما را آغاز کنیم.

## نبرد دربارهٔ فلینی

### 🗖 کارلو لیتزانی

به عنوان محققی از سینمای ایتالیا، می باید با «پدیدهٔ فلینی» در بدو پیدایش سر و کار می داشتم، آن هم با سرسپردگی خاصی. کافی است به پاراگرافی از کستایم، تاریخ سینمای ایتالیا (۱۹۶۱)، اشاره کنم تا نبردی فرهنگی را یادآور شوم که در اطراف سینمای فلینی به پا شد، به ویژه پس از پیدایش جاده و مسائلی که این فیلم منتقدان ایتالیایی و بین المللی را در اوج دههٔ ۱۹۵۰ با آن مواجه کرد.

در سال ۱۹۶۱ نوشتم که «ظهور دنیای فلینی گویا نیروی جانبخش به مفتریان نئور تالیسم اعطا کرده است، پرچمی که می تواند برای به حرکت درآوردن نیروهای خارج از سلطهٔ نئور تالیسم با افتخار به اهتزاز درآید و آنها را به سوی راههای جدیدی رهنمون شود. سرانجام، کارگردانی با کیفیات روحانی تولد یافته است که می تواند جنونهای حقیر ما تریالیستی نئور تالیسم را نابود کند. سرانجام، سینمای برخوردار از «هنر ناب» پیدا شد تا تخم مرغهای درون سبد سینمای

جامعه شناسانه را بشكند.

نبردهایی کسه در اطبراف فسلینی جریان داشت فشرده تر شد و اساساً قدرت یابی شان به دلیل موجودیت نبرد بزرگتری بود که در اطراف سینمای ایتالیا جریان داشت ... اگر چه نه چندان مؤدب بودند، اما مخالفان واقعگرایی تمام آنچه در آثار فلینی وضوح توصیفی نداشت را مورد استفاده قرار دادند؛ یعنی حضور عناصر روحانی و نمادین ... خطای نقد واقعگرایانه نیز وضعی مشابه و وارونه داشت. شعر پردازی فلینی سرانجام نفوذی بر یک زیباشناسی ضد واقعگرایانه داشت، و بدین ترتیب نوزاد مشهور را به درون آب آلوده انداخت.)

درون جبههٔ نثور ثالیسم، و به ویژه در متعصب ترین جناح تعلیمات مارکسیستی، من بودم و ژرژ سادول که تقریباً در تمام آن سالها طلسم را شکستیم و لایهٔ عمیق تری را که شعر سرایی فلینی از آن بیرون می زد، نمایان کردیم. همان ریشه های شکننده ای که آثارش را به شاه کارهای بزرگ سینمای ایتالیای دوران پس از جنگ مرتبط می ساخت.

سادول نوشت: «سرشت و ابزار خلاقیت در ارتباط با هر هنرمندی فرق میکند. هر مکتب بزرگ ملی می تواند جنبه های مختلفی داشته باشد، که گاهی در تضاد با خودشان هستند. آیا می توان گوگول را بدون جذابیت نهفته در نام تولستوی محکوم کرد؟» و من کمی بعد، دربارهٔ جاده نوشتم: «در این بین، با هجوم احساسی رها شده و زمانی که این شخصیتها با موانع سد راهشان برخورد میکنند ما نیز دچار غلیان می شویم. بالاتر از همه، متوجه می شویم که این هجوم احساسی ... در فرود آوردن ضربه با تکاپویی معادل همان فیلمهای مشخص نئورثالیسم بر تماشاگر موفق شده، و از نظر من، بیشتر منتهی می شود به یک شوق نگران کننده برای ارتباط ... تا یک لذت نیهیلیستی در انزوای فردی ... میلیونها نفر در پایان جاده متوجه شدند اگر چه فقط برای یک لحظه که اما کفایت می کند که در طول زندگی شان کنار «دیگری» زیسته و هرگز به درون چشمهایشان نگاه نکرده اند.» با

جهان کوچک دو موجود انسانی عریان میکند (یا اندو، عدم احساس چنین شوقی) ارزش عمیق تری بود، که می توانست به انسانهای تمام ادوار و کشورها تعلق داشته باشد، جدا از نظریه ها و فرمولهای این با آن ایدئولوژی، از این دیدگاه بود که سعی کردم از آن به بعد فیلمهای فلینی را ببینم.

به نظرم رسید که در تمام آثارش، حتی غیر متعارف ترین آنها، فلینی شعر سرایی و تخیل پردازیش ـ حتی جنون آمیز ترین شان ـ را در خدمت شوقی عمیق برای ارتباط بین افراد گذاشته که ریشه در موجودیتی انسانی دارند.

## نمونهای جهانی

### 🗖 آلبرتو لا توادا

این بخت را داشتم تا جولیتا ماسینا را با فیلم بدون ترحم، همراه با کارلا دل پوجو معرفی کنم. فیلمنامه را فلینی، پینلی و من نوشته بودیم. سپس بار دیگر جولیتا را برای نقش کارلای دوشناییهای وادیته برگزیدم که وی را به شهرت رساند. فدریکو فلینی را به عنوان کارگردان غسل تعمید دادم و در آن فیلم، او همکارم بود. دوشناییهای وادیته چالشی بود برای تهیه کنندگان بزرگ ایتالیایی. خانوادهام، با حمایت مالی شرکت کاپیتولیوم به طور کامل در تولید این فیلم درگیر شدند: بیانکا لاتوادا مسئول تولید و پدرم فلیچه برای موسیقی و فیلمنامه حاصل همکاری من و فلینی و پینلی بودند. فلینی و من، همراه همسران قابل احترامان، در دورانی استنایی زندگی میکردیم.

تصمیم گرفتیم «یونایتد آرتیستز» ایتالیایی را تأسیس کنیم، پشت سر موفقیت بزرگ فیلم آسیاب پو را داشتم که بانک لاوورو را متقاعد ساخت تا از نقشهٔ

انقلابیمان حمایت کند. حاصلش فیلمی بود که تور ایک هجوم تبلیغاتی ناکافی ناشی از شکست کمپانی فینسینه، پخش کنندهٔ فیلم، نابود شد. «یونایتد آرتیستز» ما منحل شد، اما فلینی زاده شد و دورهٔ کار هنری برجسته اش را با ولگردها شروع کرد که قدم به قدم او را به موفقیت بین المللی نزدیکتر ساخت.

فیلمهایش از اعترافهای زندگیش سربرآورده و به درون نمادگرایی و تخیلی اعجاب آور رشد میکنند. تمرین ارکستر شاهکار کوتاهی است، آمادکوده سنتزی گوگول مانند از دوران کودکیش است، که در آن عطوفت با نگرشهای شاعرانهٔ سرشار از طنز و با احساسات اصیل جابه جا می شود. اما می توان باز هم به توصیف ادامه داد. امروز، فلینی نمونهای جهانی است از حیات خلاقهٔ سینمای ایتالیا. به عنوان دوست و ستایشگر قدیمی به او درود می فرستم.

# یکی از بزرگترین دروغگوها

🗀 دينو دولارنتيس

چندان چیز تازهای دربارهٔ فلینی نمی توان گفت، چراکه همهٔ حرفهای اصلی زده شده است. او انسانی فوق العاده است. بزرگترین کارگردان جهان و جذابترین آدم است. در عین حال، بی هیچ شکی، یکی از بزرگترین دروغگوهای روی زمین است. اما او دوست بسیار بسیار عزیز من است. و من فکر می کنم باید حداقل سه تا شیر طلایی به او می دادند، و یکی به خصوص از طرف خود من.

بارها سعی کردم متقاعدش کنم که فیلمی در آمریکا بسازد، اما فدریکو به یک مفهوم، هنوز آدمی روستایی است. او نگران این بود که نتواند آمریکا را با حساسیت هنری خود جلوه گرکند؛ همان حساسیتی که شخصیتهای ابتالیاییاش را چنین موفق از آب درآورده است. او اشتباه می کرد، چون همان طور که گفتم، او کارگردانی بزرگ و هوشمند است، یک نابغه است. پس از تنها شش ماه در آمریکا او می تواند روانشناسی و خلق و خوی آمریکاییها را بفهمد و فیلمی عظیم خلق کند.

او به معنای دقیق کلمه کارگردان است. برای من بزرگترین کارگردانهای روی زمین این سه تن هستند: فلینی، برگمان و کوروساوا، و سپس ده تای دیگر. اما فلینی موجودی یگانه است، چون موفق می شود جهانی شاعرانه اش را انتقال دهد، و هر آنچه در تخیل او جا می گیرد، و نیز رؤیاهایش را.

# داداش بزرگم فدریکو

#### □ فرانكوكريستالدى

سالهای متمادی طرحی با مداد روی کاغذی با نشان یک کمپانی بر بالای میز کارم آویزان بود. طرح، مرا نشان می داد، با روپوش مدرسه، موهای از ته تراشیده و بادکنکی در دست. در گوشهای از کاغذ نوشته شده است: «تقدیم به داداش کوچکم ... فدریکو» که البته یعنی فلینی. صاحب بسیاری از نقاشیهای فلینی هستم، تعدادی از بهترین و کامل ترین، اما هیچ یک چون طرح یادشده برایم عزیز نیستند. شاید چون شاهدی است بر یک رابطهٔ انسانی با سابقهای سی ساله، و مانند خود کاریکاتور، ترکیبی است از طنز، محبت، سرزنش،احترام و ... کینهٔ نهفته، نیازی نیست به ارتباطات حرفهای مان اشاره کنم، به دو فیلمی که با هم ساختیم (آمادکورد و کشتی به داهش ادامه می دهد) و به بسیاری فیلمهای دیگر که می توانستیم با هم بسازیم و نساختیم، که بابت آنها می باید همیشه افسوس بخورم می توانستیم با هم بسازیم و نساختیم، که بابت آنها می باید همیشه افسوس بخورم (آه، آن ماستورنا، به عنوان نمونه ...) لذت و حسرتی که به من دادند، بحرانها و

#### موفقيتها ...

از چنین دیدگاهی، تفاوت چندانی بین صحبت کردن از فدریکو و هر کارگردان بزرگ دیگری وجود ندارد. آنچه هنوز مرا به هیجان می آورد، همان «داداش کوچک» است. زیرا با ورود به شصت سالگیم، متوجه می شوم که فدریکو و من، از یک نظر هرگز رشد نکرده ایم، چه صمیمیتی نثار هم کردیم، چه اعتمادی را به یکدیگر قول دادیم، چه ناسزاها نثار هم کردیم و چه دروغها که به یکدیگر تحویل دادیم! اما بر سر موضوعهای جدی سر حرفمان ایستادیم، درست مانند کودکانی که بر سر شرافتشان قسم خورده اند.

می خواهید قصههایی از دو طرف این رابطه بشنوید؟ پس اجازه دهید به دو نمونهٔ متضاد، اما تیپیک، اشاره کنم: آمارکورد بر پردهها ظاهر شد و موفقیتی نصیبش شد که همه از آن آگاهیم. جایزهباران شد. فدریکو، نسبت به این نوع مراسم حساس شد، از حضور در یکی از آنها یادم نیست کدام سر باز زد و یادداشتی برایم فرستاد: «جولیتا بیمار است، معذرت می خواهم. به جای ما، تو برو.» که طبیعتاً جولیتا، خوشبختانه سرشار از سلامتی بود. جایزهای دیگر و یادداشتی دیگر: «درد مچ پا دارم. معذرت می خواهم ... متأسفم ... قسم می خورم حقیقت را می گویم!»

طبیعتاً، کسی او را می بیند که سالم و سر حال همان شب در یکی از میدانهای بزرگ شهر قدم می زند. سرانجام نامزدیِ اسکار فرا می رسد. این بار ارزش جایزه بالاتر از آن است که یادداشتی بفرستد و درواقع، تلگرافی به دستم می رسد: «فرانکوی عزیز، جولیتا حالش عالیست، مچ پایم درد نمی کند، اما به هر حال به لوس آنجلس نمی روم. خودت بهانه ای بتراش ...» این است «داداش بزرگم» فدریکو، حقه باز و دروغگو. اما فدریکوی دیگری نیز هست، که سر حرفش می ایستد. سه سال پیش زمانی که با زئودی آرایا ازدواج کردم، از او خواستم شاهد عقد باشد. جواب داد می آیم، اما باور نکردم، و تعدادی را به عنوان جانشین برگزیدم. بعد، پشیمان از درخواستم، هر روز به او تلفن کردم تا عقیده اش را تغییر برگزیدم. بعد، پشیمان از درخواستم، هر روز به او تلفن کردم تا عقیده اش را تغییر

دهم و تلخی نومیدی آخرین لحظه را برای خودم نگه دارم. گفتم: «ببین، مراسم در توسکانی است، در یک کلیسای کوچک در میان جنگل.» و او داد زد می آیم. گفتم: «اما ببین، سه ساعت راه است، آن هم پر پیچ و خم.» باز گفت می آیم! درست روز پیش از مراسم، تمام دروغهایی را که می توانست به ذهنش خطور کنند، برایش شمردم: «جولیتا سرماخورده است، مچ پایم درد می کند، سر درد میگرن دارم ...» و پاسخ قاطعانهٔ او این بود: «می آیم!» و در میان حیرت حاضران اندک، او آمد. متوجه شده بود که این عملش برای من خیلی با ارزش است. البته در سطح انسانی. خوب، پس این هم «داداش بزرگم» فدر یکو است. 

انسانی. خوب، پس این هم «داداش بزرگم» فدر یکو است.

# أرزوى بازيكر

#### 🗖 ژان کلود بریالی

... آپارتمان قشنگی دارم، قصری که سالها قبل با پول خودم خریده ام و هر عصر با همان لذت و علاقهٔ روزهای اول به صحنه می روم. وضع مالیم روبه راه است. اما شاید یک چیز کوچک کم باشد، یک تلفن از فلینی که بگوید: «یک نقش عالی برایت دارم، می خواهی آن را بازی کنی؟»

۱۴۶

## به فلینی نگاه کنید

🗖 ژرژ سیمینون

فليني عزيزم،

از من خواسته شد صدای ضعیف خود را با همهٔ آن صداهای متعدد و حتی رسمی و بلند همهٔ آنهایی همراه کنم که از نیویورک تا ونیز ... و کم کم از سراسر جهان تو را نابغه می خوانند. نبوغ، واژهای که من چندان دوست ندارم، واژهای بی معنا و گنگ است، که برای آدمهایی بسیار به کار رفته است. با نگاهی از این زاویه، بدون هیچگونه تردید به همهٔ آنهایی که می پرسند یک خالق کیست (با همهٔ عظمت آن) می گویم: «به فلینی نگاه کنید.»

شما نمونهٔ واقعی و بی پون و پرای یک خالقید. شما هرگزکار یک نویسنده را برای فیلمهایتان به کار نبردید، یاکار یک شاعر یا یک فیلمنامه نویس معتبر را. هرگز خود را به رسم روز نسپرده اید، یا به تهیه کننده، یا نگران تغییر سلیقهٔ عمومی نبوده اید.

فیلمهای شما با هم تفاوت دارند، چراکه هرکدام جوابی به دلنگرانیها، تشویشها و اضطرابها و شاید وسوسههای شما هستند. چراکه مثل همهٔ خالقها در همهٔ زمینه های هنری، شما هم وسوسه های دردناک بشری را به تصویر میکشید، و گاهی حتی بدون اطلاع از آن.

# تلاش در تقلید از او

#### 🗖 مارتین اسکورسیزی

زمانی که برای نخستین بار فیلمهای فدریکو فلینی را دیدم، چنان خوشم آمد که بازتاب آنیم تقلید از او بود. اما خیلی زود متوجه شدم ناممکن است، پس به تلاش برای لااقل برابری با او دست زدم. در پایان، درک کردم که تنها کاری که می توان انجام داد سنایش از استعداد بزرگ اوست و لذت بردن از جهان بسیار خاص او؛ جهانی که تنها او می تواند آن را خلق کند. □

# فليني، فقط فليني است

#### اینگمار برگمان

... فلینی، فلینی است. نه بی غل و غش است، نه نیست. او فقط فلینی است. هیچ تعهدی هم ندارد. نمی توانید نظرگاه اخلاقی خودتان را به او تحمیل کنید. غیرممکن است. او فقط ... خیلی دوستش دارم ... من عشقی نومید به او دارم. ... درواقع او آدم مشکلی است. البته این حرف معنی ندارد. چون من کارش را دوست دارم و خودش را، به عنوان یک انسان؛ اگر واقعاً انسان باشد که فکر می کنم هست. چون او نهایت ندارد. مثل جیوه است، همه جا را می گیرد. کسی را مثل او ندیده ام. او فوق العاده شهودی است. خلاق است. نیروی بسیار زیادی دارد. در درونش آتشی برپاست، آن هم با چه حرارتی، که دارد نابودش می کند ... حرارت فکر خلاقش دارد ذوبش می کند. ازش رنج می برد. جسمش رنج می برد، اگر یک وقتی بتواند حرارتش را مهار کند و آن را رها کند، می تواند فیلمهایی بسازد که در عمرتان ندیده اید. او بسیار غنی است، مثل تمام هنرمندان واقعی. یک روز به سمت منابعش برمی گردد. راهش را پیدا خواهد کرد... [

### استاد نه، فليني!

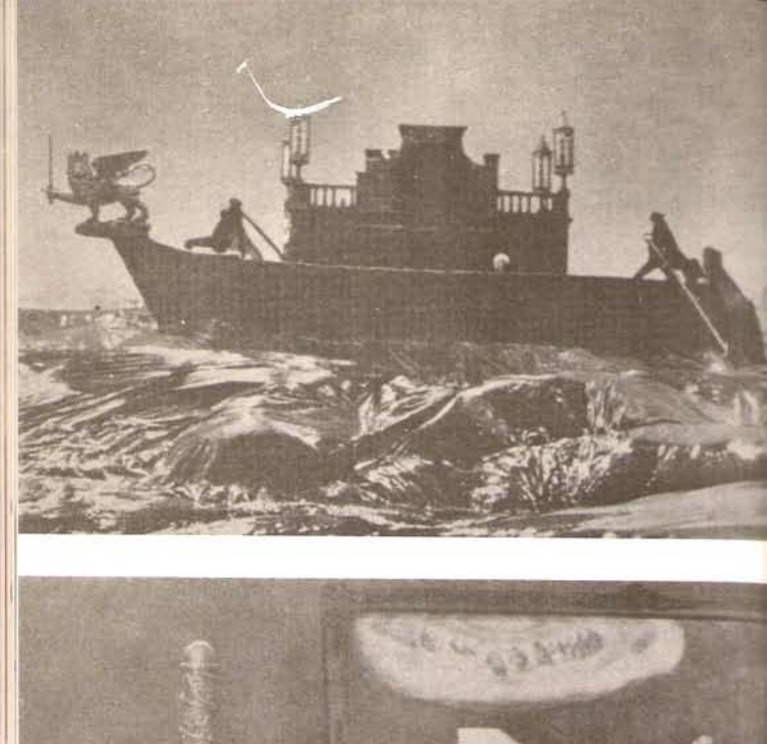
### 🗖 آکیراکوروساوا

باید گرمترین تبریکاتم را نثار فدریکو فلینی کنم، برای جایزهٔ شیر طلایی جشنوارهٔ ونیز که به خاطر دوران کارش در سینما نصیبش شد ـ جایزه ای که به اعتبار آنچه او به سینما بخشیده، به او اعطا شده است. اما فکر می کنم برای نشان دادن همهٔ علاقه مان به او، گزاف نباشد اگر همهٔ شیرهای میدان سن مارکوی ونیز را به او هدیه کنیم.

به هر حال، این حقیقت که او در جهان تنها به عنوان «فلینی» شناخته می شود تا «استاد»، نشاندهندهٔ همهٔ گرما، احترام و ستایش ما نسبت به اوست.

به نقل از مجله فیلم، شماره ۱۵۱ به کوشش: امید روحانی

III. دیدگاهها





### فليني، خيال، نئورئاليسم

#### 🗀 لئو برادي

فدریکو فلینی در سال ۱۹۲۰ در ریمینی ایتالپا به دنیا آمد. در جوانی، ابتدا در فلورانس و سپس در رم کاریکا توریست روزنامه ها بود، متنهای رادیویی خنده دار می نوشت و در نوشتن فیلمنامه ها مشارکت می کرد. در اواخر جنگ جهانی دوم و پس از ملاقات با روسلینی، در فیلمهای شهر آزاد، پائیزا، معجزه و گلهای کوچک منت فرانسیس همکاری داشت و در معجزه نقش سن یوزف را بازی کرد.

اما تمایل ذاتی فلینی بیشتر به سمت ساختن فیلمهایی بود که سرشار از نیروی استعاره های اتوبیوگرافیک بودند تا بازیگری؛ فیلمهایی که آدمهای آنها، خودِ فلینی را باز می تاباندند یا همسر هنرپیشهٔ او، جولیتا ماسینا را، که در سال ۱۹۴۳ با او ازدواج کرده بود. همراه با آلبرتو لاتوادا، دوشنایهای وادیته (۱۹۵۰) را کارگردانی کرد که نخستین کنکاش او در جهان سرگرمیهای عامه به حساب می آید، جهانی که درونمایهٔ بسیاری از فیلمهای بعدی او به شمار می رود. اولین فیلمی که جهانی که درونمایهٔ بسیاری از فیلمهای بعدی او به شمار می رود. اولین فیلمی که

فلینی به تنهایی کارگردانی آن را به عهده داشت، شیخ سفید (۱۹۵۲) بود که تجربهٔ او را به عنوان یک کاریکا توریست به تصویر می کشید و دومین فیلم او دلگردها (۱۹۵۳)، به زندگی بی هدف جوانان پس از جنگ در شهری همچون زادگاه خود فلینی می پرداخت.

علاقهٔ فلینی به زندگی جماعت متفاوت با زندگی روزمرهٔ ایتالیا بهخصوص بازیگران دوره گرد در جاده (۱۹۵۴)، کلاهبرداری (۱۹۵۵) و شبهای کابیریا (۱۹۵۶) نمودی بارزتر یافت. شخصیت مرکزی دو فیلم اول و سوم جولیتا ماسینا است. در این فیلمها، عنصر اتوبیوگرافیک به واسطهٔ تغییراتی که او در درک «عینی» طبقهٔ فرودست جامعه می دهد بارزتر می شود، که دورنمایهٔ اصلی نثورتالیسم آغازین است. اما برخلاف فیلمهای نثورتالیست، فیلمهای فلینی بیشتر حول رؤیاها، خیالها و ساختاری اغلب اپیزودیک، شکل می گیرند و معمولاً بر یک شخصیت اصلی تأکید دارند که هم شاهد و هم بازیگر است، همچون بدکارهٔ مالیخولیایی شبهای کابیریا.

موفقیت فلینی با این فیلمها، به اولین فیلم نسبتاً پرهزینه و اولین موفقیت بین المللی او انجامید: زندگی شیرین (۱۹۶۰)، سفری پیکارسک و طنزآلود به درون فرهنگ ایتالیای مدرن از دیدگاه روزنامهنگاری سرخورده که نقش او را مارچلو ماسترویانی بازی میکرد. در هشت و نیم (۱۹۶۳)، ماسترویانی نقش شخصیتی اتوبیوگرافیک را بازی میکرد؛ یک کارگردان سینما که به طور همزمان در زندگی شخصی و ساخت یک فیلم جدید مشکل دارد. عنوان هشت و نیم به تعداد فیلمهایی اشاره میکند که فلینی تا آن زمان ساخته بود. تداخل آزادانهٔ رؤیا، خاطره و واقعیت به همراه فیلمهایی با همین شکل ساختاری از برگمان، تروفو و گدار، بسب باب شدن سینمای خطیانهٔ ذهنگرا گردید. هر روز، بیش از پیش شخصیتها، به قلب دورنمایهٔ فیلمهای فلینی بدل می شدند. تداخل آرام در هشت و شعی بین آنچه که گوییدو، کارگردان ـ قهرمان می بیند، سابقاً می دیده است، تصور می کند که می بیند یا آرزو دارد که بیند. توصیف جامعی از شخصیت او به دست

می دهد، تداخلی بین زندگی واقعی و جهان خیالی. این در واقع تا اندازه ای واکنشی است در قبال روایت عینی و اپیزودیک زندگی شیرین که روزنامه نگار قهرمان آن از جمع گسسته و نهایتاً غیرمسئول است.

به نظر می رسد که جولیتای ادواح (۱۹۶۵) نیز به نوبهٔ خود، پاسخی است به هشت و نیم که در اینجا، همسری غرغرو، با بازی ماسینا شاهد خیالگرای جهانی عدم تناسب و خودآگاهی است و مکمل تصویر شوهر ـ زن همراه با هشت و نیم است. دو عنصر ثابت دنیای فلینی، ظاهراً نقطهٔ دید و بستر جغرافیایی هستند ـ کارگردان و شهر او سانبریکون فلینی (۱۹۶۹) گذشتهٔ رمی کلاسیک را از دید پترونیوس آربایتر نمایش می دهد. دم (۱۹۶۲)، امروز را از چشم برداشتهای خود فلینی نمایش می دهد آمادکورد (۱۹۷۴) فلینی را به ریمینی دوران جوانیش بازمی گرداند. در این فیلمهای اخیر، درک فلینی از ساختار روایتی باز هم انعطاف پذیر شده است و بین مشاهده ای دقیق، اغلب بسیار جزئی و بزک شده، و تعهد به یگانگی مکان در تغییر است.

اغلب طرحهایی برای فیلمی به کارگردانی مشترک فلینی و برگمان وجود داشته است. در نگاه اول، این دو ایتالیایی شوخ و سوئدی عبوس دنیایی از هم فاصله دارند. با این همه، هم فلینی و هم برگمان، روشهایی منحصر به فرد و در عین حال وابسته به هم برای استفاده از فیلم به عنوان بوم نقاشی برای بیان وسواسها و مایه های شخصی ابداع کرده اند و هردو در امکان بنای ساختار فیلم، بیشتر بر شخصیت تا پیرنگ، تجاربی وسیع داشته اند. فلینی نئور تالیسم را از قالب آن به عنوان درگیری مستند با زندگی روزانه خارج می کند و آن را با دیگر جهان روزمره، یعنی خیال همراه می سازد. همان طور که در دلقکها (۱۹۷۰) بزرگداشت تلویزیونی از هنروران عامه که او نیزویش را از آنان کسب می کند، چنین می کند.



# سفر یک روح

🗖 استفان ال. هنسن ـ راب ادلمن

فدریکو فلینی یکی از بحث انگیز ترین شخصیتهای تاریخ نوین سینمای ایتالیا است. هر چند موفقیتهای او در نمونه هایی چون جاده، زندگی شیرین و هشت و پنم چشمگیر بوده، اما شکستهای او نیز به همان اندازه پرزرق و برق بوده است. این موضوع اسباب تهدیدی فراوان در جهاتی چون اعتبار احتساب او به عنوان عامل اصلی تمیین کننده ای در سینمای معاصر را فراهم کرده و دستیایی به پشتوانهٔ مالی کافی برای حمایت از آثار سینمایی بسیار شخصی در سالهای اخیر را برای او قدری دشوار کرده است. مطمئناً کمتر کارگردانی در هر کشوری می تواند در دلبستگی به تاریخ سینما با فلینی برابری کند و یا در اطمینان او به جایگاهی مناسب در محدودهٔ توالی فیلمهایش در مجموعهٔ آثارش شریک شود. در نتیجه، او هر یک از پروژه های سینمایی خود را به شیوه ای ساخته است که هرگونه بحث از هر یک از پروژه های سینمایی خود را به شیوه ای ساخته است که هرگونه بحث از شایستگیهای منفرد آن از جزئیات سرگذشت نامه وار افسانهٔ خویش جدایی ناپذیر

باشد.

نخستین فیلم او، شیخ سفید اشاره ای روشن به طبیعت زندگینامه وار آثاری بود که با تکیه بر تجربهٔ روزنامه نگاری او و تلفیق آن با بسیاری از استعاراتی که در سالهای نخست کار سینمایی در مقام شوخی نویس و فیلمنامه نویس پرورده بود در پی آمده اند. با این همه، او در توسعهٔ سینمای نئورئالیست در دههٔ ۱۹۴۰ نقش مؤثری داشت و بخشی از فیلمنامه های دم، شهر بی دفاع و پائیزای روبرتو روسلینی را نگاشت و با شکل بخشی نوین به آن سنت در جهت وصول به وجه بیانی زندگینامه وار در نخستین فیلمش تعدادی از همکاران قدیمش را آزرده کرد. اما از قرار، فلینی به سهم خود دقیقاً منتقد نئورئالیسم به شیوهٔ روسلینی و به سمت ملودرام گرایش داشت.

فلینی در فیلم بعدی خود - جاده - وجه تشابه زندگینامه وار خویش را گامی پیش تر برد و حتی همسرش - جولیتا ماسینا - را برای نقش اصلی زن برگزید. این اثر بسیار نمادین تفسیرهایی متعدد به عنوان بیانیه ای در موضوع حقوق بشری یا دست کم رساله ای در موضوع آزادی زنان به دنبال داشت. اما غیظ نئور ٹالیستهای جدی را برانگیخت که آن را در برگیرندهٔ حقانیتی بسیار برای سرکوبگری سیاسی دانستند. با وجود این، جاده به عنوان تمثیلی بسیار شخصی و استعاری دربارهٔ رابطه زن و مرد موفقیتی انتقادی به همراه داشت و اعتبار غرایز زندگینامه ای فلینی را تشیت کرد. این موضوع به او اطمینان لازم جهت تندروی در انتقاد موشکافانهٔ سبک نئور ٹالیستی در فیلم بعدیش کلاهبردادی را بخشید. فیلم به شکل تأثیرگذاری سبک نئور ٹالیستی پرداخت.

فلینی در فیلمهای دورهٔ میانی که از سال ۱۹۵۹ با زندگی شیرین آغاز شد، روز به روز بیشتر دلمشغول نقش خویش به عنوان «مؤلفی» بین المللی شد. در نیجه، بیانیه های زندگینامه ای در فیلمهای او درون نگرتر شد و به حوزه هایی از روان او گسترش یافت که کمتر از هر چیزی که پیش از این به روی پرده آورده بود ملموس می نمود. زندگی شهرین گسترش روانشناختی نسبتاً صادقانه ای بود از آنچه که شاید

بر سر مورالدو ـ نقاب شخصیتی زندگینامه ای قبلی کارگردان (ولگردها) ـ پس از ترک روستایش به مقصد رم رو به زوال آمده بود. اما جانشینان آن به شکلی روزافزون هراسها، کابوسها و فانتزیهای او راکشف کردند.

فلینی پس از بهره گیری از مارچلو ماسترویاتی بازیگر نقش خود دیگر خویش در زندگی شیرین، بار دیگر در شاهکارش هشت و نیم به عنوان وسیلهای برای تحلیل طبیعت پیچیدهٔ الهام هنری از او استفاده کرد. سپس در دنبالهٔ همینگونه، روی دیگر سکه را بررسی کرد. در جولیتای ادواح همسر خویش را برای نقش مؤنث شخصیت گوییدو در هشت و نیم انتخاب کرد. پس هر دو فیلم همان مشکلات را از دورنماهای منفاوت جنسی کشف کردند، در حالی که در سطح زندگینامهای عمیق و همیشگی این دو شخصیت دوروی متقارن خود اسطورهای فلینی شدند.

قیلمهای بعدی همان تصویر پردازی غنی و پرزرق و برق را ادامه دادند که به مشخصهٔ کار فلینی تبدیل شد، اما به جز فانتزی خیال انگیز ساتیریکون فلینی، در اغلب اوقات به دیدگاه همان تجربهٔ مستقیمی بازگشتند که مشخصهٔ آثار قبلی او بود. عاقبت در سال ۱۹۸۰ در شهر ذنان که باز ماسترویانی نقش آفرین آن بود، فلینی به مطالعهٔ بزرگتری از زندگی روان خویش پرداخت. در حقیقت تعدادی از منتقدان، فیلم را بیانیهای نهایی در سه گانهٔ ایدئولوژیکی دانستند که (با هشت و نیم آغاز شده بود و در جولیتای ارواح ادامه یافته بود) فلینی عاقبت در آن میکوشید مصالحهای میان تضادهای درونی جنسی و خلاق خویش به وجود آورد. از بخت بد، شهر زنان بیش از حد از آثار قبلی تقلید کرده است. به همین دلیل، مسائل ناشی از دو فیلم قبلی را حل نمیکند:

چندین فیلم فلینی با هر معیاری شاهکار هستند. با این وجود در مجموعهٔ فیلمهای هیچ کارگردان دیگری هر اثر به شکلی قابل تشخیص به تصویر مشخص آفرینندهای مربوط نمی شود که امید عرضهٔ آن به جهانیان و آیندگان را در سر می پرورد. و این موضوع که هر یک از فیلمها به مفهوم سنتی واقعاً زندگینامهای

هستند راه هر بحثی را باز میگذارد. این آثار قطعاً سرگذشت یک انسان را مهیا نمیکنند، و با وجود این هر قطعهای با ساخت استادانهٔ سنجیدهای در ساختمان افسانهٔ بسی بزرگتر از زندگی فلینی هستند که شاید عاقبت «سفر یک روح» تلقی شوند.

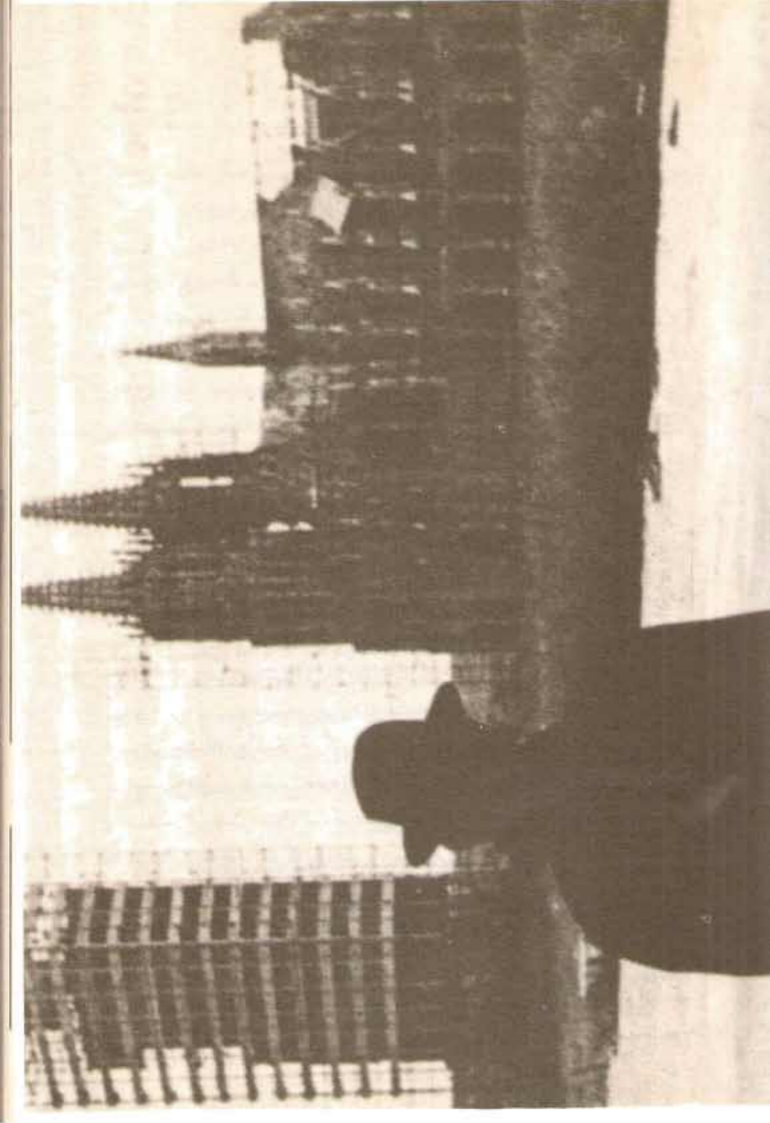
در حالی که آخرین مایههای افتخار در فیلمشناسی فلینی با بهترین آثار او فاصلهای بعید دارند، پایانی مناسب برای یکی از افسانهای ترین کارنامههای تاریخ سینما به شمار می روند و کشتی به راهش ادامه می دهد حکایت فلینی وار فوق العاده مضحک اما بی نظیر شخصیتهای برجستهٔ جورواجوری است که به منظور گردشی دریایی گرد هم می آیند و در جریان آن با خوانندهٔ تازه از دنیا رفتهٔ ابرایی وداع می کنند. جینجرو فرد به دلیل همکاری دو ستارهٔ پا به سن گذاشته اما هنوز پرشور روزگار قدیم فلینی ـ جولیتا ماسیتا و مارچلو ماسترویانی ـ فیلم نوستالژیک دلنشینی است. آخرین فیلم فلینی با عنوان آوای ماه ـ که در آمریکا پخش کننده ای نیافت ـ چون جمع بندی سوژه هایی سینمایی است که فیلمساز را در ربع قرن اخیر به خود مشغول کرده اند.

چشمگیرترین و گویاترین فیلم دورهٔ پایانی کار فلینی مصاحبه است. فیلمی روشنگر (با مشخصهٔ یکپارچگی واقعیت و فانتزی فلینی) دربارهٔ محصولی ازگروه تلویزیونی ژاپنی دربارهٔ کارگردان. فلینی در نقش خود بر پرده ظاهر می شود و در حال فیلمبرداری اقتباسی از آمریکای کافکا است ـ فیلمی با ولخرجی نمونه ای فلینی وار در جریان ساخت که با سیاهی لشکرهایی غریب، تصاویری سورئال و نشانی از وجه سرگذشتنامه ای کامل می شود. فیلمساز را به هنگام انتخاب بازیگران آمریکاتماشا می کنیم. با همکاران و زیردستان گونا گونش ـ از تهیه کننده گرفته تا بازیگر و از متصدی انتخاب بازیگر گرفته تا دستیار کارگردان ـ آشنا می شویم. می بینیم فلینی چگونه بازیگرانش را کارگردانی می کند و چه گامهایی می شویم. می بینیم فلینی چگونه بازیگرانش را کارگردانی می کند و چه گامهایی برای الهام حس و نگرش به آنان برمی دارد. و ما از بحرانهای گونا گون کوچک و بزرگی آگاه می شویم که در فرآیند فیلمسازی موضوعی معمول هستند. عاقبت،

مارچلوماسترویانی و آنیتا اکبرگ که بیش از سیسال پیش در زندگی شیرین همبازی بودند، نقش خودشان را بازی میکنند. صحنهٔ ورود ماسترویانی جادوی خاصی دارد؛ سکانسی که او و اکبرگ (که به گفتهٔ ماسترویانی از زمان فیلمبرداری زندگی شیرین یکدیگر را ندیدهاند) خود جوانتر خویش را در چند قطعه مشهور از فیلم مشاهده میکنند، نوستالژی شگفتانگیزی است.

با این وجود، مصاحبه در درجهٔ اول ادای احترامی به چینه چیتا است: استودیویی که فلینی فیلمهایش را در آن میسازد. فیلمساز به شکل روشنگری استودیو را چون دژی و یا شاهدی توضیف میکند. فلینی نخستین بار در سال ۱۹۴۰ به چینه چیتا آمد. در آن زمان او روزنامه نگاری جوان بود. مأموریت او مصاحبه با بازیگر زنی برای بخش شرح حال مجله ای بود. این واقعه در مصاحبه دراماتیزه می شود؛ در چندین مقطع فیلم، روایت از تصاویر فلینی واقعی، هنرمندی در شامگاه کارنامه پرافتخار حرفه ای به بازسازی فدربکوی جوان (با بازی سرجو رویینی) و آغاز کار او در دنیای چینه چیتا کشیده می شود. برای تمجیدی کامل از این فیلم بسیار شخصی دربارهٔ فرآیند فیلمسازی، باید با فلینی و آثارش آشنا باشید

فرهنگ جهانی فیلمها و فیلمسازها (مک میلان) ترجمهٔ کامیار محسنین



## فلینی، نئور نالیسم ایتالیا و نماهای دیدگاه

ن فرانک بورک

کارنامهٔ سینمایی فلینی قبل از دوران کارگردانیش شامل همکاری او با روبرتو روسلینی است، به خصوص در نوشتن فیلمنامهٔ فیلم رم، شهر بی دفاع (۱۹۴۵)، در نوشتن فیلمنامه و کمک کارگردانی بخشهایی از فیلم پاییزا (۱۹۴۶) و در نوشتن فیلمنامه و بازی در فیلم معجزه (۱۹۴۷) این همکاری باعث شدکه فلینی به چهرهٔ شاخصی از جنبشی مبدل شود که «نئور ٹالیسم ایتالیا» خوانده شد و در بطن خویش فیلمهایی به وجود آمد که روسلینی، ویسکونتی و دسیکا بین سالهای ۱۹۴۳ تا فیلمهایی به وجود آمد که روسلینی، ویسکونتی و دسیکا بین سالهای ۱۹۴۳ تا بحث دربارهٔ جنبش نئور ٹالیسم و رابطهٔ فلینی با آن مقدمهای است که دیدگاه فلینی را به خوبی مشخص می کند.

تعریف نئور ٹالیسم کار سادهای نیست. بین تئوریهای چزاره زاواتینی و آنچه که در فیلمها به تماشا مینشینیم فاصلهٔ بسیاری است. تفاوت در اشاره به مفهوم

«رئالیسم» ریشه دارد. زاواتینی رئالیسم را روش عینی و گزارشگر معنی میکند، روشی که طی آن واقعیتها بدون دخالت کارگردان گزارش میشوند. با این حال تقریباً همهٔ فیلمهای نئورئالیستی داستانی هستند، یعنی نتیجهٔ پرداخت تخیل و دور از بازگویی عینی. با توجه به این نکته، متخصصانی جنبه های مرحله وار و ساختگی فیلم نئورئالیستی را مورد تأکید قرار داده اند و آن را با واقع گرایی مستند همراه ساخته اند. آنها همچنین اشاره کردند که فیلمسازان نئورئالیست اغلب به طبیعت داستانی و فیلمی کارشان توجه بسیار دارند. بنابراین مشخص می شود که نئورئالیسم عملی در مقابل گونهٔ نظریش د تلاش در جهت نادیده انگاشتن خلق تخیلی و نقش هنرمند نیست، بلکه تلاشی است برای تزکیه و پالوده سازی تخیل، تعریف مجدد وظیفهٔ هنرمند به وسیلهٔ روشهای عینی و ملموس.

با در نظرگرفتن نکات بالا می توانیم اهداف کلی نئور ثالیسم را خلاصه کنیم: ۱. تقابلِ انواع تخیل موجود در فیلمهای دههٔ ۱۹۳۰ و ۱۹۴۰ سینمای ایتالیا: از کمدیهای سرگرم کنندهٔ «تلفن سفید» که در استودبوهای ساختگی فیلمبرداری شده بودند گرفته تا فیلمهای تبلیغاتی رژیم موسولینی. ۲. آشکار کردنِ شرایط اجتماعی و اقتصادی ایتالیای بعد از جنگ که روحی چپگرا داشت (البته بی آنکه اید ثولوژیک یا سیاسی باشد) به وسیلهٔ تغییر اذهان عمومی از بورژوازی به واقعیت پرولتاریا. ۳. احیای حس وحدت انسانی پس از زوال و گسیختگی دورهٔ فاشیسم. ۴. تبین هویت ملی سینمایی به گونهای که از وابستگی به هالیوود چه از نظر موضوع آزاد باشد.

این اهداف، گزینشهای تکنیکی و روشی به خصوص را ایجاب میکردند که برحسب فیلم و فیلمساز با دقتِ متفاوتی انجام میگرفت. نمونه های عام فیلمهای نثور ثالیستی عبارت بودند از: ۱. صراحتِ مستند نسبت به زندگی، برای ارائهٔ واقعیت به هنرمند و تماشاگر، شکستن پیش انگاشته های بورژوازی و توفق «امر واقع» یا «واقعیت بازگفته» بر تخیل. ۲. استفاده از مکانهای واقعی به جای دکور و کارگران و روستاییان به جای بازیگر. ۳. توجه و تأکید بر مکانهای و آدمهای

معمولی تا مکانها و آدمهای استنثایی، نادیدهانگاری «قهرمان» و «فرد بزرگ» به منزلهٔ نادیدهانگاری رهبری به تفع تساوی و برابری اجتماعی که نوعی واکنش علیه دیکتاتوری هیتلر و موسولینی محسوب می شود. ۴. کاربرد بیشتر میزانسن نسبت به مونتاژ برای حفظ بیشتر وحدت واقعیت و اجتناب از فضولی در روند آن.

گرچه اولین فیلمهای فلینی نمایشگر مخالفت نئورئالیسم با تخیل بورژوازی، سرگرمی محض، پیشانگاری و قدرتطلبی (مانند شیخ سفید) هستند ولی تفاوتهای فیلمهای او با فیلمهای نئورئالیستی بیشتر به چشم میآید. مفهوم دنیای واقعی منتظر برای مستند شدن برای فلینی بسیار ایستاست. به ویژه در فیلمهای مثبتش، جهان از پیش وجودی ندارد و در حال شدن است. دور از روند ایستادن ـ تلاش برای کسب و تحلیل واقعیت ـ قدیمی پس ماندن است. این نکته در آن دو فیلم فلینی که به ژورنالیستها می پردازد بسیار روشن است: بنگاه ازدواج و زندگی شیرین. در هر مورد، شخصیت اصلی رنج می برد چون با کنش ِ زندگی کردن بیگانه است.

مفاهیمی چون عینیت و تفکیک برخلاف حس عشق و درگیری فلینی است: «گور پدر هرچیزی که عینی است. من باید در میان حوادث باشم. باید همه چیز را دربارهٔ همه کس بدانم، و با هرچه در اطرافم هست عشقبازی کنم. دوست ندارم تنها یک جهانگرد باشم، حتی نمی دانم چطور باید جهانگرد باشم. در عوض، خانه به دوشم، کنجکاو دربارهٔ همه چیز، به همه جا وارد می شوم، همیشه هم در این خطر هستم که پلیس بیرونم کند.) مانند چیک بارنز در خودشید هم برمی خیزد اثر همینگوی، فلینی باور دارد که رشد نه از تفکر منطق یا دانش از دور دست بلکه از شرکت در حوادث و وقایع نتیجه می شود. همان طور که بارنز می گوید: «برایم مهم نبود موضوع چه بود. فقط می خواستم بدانم چگونه در آن زندگی کنم. شاید اگر بشود فهمید که موضوع چه بوده.)

همان طور که امکان رشد شخصیتهای فیلمهای فلینی افزایش می یابد، شرایط اجتماعی داقتصادی خفقان آوری که در فیلمهای نئور تالیستی بدانها توجه می شود

در پرتوی تازه مشاهده می شوند. این شرایط به جای این که غیرقابل اجتناب باشد، گشتاری می شوند. همانگونه که کابیریا به ماورای وجود مادیش تکامل می یابد، می تواند فحشا را به عشق حقیقی بدل کند. وسیله تبادلش دیگر پول نیست بلکه روح است و مأوایش نه کلبهٔ کوچک خارج شهر که همهٔ جهان است. حتی در فیلمهای منفی تر فلینی، مشکلات مهم انسانی بیشتر روحانی هستند تا مادی. این تغییر در فیلمهای همهٔ کارگردانانی که چون فلینی در بطن دورهٔ نئور تالیسم بالیده اند مشهود است. نمونه های بسیار مشخص، شاید، لوچینو ویسکونتی و میکل آنجلو آنتونیونی باشند. اما حتی ویتوریو دسیکا و آلبرتو لاتوادا نیز با فیلمهایی چون باخ فیئیتسی دونهٔ نیز با فیلمهایی چون باخ فیئیتسی دکونهٔ نی و قلب سگ دیدشان را اساساً تغییر دادند.

تا زمان قیلم هشت و نبم، تغییر زندگی به تخیل کاملاً جای واقعیت «بدوی» را حتی به عنوان نقطهٔ شروع در آثار فلینی گرفته است. این شکلی از اجتناب و پرهیز نیست ـ همان طور که دانش آدمیان از پس تجربه به هوش می انجامد، «واقعیت» نه به امر مسلم محض که به ارزش بدل می شود، یعنی تجربه ای که ذهن آن را تغذیه و ارزیابی می کند. همان طور که شخصیتهای فیلینی تخیلی تر می شود از «انسان معمولی» زاواتینی فاصله می گیرند. برای مثال کابیریا در تجربهٔ خلقش بسیار استثنایی است. با این وجود او به «قهرمان» مبدل نمی شود؛ جدا افتاده، والا و برتر. در واقع، نبوغ واقعی و نوآوری او در توانایی او در مربوط ساختن خویش به هرکس ـ به تعبیری آزادمنشی غنی اش ـ ریشه دارد. منفرد شدن، که یکی از جنبه های مهم همهٔ آثار مثبت فلینی است، هرگز به معنی منفرد شدن هانه نمی باشد بخویش را می بابد می تواند خود را با استقلال بیشتری در گروه ذوب کند و در راه خویش را می بابد می تواند خود را با استقلال بیشتری در گروه ذوب کند و در راه فریش نائل شود.»

گرچه از لحاظ نوع توجه، موضوع و روش، به نظر میرسدکه فلینی و طرفداران نثور تالیسم تا حد ضدیت پایهای از هم دورند، خویشاوندی ریشهٔ آنها را می توان بر حسب تعهدات اساسی و روحانگیزش دریافت. هر دو به دقت، وفاداری و مسئولیت اعتقاد دارند. نئورئالیسم بیشتر به واقعی بودنِ مشاهده توجه دارد، در حالی که فلینی همان قدر به اعتبار خلق تأکید میکند. نئورئالیستها در بیان آنچه که هست صادق هستند و فلینی در بیان آنطور که هرچیز تغییر میکند. مسئولیت فلینی در قبال حقیقی بودنِ تخیل است: او، همانگونه که خودگفته، «دروغگویی صادق است.»

بنابراین هنگامی که فلینی در فیلمهایش به سوی نقطه ای که حول هنر می گردد حرکت می کند، نقبی نیز به میراث نئور ثالیستی اش می زند تا «مستند» بسازد. او اشاره می کند که ساتیر بکون «مستندی از خیال» است و دلفکها و رم که هر دو فیلمهایی دربارهٔ فیلمسازی هستند به انگیزهٔ «ثبت» تاریخ دلفک بازی و اهمیت شهر رم ساخته شده اند. البته در این موارد مستندسازی به دلایلی که گفته شد روندی دلخواسته است. با این وجود به نظر می رسد که فلینی با به کار بردن اهداف مستندگونهٔ نئور ثالیسم در اکتشافش در هنر و خلاقیت سفرش را به ماورای واقع گرایی متعارف جبران می کند.

فلیتی و نئور ثالیستها هر دو به تغییر آگاهی توجه دارند. نئور ثالیستها می پنداشتند که می توانند با نمایش آثار منفی جنگ، فاشیسم و اید ثولوژی بور ژوازی آن را اثر بخشند. اما فلینی تغییر را به کنش وا می دارد. این نکته در آثار مناخر او بسیار مصداق دارد (از هشت و نیم تا رُم و شهر زنان)، اما آغاز آن را در شبهای کابیریا و زندگی شیرین می توان یافت. فلینی تماشا گران را قادر می سازد تا در روند تغییر تخیلی شرکت کنند تا بتوانند آن نوع دانش از طریق شرکت را که بدان اشاره شد دریابند. تعبیر او از هنرمند به عنوان کسی که نمونهای از تغییر را ارائه می کند در بیان خودش نیز آمده: «نکتهٔ مهم برای انسان استقامت است نه جا زدن. او باید به حرکتش در تونل ادامه دهد و حتی روشی برای رستگاری خلق کند، روشی که با خیال و قدرت اراده و به ویژه با ایمان ساخته شده. به همین دلیل اعتقاد دارم که امروز واقعاً به کار هنرمند نیازمندیم.»

قلبنی نیز چون نئورئالیستها به وحدت انسانی، باوری شدید دارد. همهٔ آثار او «داستانهایی عاشقانه» به مفهوم ژرف جانبداری از چنین وحدتی هستند. دربارهٔ جاده، او توجهاش را به جامعه و برادری به گونهای معطوف داشته که این توجه نه فقط داستان جلسومینا و زامپانو، بلکه همه آثارش را دربر میگیرد؛ «مشکل ما به عنوان انسان مدرن تنهایی است و از اعماق هستیمان آغاز می شود... فکر می کنیم این تنهایی فقط در میان انسان و انسان است که شکسته می شود و تنها در میان افراد است که پیامی رد و بدل می گردد و باعث می شود که بهفمند ـ حتی کشف افراد است که بین هر انسان و انسان دیگر رابطهای عمیق وجود دارد.»

فلینی با خواستِ همان صراحتی (پیش شرطِ عشق و وحدت) انگیخته می شود که در قلبِ نئور تالیسم جای دارد. زاواتینی چنین خواستی را در کلمات هویت می دهد: «برای کارگیری مهارتهای شاعرانه مان... باید اتاق را ترک کئیم و با روح و جسممان به دنیای مردمان برویم... این ضرورت اخلاقی و حقیقی است.» فلینی نیز با دقت صراحت را به عنوان ویژگی تعیین کنندهٔ جنبش برمی گزیند: «به تعبیر من نئور تالیسم روشی از زندگی بدون تعصب و خود آزادی کامل از تعصب است. به طور خلاصه، نئور تالیسم روشی است برای مواجههٔ با واقعیت بدون نظرات پیش انگاشته.»

در آثار متأخر فلینی، تلاش او برای کاهش پیش انگاشته ها و تعصب در روش کارش که بسیار با اصول نئور ثالیستی مطابقت دارد دیده می شود. به جای استفاده از ستاره ها و هنرپیشه های حرفه ای و وادار کردن آنها به پذیرش نقشی جزمی، او آدمهای معمولی را برمی گزیند و داستانهایش را بر اساس توانایی شخصیت این آدمها بازمی گوید. در واقع او آثارش را از مواد خام انسانی می سازد.

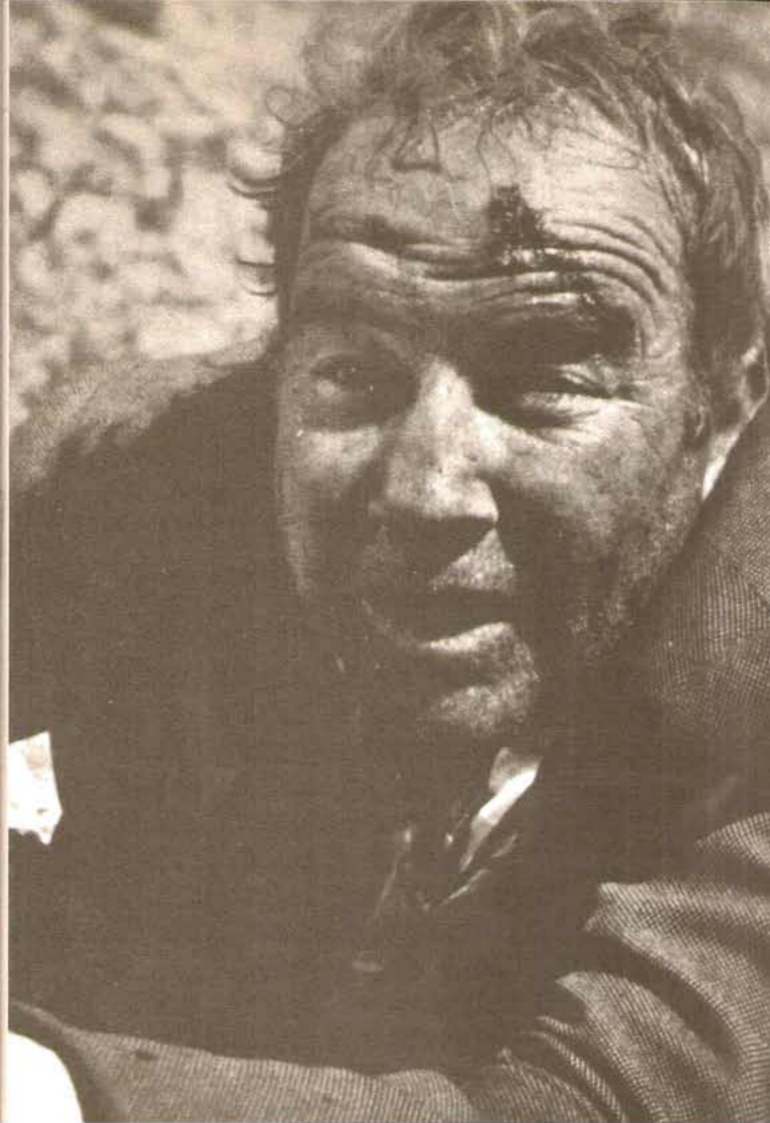
این نیاز برای رهایی از تعصب و عقاید جزمی و مقوله های از پیش تعریف شده و عاداتی که انسان را از مشاهدهٔ جهان بازمی دارند آرزویی است برای خلق دیدی نو، واقعیتی باز و مکشوف. و شاید همین نکته است که بیش از هر نکتهٔ دیگری فلینی و نئورئالیسم را به هم می آورد. هر دو مشغول انقلابی علیه سنت

معلولکننده، نهادینه سازی کورکننده و آگاهی غلط هستند. هنگامی که فلینی دربارهٔ آثارش سخن می گوید، می توان او را نمایندهٔ فیلمسازان نئور ثالیست دههٔ ۱۹۴۰ شمرد: «بی شک موتیفی که بارها در آثار من تکرار می شود، تلاشی است برای رهایی از طرحهای متعارف... تلاشی برای اخذ واقعیت ضرباهنگ زندگی، گونه های حیات و فرودهای حیاتی که همه در مقابل شکل غیرواقعی زندگی قرار می گیرند. این نکته به عقیدهٔ من شالودهٔ همهٔ آثار من است.»

می توانیم نتیجه بگیریم که آثار فلینی در حس عمیق مسئولیت انسانی که تعبیر او را از خودش، از هنرش و از نقش هنرمند تغییر می دهد نهفته است. هنگامی که از ترسهایش پرسیده اندگفته است: «نرس من از سقوط است و رشد حجیم. خطی عمودی در روحانیت هست که از دیوصفتی به فرشته صفتی امتداد دارد و ما به پیمودن آن وادار شده ایم. هر روز، هر لحظه این خطر هست که به عمق دیوصفتی سقوط کنیم.»

هنر فلینی بیش از هرچیز تلاش است علیه سقوط، نعهدی است علیه نیروی جاذبه ای که به پایین میکشد، علیه مادیت و همه وزنه هایی که روح را به سقوط وامی دارند. هنر او تلاشی است در نمایش سفر انسان به ماورای دیو، که فلینی و ما را تازه میکند و با انقلابی مشترک در نازک طبعی مان به فرشته نزدیک ترمان میکند: «اینجا سرزمین هیچ کسان است... مرز بین دنیای حواس و دنیای ماورای حواس، اینجا قلمرو واقعی هنرمند است.» □

ترجمة محمدعلي نجفي



# ابهام هجو

#### نوشتة ژيلبر سالاشا

چه تناقضی، پیچبدگی شخصیت فلینی را می توان تا حد چند سطر تنزل داد. فراموش نکنیم که فلینی پیش از آن که پیکر تراش بدنها، ذهنها و روحها شود، یک روال خطی را به کار می گرفت. در یک معنا، فلینی تبا به امروز هم چنان کاریکا توریست باقی مانده است، حتی در غنی ترین ابداعاتش بر سلولوئید.

منظورم این نیست که او محدود است. لومیر، تصاویری فراموش ناشدنی حک میدارد که بیش از همه به خاطر سادگیشان، یکّه بودند.

همین مطلب در مورد فلینی هم صادق است. برخی از انسان نماهای او از تخیلی طنزآمیز می آیند که ریشه در اعصار دارد با شخصیت حیوان نمای برخی از آدمهای فلینی، می تواند سرآغاز بررسی شگفتی باشد. گروه حیوانات، بی قرار و پرهیجان، منتظرند تا کشف شوند (اما نخواهید که بگویم این گروه، روح فرانسیسکن خود فیلمساز را آشکار می کند).

برحسب تمایل خیال هرکس، هر آدم فلینی می تواند استعارهای از حیوانی آشنا یا غریب باشد. جهان افسانهای از میان صفحهٔ شفاف واقعگرایی سینمایی، می درخشد. جلسومینا یک سهره است، ایل ماتو خرگوش است، زامپانو تمساح است و ولگردها پنگوئن هستند. با کنکاش بیشتر در این سلسله، به آگوستوی سوسک، پیکاسوی تولهسگ، امای چتر دریایی و سیلویای کره مادیان می رسیم که دور تادورشان را موریانه ها، با پاراتزی ها احاطه کرده اند.

کسانی که این بازی یادایادی را دوست دارند، می توانند برداشت خودشان را داشته باشند. مشخصاً، من فهرست زیر را پیشنهاد می کنم: مرغهای دریایی، کرمهای شب تاب، چکاوکها، مارها، پلنگها، آفتاب پرستها، جغدها، کفش دوزکها، گرگها، ملخها و البته تمام خانوادهٔ پروانه ها. دیوار نگاره های فلینی، علاقهٔ آشکار او به خیال ورزی قرون وسطایی را می سازند. خوشبختانه او نه از نمادگرایی متناظر و نه از شگفتی سوءاستفاده می کند.

منظورم از آوردن این جملهٔ معترضه، تأکید تمایل ناخودآگاه طبیعیِ فلینی به استعارههای هجوآمیز است. او ابتدا آدمهایش را به شکل تقریبی شکل می دهد (طرحهای اولیه که پیش تولید هر فیلمی را تشکیل می دهد)، سپس بزک و لباسهای هنرپیشه هایش را به صورتی انتخاب می کند تا طرح تجسمی پیشین او را تجسد بخشند. آنهایی که قواعد خشک نئور ئالیسم را حکم ازلی می پندارند، هیچگاه این گناه کبیره را بر فلینی نبخشیده اند.

اما همهٔ اینها، تنها شمه ای از هجو فلینی و بیرونی ترین وجه آن است. فلینی با شکل دهی دوبارهٔ اشکال با اغراق در یک خط، اولین گام را به سوی رمزگشایی عادتهای معین برمی دارد. ظاهر گروتسک آدمهای فلینی، که بدبینانه ترین یا مضحک ترین نمای اخلاقیات ما هستند به طور تلویحی این اخلاقیات را محکوم می کنند.

به این ترتیب، همهٔ بزک و دوزک و نمایش، نشاط مصنوعی زندگی، سرخوشی فرمایشی و خوشبینی از قبل تعیین شدهٔ وودویل، در دوشناییهای وادیته و ولگردها

به نمایش درمی آیند و به مسخره گرفته می شوند. شعبده بازها با لباسهای پرزرق و برقشان، بالرین هایی که پاهایشان را با هماهنگی بالا و پایین می برند، غرابت افسون شدهٔ این نمادیها که قرار است به عنوان راه گریزی به کار آیند ـ همه و همهٔ اینها را دوربین بی رحم فلینی شکار می کند. این پراکنده کنانِ سیار خیال، با آن تنهای لخت و لباسهای ژنده، تنها جیره خوارانی پیش پا افتاده هستند که سخت می کوشند تا سرگرم کننده باشند و از این توهم لذت ببرند که به گروه هنرمندان تعلق دارند.

فلینی، بیرحمانه شکوهی راکه پشت این نوع زندگی نمایشی وجود دارد، درهم میشکند و بیمارگونه میخندد. چراکه ورای این ریشخند، خشمی وجود داردکه در واقع چندان هم بامزه نیست.

دائماً با این رویکرد دوگانهٔ قلینی روبهرو می شویم؛ از یک سو، تنفری ناشی از روشن بینی و از دیگرسو، ترحم. می شود گفت که قلینی تمامی اخلاقیات ما را معلوم می کند، اما خود، به شخصه، کسانی را «نجات می بخشد» که قربانی، مجری یا آفرینندهٔ این اخلاقیات هستند.

فلینی بورژوازی روستایی (طبقه ای که در آن به دنیا آمده است) را با ملاطفتی احساسی به باد انتقاد می گیرد اما این ملاطفت به هیچ وجه توان مشاهدهٔ او را زاثل نمی کند. پیوند دهندهٔ میان مرزهای دوگانهٔ فلینی، غم است. زن و شوهر جبون شیخ سفید به واسطهٔ حماقت استوارشان ما را برمی انگیزند. گرفت و گیر ماچراهای آنها ما را می خنداند، چراکه این ماجراها، برملاکنندهٔ بیهوده ترین واکنشهای شهرستانیهای معمولی در چنان شرایطی است: این نظر که احترام آدم به ناچار باید به قیمت دروغهای پرمخاطره، ساده لوحی، تظاهر و همرنگی با جماعت، حفظ گردد.

در ولگردها، توصیف اخلاقیات بورژوازی بسیار ابهام آمیزتر است و مدافع این اخلاقیات آدمی است ثابت قدم اما کم و بیش تزحمانگیز. فروشندهٔ اشیاء مذهبی، کارمندی راکه متهم به خیانت به همسرش است، ارشاد میکند و آن هم با

لحنی که آدم سرودی مذهبی را بخواند که سرشار از فضایل سنتی است. به گمانم، فلیتی کم و بیش ریشخند آمیز، بیانیه ای اخلاقی را با خویشتن داریِ محض، ضبط کرده است.

به هر تقدیر، بگذارید به خطا نرویم کارگرها به خاطر از دست دادن آزادیشان، تحقیر نمی شوند . آن آزادی که کارگران آزاد با ماجراجویان به عنوان شاهد محبوب کارنکردنشان، ارائه می کنند. حتی می توان ادعا کرد که برخی از «خوش نشینها» را امنیت پرآرامش حقوق ثابت، وسوسه می کند. مورالدو، به آمایش آیندهٔ کارگران جوان راه آهن، در قیاس با آیندهٔ بی شر و شور خودش غبطه می خورد.

مارچلو از حرفهٔ سادهٔ پائولا، درسی تازه میگیرد وسوسه ای گذرا اما همچون تمام راه حلهای دیگری که به ذهن رؤیا پرداز تنیل خطور میکند، به سرعت «تحت فشار شرایط» فراموش می شود. تنها پیکاسوی سرخوش، در کیلاهبرداد موفق می شود که بدون کوششی خاص، لذتهای زندگی خانوادگی را با وسوسه های بازیگوشی، ترکیب کند.

در هر ماجرا، آدمی پاک و منظم، بیشتر به نظر تهدیدآمیز میآید تا رهایی بخش. (سرنوشت پدر مارچلو، مثالی دیگر است). آدمهای فلینی، آشکارا از راه راست و باریک که به نظرشان یک دام است، دوری میکنند. با ملاحظهٔ همه جوانب، آدمهای او شیوهٔ زیستی را ترجیح می دهند که اگرچه آخر به تصلّب شرایین می انجامد، اما از قرار بسیار جذابتر است ـ زندگی برتر. توجه کنید که چطور آدمهای شبگرد هشت و نیم سرشان را گرم میکنند، دقت کنید که چه میزانسن وحشیانهای بر حرکات همسایهٔ جولیتا حاکم است!

راه و رسم آنها چبست؟ این راه و رسم را یا بزرگی از خاندانی قدیمی یا یک تازه وارد، یک متخصص، یا یک مبلغ سادهٔ مذهب جدید ارائه میکند. معبدها بنا می شوند، راهبه های کوچک متعهدانه به کار خویش سرگرم هستند، کشیشان اعظم نیز مسئول حفظ محراب و نص صریح سرودهای مذهبی هستند و مراسم عظیم

است، کنیسه ها اعجاب آور هستند و آداب دعا چشمگیرند.

هنرپیشهای در قلعهٔ شخصی خود، درون بالشها فرو می رود (شبهای کابیریا) و ستارهای با حالات پیروزمند یک الهه از پلههای هواپیما پایین می آید (زندگی شیرین). بازی در اوج ادامه می یابد؛ این بازی خاص آن نوع روشنفکرانی است که در مصاحبههای خبری اکثریت دارند، خاص تماشا گران خمیازه کش، خاص تازه به دوران رسیده های سرخوش یا خسته، یا برای آسهایی که روزگاری ثروتمند بوده اند و اکنون آرام، گام رقص را پی می گیرند اما فکرشان پیش برفهای ال پیش است.

فلینی، در پرداختن به عناصر جهان معاصر که به نوبهٔ خود در حال از هم پاشی است، فراموش نمی کند که خود او نیز بخشی از آن است. فرم او بر آن است که نهایت شناختش از چنین جهانی را با مخاطبش درمیان بگذارد. البته باید این نکته را روشن کنیم که قضیه فقط تصفیه حسابهای کهنه نیست. هرچند فلینی با ساخت زندگی شیرین و آشکار ساختن حسن و قبح جمعی مشخص، دشمنان فراوانی پیدا کرد اما به هیچ وجه در پی تحقیر فرد خاصی نبود. هجو او، به کلی دور از هدف ارضای خوی تهاجمی تماشاگران خسته است.

فلینی از طریق توصیف شخصی دهقانی طمتاع، زوجی فیاسد، دلقکهایی لافزن، اشرافی عیاش و شیادی مغرور است که حرص و طمع، رذالت روحی، پیهدفی و فساد را نشانه میرود.

با مذهب هم به همین طریق برخورد می شود. وضعیت فلینی با روحانیون، تضادی اساسی را آشکار می کند. در نظر اول، به سادگی می توان وسواسهای ریشه دار شاگرد سابق مدرسهای مذهبی را بازشناخت. بسیاری از جزئیات گزنده ای که واضح است از خاطرات فلینی نشأت گرفته اند، بیانگر احترام مضحکه آمیز و ریا کارانه ای است که فلینی از هر فرصتی برای تاختن به آن سود می جوید. انباری که پر است از گل سرخ، شمع و صلیب ماین نمادهای مذهبی تهی شده از معنی میه کنایه اسباب نخستین شغل رهبر روحانی ولگرده ااست. در

حیاط خلوت همین انبار شبه سور تالیستی که پر است از باسمه های قدیسین، جوان بد تغییر تا پذیر می کوشد که همسر ولی نعمتش را اغواکند، آن هم همسری که خود از پیروان متعصب فرقهٔ پنهلوپ است.

حقهٔ مورد علاقهٔ کلاهبرداران در کلاهبردار تغییر لباس است، به شکلی که شبیه به کشیشها شوند تا اعتماد دیگران را جلب کنند. این کلک، بسیار ساده است. همه می دانند که در کشورهای مسیحی قدیمی، خرقهٔ کشیشی، حکم جواز عبور را دارد. علاوه بر این، قلینی از اجرای این بازی قیاسهای مضحکه آمیز، لذت بصری می برد. صرف دیدن این کلاهبردان در لباس مبدل کشیشی، به خودی خود بسیار مفرح است. اما زمانی که سخنان این کشیشهای تقلبی را گوش می کنیم، درمی یابیم که در آستانهٔ هجوی از پیش اندیشیده، قرار گرفته ایم. باجگیری پنهان ازعواطف، که در آستانهٔ هجوی از پیش اندیشیده، قرار گرفته ایم. باجگیری پنهان ازعواطف، دات طمّاع قربانیان کلاهبردارها در واژه هایی مبدل، منطق آزارندهٔ برخی مناسک مشخص را می رساند.

هجو بسیار قوی است. متظاهرینی که این هجو را توهین آمیز می دانند، به احتمال قوی، واکنش مرد جوانی را فراموش کرده اند که حتی در ساحت معبد، باز هم از به کار گرفتن شلاقش، پرهیز نمی کند.

گونهٔ معصومانه تری از کفرگویی، به فصلی از ذندگی شیرین سژزندگی می بخشد. در این فصل، آنیتا اکبرگ -ستارهٔ نامی - از پله های گنبد پتر قدیس بالا می رود. این موجود جذاب، برای همرنگ شدن با محیط، به کج سلیقگی لباسی را بر تن کرده است که نسخهٔ بدل جامهٔ کشیشی است و اندام تحریک آمیز او را قالب می گیرد و گوییدوی نگون بخت که اسیر خاطرهٔ شکتجه گران روحی (آموزگاران جوانیش) است، با لحن یک اسقف بی مخاطب می گردد که بیش از آن که اثرگذار باشد، خنده دار است.

زمانی که روح به چنان درجهای از کفر رسیده باشد، وجوه بیرونی مذهب بدل به زینت میشوند، کنجکاویهایی تصویری که در عین حالی که انسان مجاز است به آن بخندد، به او گوشزد میشود که به آن اطمینان نکند. اما حتی جدی تر از این،

جلوههای غمانگیز ایمان، با آن خلوص سادهلوحانه شان، می توانند به انحرافاتی خطرناک بیانجامند. گونهای خرافات وحشیانه جمعیت مجنون را تسخیر می کند؛ دعاخوانی مقدس به اوراد جادوگرانهٔ قبیلهای بدل می شوند.

پیش از این روندی را مطرح کردم که در جاده سبب به هم پیوستن تودههای مؤمن پشت نشانهای مقدس با آدمهای سیرک می شود. ملاقات این دو گروه، تصادفی نیست. البته فضای این هذیان شبه اسطورهای در شبهای کابیریا بسیار مشخص تر است. مراسم «عشق الهي» در واقع بروز وحثيانة يک فرياد جمعي طولانی است، رها از هر نوع قید و بند آداب انسانی، از هر نوع تنش. پدیدهای آزارنده، فریاد انسانهایی که خود را یکسره تسلیم بدوی ترین غرایزشان کردهاند. زندگی شیرین توصیف خشن تری است از همین پدیده در فصل طولانی معجزهٔ دروغین. به خاطر آن که دو کودکی که آشکارا تظاهر میکنند مدعی دیدن مریم مقدس هستند و مطبوعات و تلویزیون قضیه را تا حدی اغراق آمیز دامن زدهاند، و والدین این دو کودک «برگزیدهٔ» خودگزیده امیدوارند که از این بارش، سودی مادی ببرند، جمعیت عظیمی از ساده لوحان و کنجکاوان گرد هم آمدهاند. تماشاگران ـ سرشار از هیجان ـ آرزومند آنندکه شاهد معجزهای دیگر باشند و سراسیمه گرد چیزی که می تواند جسدی گرانبها باشد، جمع می شوند. انتظار از حد طاقت، بیرون است؛ جمعیت رفته رفته وحشی می شود. رگباری شدید، مى ومنان هیجانزده و نیز نمایشیان را پراکنده میکند. همهٔ قضیه، شکستی است عظیم ـ كودكي بيمار، به عوض آنكه معجزه آسا معالجه شود، سحرگاه مي ميرد.

فلینی به هنگام بررسی بی پردهٔ سنتهایی معین، هر آداب و ترتیبی راکنار میگذارد. تظاهر به مذهبی بودن، خرافات ساده لوحانه ای که مورد سوءاستفادهٔ سوداگران بدنهاد قرار میگیرد، پیش پاافتاده بودن گونه ای اجتماعی از مسیحیت، بی اهمیت بودن تودهٔ گله وار و ناتوانی چوپانها همه و همه نشانه هایی از فساد مذهبی هستند که قلینی از افشا کردن آنها لذت می برد.

به این ترتیب، جزئیات کنایه آمیز یا یک صحنهٔ طولائی پرهیجان می تواند به

توانی هیولاوار دست یابد. فلینی، مجذوب اشتیاق خویش، همهٔ حرمتها راکنار میگذارد و به روند مخاطره آمیز افسانه کمدی فارس دست می یازد.

به عنوان مثال، طرح او در بوکاچو ۷۰، ه وسوسه های دکتر آنتونیو، قابل ذکر است. پیوریتانیسم شدید قهرمان ترحمبرانگیز آن، به جنون ـ به معنی دقیق کلمه مىانجامد ـ و به اين ترتيب نخستين صحنههاى حقيقتاً «غيرواقعي» فليني بديد می آیند. هجو اخلاقیات ظریف و خردهبورژوایی یک خشکه مقدس سرکوپشده، به شکل مطایبه آمیز بروز میکند که می توان گفت اثر آن، دستکم بحث انگیز است. دستمایهٔ فلینی، چه واقعیت باشد و چه خیال، هجو او حاوی ابهامات مشخصی است. آشکارا، او از ما توقع دارد که در احساس نفرت او بـه هـنگام توصیف خلافکاریها، شریک شویم. در همین حال، او چنان به چیزی که می توانیم آن را قربانیان «فردی» بنامیم، یا به تبعات جرم نزدیک می شود که ناخودآگاه جای دادستان و وکیل مدافع عوض می شود. به این ترتیب، او در فیلمهای پیاپی، هیچگاه از این تقاضای مکرر دست برنسی دارد که حقایق مشخصی را نیز در نظر داشته باشیم. یی هدفی، جنایت، فساد انگل بودن، خرافات شرمساری یک فرد یا یک گروه همچون غدهای پنهان رشد میکند درست است که چنین گلهایی سمی هستند، اما رایحهای دلربا از خود می تراوند. و هرچه ما شکلگیری خلاقانهٔ جهان فلینی را پی میگیریم، او ما را بیشتر و بیشتر به فرو دادن این رایحهٔ دلربا، حتی تا سرحد تهوع مجبور میکند.

اما آیا انحرافات اخلاقی یا روانی وسیلهای در دستان فلینی نیستند تا او بتواند خیالهای مگو را فرا یاد آورد و آزاد سازد؟ حرمسرای هشت و نیم، حواریون گوییدو و وسوسههای جولیت به همان اندازه که لذت جویی خودمحور را بیان میکنند، بیانگر دفاع از خود نیز هستند. با این همه، رؤیای شهوانی، به ناگاه تا حد کابوسی شبانه تنزل می یابد.□



# رقص ابدي

🗖 پیتر مارکورت

«من "نظریه درک فیلم" را دوست ندارم. من به نگاه منطقی و عقل گرایانه به یک اثر هنری نیز باور تدارم. فیلم یا چیزی برای گفتن دارد یا ندارد. اگر فیلمی موفق به برانگیختن شما شد که دیگر نیازی به تفسیر آن نیست، در غبرایس صورت هیچ تفسیری از فیلم نمی تواند موجب برانگیختن شما شود. ».

فدریکو فلینی

اگر هشت و نیم به عنوان بهترین و در عین حال «خاص» ترین فیلمی که تاکنون فلینی خلق کرده است، شناخته می شود، به واسطهٔ حساسیت شخصی فلینی نسبت به صداها و تصاویری است که دیالکتیک موشکافانه ای از آنها نیز در فیلم جاری است. در سطح زیرین تکنیک خیره کنندهٔ فیلم و همکاری پیچیده جیانی دی

ونانزو و پیرو گراردی ـ تنها به قصد اشارهای به عوامل فنی فیلم ـ دلالت درونی موجود در کانون فیلم از پیچیدگی و دشواری خیره کنندهای برخوردار است. فیلم تگرشهای انتقادیش نسبت به سینما را در شخصیت گوییدو آنسلمی که شباهتهای زیادی با فلبنی دارد، نشان می دهد؛ با این تفاوت که گوییدو از ساختن فیلمش عاجز است، در حالی که فلینی هشت و نیم اش را خلق کرده است.

تمامی عناصر پیشین آثار فلینی در این فیلم حضوری دوباره دارند. ترکیبی از توصیف عینی و دقیق کنشهای بیرونی افراد که قبلاً در ولگردهااجرا شده است، به علاوهٔ واکنشهای نیمه استعماری و شگفت انگیزی که در جاده حضور داشته اند. ما هنوز نسبت به زندگی احساس مشترکی - به عنوان جستجو و تکاپویی بی پایان در خلایی بی انتها ـ داریم. اگرچه در فیلم شاهد قطبهای قرینه ای هستیم که عمد تا در و قطب کلاود با و ساراگینا تجسم یافته است و به نظر می رسد اشاره ای نمادین به شکاف میان تصورات اثیری ـ کلاود یا ـ و زمینی ـ ساراگینا ـ هم باشد، اما در کلیت فیلم قضایا به سادگی تقسیم بندی فوق نیست. هم ساراگینا و هم کلاود یا در وجوه متفاوتشان دارای جنبه های مادرانه ای هستند. تنها این کلیسا است که بر گناهکار بودن ساراگینا پافشاری می کند. معصومیت و گناه به عنوان سویه های مخالف نشان داده نمی شود. اما علاوه بر این تأثیرات و درونمایه های آشنا، فیلم ساختار جدلی و خودنقادانه ای را پیش می کشد که موفق به بازآفرینی تمامی این عناصر در واقعیتی کاملاً قطمی می شود.

این ساختار را به راحتی می توان با نگاهی دقیق به فصول نهایی فیلم مورد ارزیایی قرار داد. در طول فصل «آزمون صدا» گوییدو با نگرانی مشغول تماشای تلاش بازیگرانی است که در حال اراثهٔ تبصویری ناقص و متفاوت از زندگی شخصی او هستند؛ تصویری که وی با مشاهدهٔ آن به لحظهای بحرانی می رسد. دومیر دوست روشنفکر، فیلمنامه نویس و دستیارش به شخصیتی مزاحم تبدیل می شود و گوییدو در تصوراتش او را به دار می کشد. لوییزا که شاهد نمایش زندگی خصوصیش بر روی صحنه است تحملش را از دست می دهد و با ناراحتی از

استوديو خارج ميشود. سپس كلاوديا وارد ميشود.

ما پیش از این چند بار او را در تخیلات گوییدو دیده ایم -گاهی در هیبت پرستار یا مادر که داروی گوییدو را در جشمهٔ آب معدنی برایش می آورد و تختخوابش را مرتب می کند و گاهی در هیبت معشوقهٔ ایده آلش که او را از هرزگیهای جسمانی معشوقهٔ واقعیش کارلا رهانیده است ـ در شکل کنونی کلاودیا هنگامی که در بستر دراز کشیده و خودش را نوازش می کند، موهایش را بر روی شانه هایش رها کرده است و در حالی که لبخندی ملیح بر لب دارد از علاقه اش به مراقبت و سر و سامان دادن به گوییدو صحبت می کند. حقیقتا او بیشتر به معشوقه ای رؤیایی می ماند تا همسری واقعی. اما این اولین باری است که او در دنیای واقعی گوییدو و در شکل بازیگر مورد نظر این فیلم غریب ظاهر می شود. کلاودیا و گوییدو با اتوموبیل از استودیو خارج می شوند. کلاودیا پشت فرمان می گوید که راه را بلد نیست.

گویدو به ناتوانیهایش به عنوان یک هنرمند و عجزش در دستیابی به موضوع مورد نظرش، انتخاب یا رد آن می اندیشد. با نگاهی دقیق به این فصل بر تعادل ساختاری موجود در آن پی می بریم. گوییدو با ناامیدی و درحالی که باریکه نوری تنها چشمانش را در تاریکی ماشین قابل رؤیت ساخته است می برسد: «تبو می توانی چیزی را انتخاب کنی و به آن پایبند باشی». در حالی که کلاودیا صرفاً لبخندی طنازانه بر لب دارد و با کنایهای قلینی وار می گوید: «من راه را بلد نیستم». آنها به مکانی که به محلهای روستایی و متروکه می ماند می روند. «کیریکو»ی تقاشی وارترین تصویر فیلم که عملاً یکی از واقعی ترین فصول فیلم نیز است، لحظه نزدیک شدن به چشمه است - برخلاف آنکه صدای آب را می شنویم، آن را نمی بینیم - آنجا در سکوتی ناگهانی و در پنجرهٔ طبقه بالا، کلاودیای خیالی را در نمی بینیم - آنجا در سکوتی ناگهانی و در پنجرهٔ طبقه بالا، کلاودیای خیالی را در هیبت مادر - پرستار می بینیم. در لباسی سفید با سیمایی نورانی که چراغی نیز در هیبت دارد و سپس از پله ها پایین آمده و میزی را در آن مکان متروک می گذارد و سپس طوت صحنه با پرسشهای کلاودیای واقعی شکسته می شود: «بعداً چه سپس سکوت صحنه با پرسشهای کلاودیای واقعی شکسته می شود: «بعداً چه سپس سکوت صحنه با پرسشهای کلاودیای واقعی شکسته می شود: «بعداً چه سپس سکوت صحنه با پرسشهای کلاودیای واقعی شکسته می شود: «بعداً چه

مي شود؟». فليني -آنسلمي در مورد نقش الههٔ زنانه فيلمش كه مي بايست از ماهيتي زن کودک برخوردار باشد صحبت میکند . همانطور که مارچلو سیلویا را در زندگی شیرین تصور می کرد \_ آنها از ماشین پیاده می شوند. کلاودیا ناخشنودیش را از سرد و متروکه بودن محل ابراز میکند. در عوض گوییدو میگوید که اینجا را دوست دارد. سپس گوییدو سعی میکند توضیح دهدکه هیچ نقشی برای او در این فیلم ندارد. چرا که هیچ زنی توان نجات هیچ مردی را ندارد و چرا که «من نمی خواهم دروغ دیگری را به تصویر بکشم». در این میان کلاودیا که در حالگوش دادن به صحبتهای گوییدو است، در میان صحبتهای او سهبار میگوید: «چونکه تو دوست داشتن را بلد نیستی». اما هنگامی که گوییدو از ساخته شدن فیلم قطع امید کرده است و در حال صحبت کردن در این مورد است، دو ماشینی که با سرعت به آنجا می آیند، اعلام می کنند که ایدهٔ جدیدی برای ساختن فیلم یافته اند. هرج و مرج و آشفتگی کنفرانس مطبوعاتی آغاز می شود. در اینجا تا اندازهای ـ در فصول پیش بیشتر مفلینی تردیدهای عجزگونهٔ گوییدو را چنان به تصویر می کشد که گویا این انگیزه های متناقض گوییدو است که او را پیش میبرد. همه از او خواستار توضیحاتی هستند که او از دادن آنها عاجز است و این در حالی است که چهرهٔ عبوس مردی آمریکایی رو به دوربین ظاهر می شود و با خرسندی اظهار می کند که وی چیزی برای گفتن ندارد.

تصاویر گذرا و سریعی از کلاودیا و لوییزا را در لباس عروسی می بینیم که برای لحظاتی ذهن گوییدو را از ناآرامیهای پیرامونش پسرت می کند. اما زمانی که شخصی اسلحهای را در جیب او می گذارد، گوییدو به زیر میز می رود؛ به گونهای که گوییدوی خردسال در حال گریز از حمام را به خاطر می آوریم. سپس روی زمین دراز می کشد و خودکشی می کند، او پیش از مرگ فریاد می کشد! «چه رمانتیسم علاج ناپذیری». و سپس تصویری گذرا از مادرش در کنار دریا و سپس صدای شلیک و در پایان سکوتی همراه با زوزهٔ باد.

در این لحظه قصل پایانی فیلم آغاز می شود. چکیدهای از دلالتهای معنایی

فیلم، که ضمناً چکیدهای از درونمایهٔ تمامی آثا، فلینی نیز است. اجزای دستگاه عظیم اوراقشدهٔ پرتاب موشک که بدون استفاده به نظر میرسد، نتیجه همهٔ ساختارهایی است که قبلاً در فیلمهای فلینی دیدهایم. ساختاری که ظاهراً بیهوده به نظر میرسد. دومیر مدام دربارهٔ دانش تصاویر صحبت میکند: «جهان مملو از زواید است، از بین بردن آنچه غیرضروری است، جایزتر از خلق آن است.» در این فیلم دومیرگویا «خود» منطقی تر فلینی را ارائه میدهد. خودی که در این سالها آماج حملات انتقادي منتقداني قرار گرفت كه وجد بي قيد و بند و غيرمنطقيش نکوهش کردند. اما فلینی همچون استانیز در زندگی شیرین، یک ویرانگر است تا سازنده. در همان لحظه او متوجه می شود که این نوای تحلیل گر منطقی، تنها ندای زندگیاش نیست. در تمام لحظاتی که دومیر در حال بحث در مورد بی معنایی خلق زواید است، شخصیت دلقکی دوجنسی که نقش مهمی در تمامی آثار فلینی ایفا میکند، ظاهر می شود. شخصیتی که به نظر می رسد تنها به صرف دلقک بودن و بهخاطر سرگرمی و بدون هیچ مفهوم و منظور خاصی ارائه میشود. او لبخندی میزند و میگوید: «کمی صبر کن ا ما برای شروع آماده ایم. برایتان آرزوی موفقیت میکنم.» تمامی اینها گویای آن است که فلینی برخلاف تمامی انتقادات منطقی و تحلیلگرانه نسبت به آثارش، نمی تواند خود را از باورهایش برهاند. انتقاداتی که او را به حق نقطهٔ مقابل زندگی به شمار می آورد. پس باید چیزی درونی و عمیق در وی باشد که او را در برابر تمامی این انتقادات بیشتر راسخ نگه دارد؛ چیزی که فراسوی اندیشه و تفکر باشد و آن آفرینش هنری است. آفرینشی كه تداومش صرفاً از خودش ناشي مي شود؛ همان گونه كه دلقكها و يا بندبازها بايد نمایش پیچیده و دشوارشان را بدون هیچ مفهوم خاصی دنبال کنند.

به دنبال آن، تصویر دیگری از کلاودیا، ساراگینا و سپس والدینش را در لباس سفید می بینیم که در سکوت کنار دریا، که تنها صدای باد آن را همراهی میکند، سرگردانند و بعد لوییزا نمایان می شود که به نظر می رسد به خاطر شرم و ناراحتی است که سرش را پایین انداخته است. در اینجا گوییدو در حال بازگویی تجربه

عشقی خود نسبت به همهٔ موجوداتی است که تاکنون شناخته است و تلاش میکند تا زیبایی و صفای این احساس را نزد لوییزا بیان کند؛ حتی زمانی که بر بیارزش بودن خویش پی میبرد:

«لوییزا، نمی دانم. من به جستجویش برآمدم، اما آن را نیافتم. تنها به صرف آنچه که در ذهنم میگذرد، چگونه می توانم بدون احساس شرم به تو بنگرم... مرا همان طور که هستم بپذیر.» و لوییزا درست زمانی که به نظر می رسد به خود فریبی و نمایشی بودن احتمالی تمامی این حرفها پی برده است، سعی می کند تا فارغ از تمامی احساسات زنانه و بدون در نظر گرفتن صحبتهای گوییدو وی را بپذیرد: «من نمی دانم که حرفهایت واقعیت دارد یا نه اما به هر حال سعی خود را می کنم.» بنابراین بار دیگر آثار قلبتی با مایهٔ رستگاری حاصل از بخشش برخوردار است. انسانها حتی نالایق ترینشان هنوز امید به رهایی دارند. از این اقرار و پذیرش، از این مجادلهٔ عشق زمینی کمال نیافته، معجزهٔ خاص فلینی حاصل می شود، معجزهٔ نودسازی دوباره که تداوم زندگی را ممکن می سازد.

همچون سه نوازندهٔ سیرک در زندگی شیرین، در این فیلم نیز دستهٔ کوچک مشابهی نمایان می شود. با صفوف افقی خاصی که در فیلم دیده می شود، به صحنهٔ سیرک قدم می گذارند تا از گوییدو فرمان بگیرند. رئیس سیرک، این تجسم میل به زندگی، بلندگویی را به گوییدو تحویل می دهد، بی آنکه ما از علت آن مطلع باشیم، از اوج ساختمان عظیمی که به شکل فوق العاده ای در فیلم طراحی شده تا پلکان پهناور و عظیم آن ـ همچون شیخ سفید از آسمان ـ تمامی آنسانهایی را که در فیلم دیده ایم به دسته ملحق می شوند و سپس دور صحنه مشغول رقص می شوند.

در فصل پایانی توجه خاصی به والدین گوییدو، به کاردینال و حتی به کارلاکه نشانه های خاصی را برای تفسیر فصل پایانی به ما داده، مبذول می شود: «شما همگی در تلاش هستید تا به من حالی کنید که بدون شما کاری از دستم ساخته نیست.» اما گوییدو او را به همراه بقیهٔ گروه به آن صحنهٔ جادویی رقص می برد، همان گونه که قصد دارد تا همسرش را نیز به آن جمع ملحق کند. لوییزا که شخصاً به

کسی نگاه نمیکند، به عنصر آشفتگی حاکم در فصل پایانی خاتمه می دهد. گویا قبلاً از اینکه زندانی تخیلات همسرش شده، بیزار است؛ هرچند که اجازه می دهد توسط گوییدو به صحنهٔ رقص هدایت شود. به دنبال آن شاهد تصویر صحنهٔ سیرک یا دستهٔ کوچکی را که در مرکز آن مشغول رقصند، هستیم. سیرکی که در زندگی فلینی از مفهوم خاصی برخوردار بوده و نقش مهمی را در آثار وی ایفاء میکند و بنابراین در اینجا سیرک، استعارهای از آخرت می شود؛ نمادی کهن از کلیسای مسیحی که پیش تر توسط دانته خلق شده بود و همچنین کمال تصویری پایانی را داریم که از حرکتی فاقد جهت و هدف برخوردار است؛ رقص ابدی.

ترجمة مازبار اسلامي



# خوداً گاهی و فردیت

🗀 فرانک بورک

من به دو دلیل زندگی شیرین را به مثابهٔ نتیجهٔ مطالعهٔ فیلمهای اولیهٔ فلینی برگزیده ام: اول اینکه فیلم بعد از زندگی شیرین، یعنی هشت و نیم، نمایانگر یک تغییر بنیادی در سبک و تکنیک است. هشت و نیم ژانر جدیدی از فیلمسازی را رقم می زند و به معرفی دهه ای (۱۹۶۳ تا ۱۹۷۲ ـ از هشت و نیم تا دم) می پردازد که طی آن فلینی بی هیچ نفی موجود در فیلمهای اولیه به روند آزادی تخیلی می پردازد. به علاوه زندگی شیرین خلاصهٔ مرحله ای منسجم از پیشرفت است که از روشناییهای واربته تا شبهای کابیریا، امکان وجود زندگی خلاق را به آهستگی نمایان می کند و در پایان به این امکان بال و پری بیشتر می بخشد.

# از روشناییهای واریته تا شبهای کابیریا

در فیلمهای نخست، حرکت به سوی یک تجربهٔ خلاق با رشد خودآگاهی

شخصیتهای اصلی بیان می شود. شخصیت های دو فیلم اول ـ دوشنایهای وادینه و شیح سفید ـ چنان به عرف و سنت و توهماتی که دیگران برای آنها ساخته اندگی و ابسته هستند که از زندگی خود آگاه ویژه یا هیچ بهره ای ندارند یا چنان بهرهٔ اندکی برده اند که می توان آنها را به هیچ گرفت. شکستِ هوش در این حقیقت انمکاس می یابد که چکو در فیلم روشنایهای وادینه و ایوان در شیخ سفید در لحظاتی مهم از داستانشان همین خود آگاهی را از دست می دهند. این حقیقت همچنین با «بیماری سر» نشان داده می شود که با بستری شدن ایوان و واندا در تیمارستان در پایانِ شیخ سفید به اوج خود می رسد. اولین جهش واقعی به سوی احیاء و آگاهی در ولگردها به وقوع می پیوندد که طی آن مورالدو به جای جذب شدن در دنیای متعارف خود وضعیتی انتقادگونه به آن دارد. بینش داورانهٔ او حاکی از تمایلی متعارف خود وضعیتی انتقادگونه به آن دارد. بینش داورانهٔ او حاکی از تمایلی است برای وجودی که خود آن را تبیین و تعیین می کند. به علاوه فراموش کردن خود آگاهی باشد. درواقع، این دقیقاً همان کنش منفی است که بر پایه اش خود آگاهی بنا می شود:

خودآگاه شدن، حتی آگاه شدن، با «نه» کفتن آعاز می شود ... و هنگامی که کنشهایی را که آگاهی و خود بسر آنها بستا مسی شوند به دقت می کاویم، بی شک پی می بریم که همگی کنشهایی منفی هستند. تمایز یافتن، تمیز دادن، مشخص کردن، جدا شدنِ خود از بافت اطراف داین کنشها، کنشهای مسنفی اساسیی به شمار می آیند.

اگر چه کنش واپس زدن مورالدو در نهایت به نفع او عمل نمیکند، اما به مصرف یک الگوی رفتاری در نظام فکری فلینی می پردازد؛ و این الگو هنگامی که کابیریا از فحشای دوباره از نو از خانهاش و گذشتهاش روی برمیگرداند تا بمیرد و به عنوان وجودی منسجم و آزاد دوباره از نو زاده شود در عمل است.

بنگاه ازدواج نشانهٔ جهش بعدی است. شخصیت اصلی داستان به عنوان یک

خبرنگار نسبت به سایر شخصیتهای فلینی باهوش تر و از قوهٔ نطق بهتر و دفیق تری برخوردار است. او راوی داستان فیلم نیز هست و با بازگویی داستانش در کنشی بسیار آگاه و ذهنی درگیر است. و از همه مهمتر، هدف او آشکارا تعریف داستان رشد آگاهی با مواجههٔ او با رزاناست.

اگر چه داستان خبرنگار در نهایت کنایه آمیز است و او توهم خود آگاهی را جایگزین واقعیت می کند، اما فیلم اولین نشانهٔ ظهور فعالیت هوشمندانه و خود آگاهی به عنوان یک موضوع مورد توجه نزد فلینی است. این روند به فیلم جاده می انجامد که طی آن جلسومینا اولین شخصیتِ فلینی است که احیای وافعی را تجریه می کند. به علاوه، جاده نسبت به بنکاه ازدواج داستان ژرف تر و جامع تری از آگاهی است که بر پیامدهای تراژیک دنیایی تأکید دارد که در آن هوش خلاق به وجود می آید؛ سرکوب می شود؛ واپس زده و در نهایت نابود می شود.

از فیلم کلاهبردادی به بعد، موصوع مورد توجه فلیتی دیگر به وجود آمدن و رشد مفطعی آگاهی نیست، بلکه او به سرکوبی آگاهی توجه دارد که کاملا زنده و پویاست. پریشانی و اضطرابِ همیشگی آگوستو نشانهٔ اوج آگاهیی است که در سایر شخصیتهای فلینی وجود ندارد. ظاهر عبوس او و عدم تمایلش برای ایجاد ارتباط با مردم نیز معلوم میکند که آگوستو سعی دارد با آگاهی عریبی که درونش شعله ور است برخورد نکند. درواقع، او با در دست داشتن آگاهی و مخالفت به پذیرش وجود آن، تا اینجا پیچیده ترین شخصیت فلینی است، و البته مبتکر ترین؛ او همیشه روشهایی تازه برای فرار از خودآگاهی میسازد. نبوغ آگوستو در مخفیکاری، اصلی ترین دلیل عدم پذیرش فیلم توسط منتقدان و تماشاگران است. او چنان دور از ذهن به نظر می رسد که تماشاگران نکات آشنای کمی بین خود و او می میابند. با ظهور فیلم و شخصیت آگوستو، مسئلهٔ محوری داستانی هلینی دیگر نبودن یا ابطال آگاهی نیست، بلکه تلاش تبدیل آن به نیرویی آزاد کننده است، تا دیگر نیرویی مخرب و بیگانه وجود نداشته باشد.

چنین تلاشی را می توان در شبهای کابیریا دید. کابیریا همچنین دارای توانایی

جلسومینا در احیای حقیقی و انسجام عمل آگوستیو است. به علاوه، او خلاقیت واقعی و ویژهٔ خود را نیز دارد.

رشد به سوی آگاهی کامل به روشنی رشد فردیت است. جهش اول زمانی روی می دهد که شخصیت های زندانی در عرف و روزمرگی فیلمهای روشناییهای واریته و شیخ سفید راه را برای مورالدو باز میکنند. مورالدو به عنوان اولین شخصیت منزوی فلینی لحظه ای در فردگرایی بیگانه اش راهنمایی می شود؛ لحظه ای که طی آن شخصیتها بیریشه و منزوی هستند. پس از مورالدوکه هیچگاه از شهرش رها نمیشود، خبرنگار بنگاه ازدواج وارد صحنه میشودکه ریشهٔ گذشتهاش کماملاً بریده می شود و تنها در رم است. ولی او نیز در رم نهادینه در چنگال حرفهٔ متعارفش اسیر میماند. پس از او قهرمانان پیشاهنگ جاده ابتکار عمل را در دست میگیرند که نه خانهای دارند و نه خانوادهای، و حرفه شان آنها را به حاشیهٔ جامعه میکشد. آگوستو به عنوان فردی گناهکار، منزوی ترین شخصیت فیلم است که حتی حاشیهای هم نیست و می توان او را کاملاً مطرود شمرد. همانگونه که شخصیتها بیگانه تر میشوند اوقات بیشتری را در زندان صرف میکنند: زامیهانو چند روزی در زندان است و آگوستو بیشتر. تا اینجا «روند فردی شدن منفی» به اوج خود رسیده است. تنها راه حل بجز تکرار همان داستان و همان شخصیتها، داستان کابیریاست: باز یکپارچگی فرد بیگانه با دنیایی که آن را بشت سر نهاده است.٠

جالب است که پیشرفتِ شخصیتهای فلینی ـ هم برحسب آگاهی و هم برحسب فردیت ـ همانگونه که یبونگ و طرفدارانش ممکن است بگویند، نمونهای کلاسیک از تمایز خود و رشد شخصیت بهدست میدهد. شخصیتهای فلینی (که آینهٔ خود هستند) یه تدریج خود را از زندان جهانِ «بطنی» وجود ناخودآگاه رها میکنند. آنها خودمختاری خویش را می جویند؛ تمامیت خویش را برخلافِ جهان تبیین میکنند و به وضعیت قطبی بودن افراطی می رسند. سپس جهش به سوی فردی شدن محقق می شود و طی آن قطبی بودن خود و دیگران محو شده، تمامیت کسب

می شود. البته فلینی قصدی در پیروی از طرح نداشته است و این طرح تنها انعکاس ناخود آگاه رشد تخیل خود اوست. بنابر این جای شگفتی نیست که با توجه به تناسب دید فلینی با دید یونگ از فردی شدن، فلینی از شاگردان پرشور یونگ باشد.

رشد آگاهی در فیلمهای اول فلینی با تأکید فزاینده بر امکان در مقابل جزم همراه است. بخشى از آنچه اعمال مورالدو را در پایان فیلم معتادار میكند، این است كه اعمال مورالدو اولين و مهمترين اشارهٔ فليني به اين حقيقت است كه شخصیتی فلینی وار حس میکند که چیزی کم است. حس امکان برای اولین بار با شدت هر چه تمامتر در «بنگاه ازدواج»، و هنگامی که خبرنگار / راوی از «امکانات بیشماری که زندگی هر روز بهدست میدهد» سخن میگوید بیان می شود. سپس جاده اولین فیلم فلینی است که به امکان، توجه اساسی و بنیادین مبذول می دارد. در ابتدای فیلم جلسومینا توان کسب تمامیت را پیشروی می نهد و تراژدی فیلم در به ثمر ننشتن چنین توانی نهفته است. به علاوه، از لحظه ای که زامپانو جلسومیتا را به جای رزا که مرده، می خرد تا پایان نابودیش تنها با آنچه کم است رانده می شود. در عین حال، جسلومینا اولین شخصیت فلینی است که تلاش میکند تغییر کند داو حس میکند نیاز دارد با آنچه در ابتدا بوده تفاوت داشته باشد. در فیلم کلاهبرداری داستان پیوندی محکمتر با عدم حضور و نبودن دارد. شیادی ابتدای فیلم حول محور دفینهای است. آگوستو به هر چیز قیمتی ارج می نهد اما نیاز به آنچه نیست او را مشغول می کند تا به تغییر فکر کند. شخصیتهای بوقی (تا وقتی که در پایان سوزانا نقشش را به عنوان «قدیس در رنج» می پذیرد) نیز سرگرم تفکر دربارهٔ تغییر هستند. روبرتو میخواهد خواننده شود، پیکاسو در تخیل است که نقاش ماهری شود و آیریس به رابطهای متفاوت با پیکاسو مع راند شد.

همهٔ اینها به شبهای کابیریا میانجامد که طی آن رشد تخیلِ قهرمان داستان نتیجهٔ مستقیم توان شهودِ آنچه نیست و امکان دارد، توانِ دیدنِ ماورای دیدنیها و ۱۹۴

توان رسیدن به مرحلهای از تحقق روحانی است که با حضورِ معجزه آسای عـدم حضور مشخص میشود.

اینجاست که دیگر امکان جایگزین جزم صرف می شود و طبیعت و هم تغییر می کند. خیالات پیش پا افتادهٔ شخصیتهای فیلمهای اولیهٔ فلینی همه تلاشی عبث برای انکار واقعیتی مسلم است، زیرا همه از واقعیت نشأت می گیرند. برای مثال شیخ سفید همان قدر برای واندا واقعیتی مسلم است که ایوان هست. -حتی اگر مسلم بودن در کارتون ریشه داشته باشد. واندا برای جایگزین کردن دنیای روزمرهٔ ایوان با دنیای به ظاهر تخیلی و جالب شیخ سفید، و لذا واقعیتی را جایگزین واقعیت دیگری می کند. از آنجایی که چنین توهمی خود انگیخته نیست به نیاز شخصیتها پاسخ نمی دهد و به از کف دادن هویت می انجامد. برعکس، توهمات کابیریا همیشه با آنچه او برای رشد نیاز دارد همگون هستند. او ممکن است دربارهٔ شادی و خوشبختی پس از ازدواج دچار توهم شده باشد، اما چنین توهمی در نیاز به عشق ریشه دارد. مهمتر اینکه او قادر است توهماتش را به تحقق شخصی بدل کند، به همین دلیل «ازدواج» تنها نهاد دینی و اجتماعی نیست و می تواند استفاده ای از رودررویی و انسجام باشد.

افزایش توانِ خلاق شخصیتهای فلینی با احیای دوباره، آزادی و جبران همراه است. این بدین معنی است که گذشته کاملاً هم جزمی و مسلم نیست و می توان آن را باز خلق کرد و باکنشهای تخیل از آن گذشت.

مفاهیم احیای دوباره، آزادی و جبران در آثار اول فلینی نیزگاه خودنمایی میکنند. در فیلم ولگردهاامکان آزادی و جبران با تکنیک روایت معرفی می شود. راوی از زمان گذشتهٔ جملات بهره می برد تا حال و هوایی تاریخی به روایت بدهد، او حتی می تواند جمله بندی ها را تغییر دهد و از آنها روایت تازهای بسازد، اما چنین کاری را نمی کند و فقط روایت می کند. این نکته دربارهٔ خبرنگار / راوی فیلم بنگاه ازدواج نیز مصداق دارد. معلوم می شود همان طور که او داستانش را بازمی گوید در می یابد حوادثی که آنها را تجربه کرده به داستانی از احیای اخلاقی

تبدیل میشود. به علاوه به عنوان شخصیتی گذشته که حال راوی است او مرگ و تولد دوباره را تجربه کرده است.

در جاده احیای دوباره، آزادی و جبران به نیروهایی تبدیل می شوند که مصرانه دو شخصیت را به حرکت درمی آورند. تلاش زامپانو برای جایگزین کردن رزا که مرده است با جلسومینا خواهر او در آرزوی زامپانو برای احیای دوبارهٔ رزا ریشه دارد و باعث می شود که رابطهٔ او و جلسومینا به تلاشی برای آزادی و جبران بدل شود. جلسومینا ـ که همواره در رؤیای مرگ و تولد دوباره است ـ استعداد بیشتری را برای این احیای دوباره نشان می دهد. وقتی زامپانو ثابت می کند که همدم خوبی نیست، جلسومینا او را (به کمک ماتو) به امری انتزاعی (به عنوان شوهری بالقوه و هدفی برای زندگی) ـ بازمی آفریند. وقتی جلسومینا و ماتو از هم جدا می شوند، جلسومینا او را مجدداً با ترانهاش زندگی می بخشد. احیای مجدد چنان فضا را در خود گرفته که به آخرین نیروی مرگ آور تبدیل می شود. زامپانو با به خاطر آوردن زن جوان که نمونه ای از جلسومینا (در حافظه و با ترانه) است در پایان به سقوط تن می دهد.

همانطور که فیلمهای فلینی به نگرش آزادی و جبران می پردازند، الگوهای تجربه در نظام خطی به نظام دایرهای، نیمهدایرهای و خورشیدی بدل می شوند. فیلمهای نخستین او تأکید بسیاری بر صحنههای قطار دارند. در روشناییهای وادیته چکو و لیلیانا اولین بار در قطار یکدیگر را می بینند و در پایان با قطار راهشان جدا می شود. شیخ سفید با صحنهٔ ورود ایوان و واندا با قطار به ژم آغاز می شود و با تصویر آنها به عنوان جزئی از قطار آدمها ختم می شود. در ولگردها مورالدو در پایان بر کوپهای است و گوییدو به ریل قطار بسته شذه است. خطی بودن بی چون و چرای قطار در سه فیلم بعدی فلینی به مفهوم قابل انعطاف جاده می انجامد. راوی بسنگاه ازدواج از آزادی یک اتومبیل لذت می برد ولی داستانش را همچون قهرمانان قبلی با سفر بر خطی مستقیم در میان پرده و از چشم دوربین پایان می دهد. خانهٔ موتوری زامپانو و اتومبیلهای متفاوتی که آگوستو می راند و سایل

بهتری برای سفر و کسب تجربه هستند. به علاوه، در جاده اثر خطی جاده با حرکت دایره ای خنثی و متعادل می شود. شیرین کاری مهم زامپانو پیچیدن زنجیری به دور خویش است. او همیشه دایره ای را دور می زند تا دربارهٔ کارش به مردم توضیح دهد. و اکثر اوقاتش (مانند سایر شخصیتها) در سیرک سپری می شود. در کلاهبرداری، دایره بودن بیشتر در تکرار تراژیک گذشته نهفته است، تا تصاویر، آگوستو کلمائی نامهٔ مردی مرده را زنده می کند. ظاهر پاتریز پاگذشتهٔ شخصی مرده را مجدد آاحیاء می کند و در پایان آگوستو مجبور می شود داستان شیادی فردی را دوباره از اول تعریف کند.

خط و دایره آشکارا نمادهای دنیای محدود هستند. خط حرکت جهشی و رو به جلو را با موقعیت و جهتی مشخص برمی تابد. دایره اما می تواند به یک نوع تمامیت ختم شود ـ اما تمامیتی که از بند، جدایی، تکرار و در نهایت ایستایی زاده شده. «راه حل» روندی مارپیچ است که هم به جلو و هم به عقب حرکت می کند و طی حرکتش باز می شود و وسعت می گیرد. مارپیچ الگویی است از تمامیت پویا و جهش جهان شمول. این الگو اولین بار در کلاهبردادی در صحنه ای که بچهها و زنان در هم می لولند و در خم جاده حرکت می کنند ارائه می شود. این الگو همچنین در پایان فیلم شبهای کایریا با حرکت رو به جلوی کابریا و چرخش همراهانش به نمایش گذاشته شده است. الگوی مارپیچ (مارپیچی متحدالمرکز) مشخص کنندهٔ طبیعت تجربهٔ کابیریاست، چه او گذشته اش را چنان مرور می کند که مخونش غنی تر و منسجم تر می شود.

براساس الگوی مارپیچ، کابیریا می تواند بدون از کف دادن محورش به جلو حرکت کند، او حرکتش را با دوایر ماجراها، مرور، آزادی و جبران و ماجراهای بیشتر طی می کند. او به پس می رود تا بعد پیش رود و برعکس، که این نشانهٔ حوزهٔ تجربیاتی است که دائماً وسیع تر می شود و در حرکت است. همان گونه که دیدیم، این روش تجربی و را شخصی می شود. خلاقیت «دیگریدن» بسط دائم او را به و رای هویت شخصی محدود کننده و مرگ فیزیکی می راند و او را در تماس

مستقیم با منابع جهان شمول گشتار قرار می دهد و هدف تجربهٔ دینی و امکانِ رستگاری پس از مرگ را برآورده می کند.

همانگونه که داستان و شخصیتهای فلینی در طول فیلمهای اول او تکامل می یابند، روش روایی او نیز رو به پیش دارد. اتفاق مهم فشردگی طرح و توطئه یا خطگفت وگوی داستان و ظهور ساختار روایی پیچیده تر است. روشنایهای واریته و شیخ سفید سنتی هستند و بسطی خطی دارند، به گونهای که خلاصه کردن طرح و توطئه این فیلمها هنوز موضوع فیلم را شامل می شود. اما کلاهبرداری که داستانی چند جنبهای دارد کمتر از عرف پیروی می کند. به هرحال هر داستان در قالبِ طرح و توطئهای ریخته می شود و تلاش برای یافتن آنچه ارائه می کند ضروری است. در بنگاه ازدواج و جاده مسیر از داستان واقعگرا به روایتِ تخیلی منحرف می شود.

به ویژه در جاده مشخص است که فیلم داستانی روحی و روانی است که در آن طرح و توطئه از درجهٔ دوم اهمیت برخوردار است.

طبیعتِ دوم طرح و توطئه در فیلمهای کلاهبرداری و شبهای کابیریا حتی مشخص تر است. فرارها و مخفی کاریهای کابیریا بسیار گسسته و نامربوط به نظر می رسند مگر اینکه ارتباطشان با رشد کلی او به سوی روشنگری درک شود. به علاوه، صحنهٔ آخر هر طرح و توطئهای را از هم می باشد. حضور توجوانان و «پایان خوشی» که آنها آن را می سازند معنای دقیقی ندارد، اما در بافتِ رشد روانی کابیریا اهمیت خود را کسب می کند. توجه کابیریا به دوربین و تماشاگران نیز بسیار غیرواقعی است.

از زمانی که فلینی از واقعگرایی و ساختار متعارف دست شست، بسیاری او را شخصیتی مشوش، افراط کار، غیرمنطقی و غیرقابل درک خواندهاند. بسیاری از علاقمندان سینما ـاز جمله منتقدان ـفیلمهای اول او را دوست تر میدارند. اما فیلمهای متأخر فلینی نیز از انسجام و وحدت انباشتهاند اما طرحی متفاوت و پیچیده تر دارند.

کنارگذاشتن طرح و توطئه در آثار او ارتباط بسیاری با خودمختاری افزایندهٔ

شخصیتها دارد. همان طور که بسیاری از جمله ارسطو و ئی.ام. فراستر نیز گفته اند، طرح و توطئه تنها یک مکانیزم اتفاقی است؛ چیزی به چیز دیگر می انجامد و آن به سومی و غیره. در این بافت، شخصیتهایی چون چکو، فاستو، آلبرتو و ایوان درگیر روایت طرح و توطئه داری هستند. اما به محض اینکه شخصیتها تأثیرگذاری را آغاز میکنند خط متعارف داستان درهم می شکند. بنابر این، این مورالدوست که به عنوان اولین شخصیت آثار فلینی دنیای متعارف خود را ترک میکند و با خروج از شهر در پایان فیلم طرح و توطئه را درهم می شکند. کُنش او پی گرفته نمی شود و هیچ کس آمادگی مواجهه با آن را ندارد. کابیریا نیز با تجربهٔ پرسشی ناگهانی به سوی آزادی و جبران در پایان از مرز طرح و توطئه خارج می شود.

در کنار تغییر ساختاری، شخصیت هر یک از آثار فلینی نیز تغییر می کند. شخصیتهای اول او به ویژه ایوان، واندا، چکو و شیخ سقید تنها یک کاریکاتور هستند. شخصیتهای بعدی چون فاستو، آلبرتو، مورالدو، زامپانو و آگوستو واقعی تر هستند و جنههای غنی تری دارند و آن حس واقعی بودن را القا می کنند. اما جلسومینا و ماتو نمایانگر تصویری متفاوت با شخصیتهای کاریکاتورگونه یا دراماتیک هستند. آنها «قدرتهای مجسمی» هستند که توانایهای روحی ویژه ای را به تصویر می کشند، چون جزئی از داستانی روحی تخیلی هستند. برای مثال، را به تصویر می کشند، چون جزئی از داستانی روحی تخیلی هستند. برای مثال، با همچون مردم واقعی عمل کردن نیز بدست نمی آورد. انسجام او نتیجهٔ توان او با همچون مردم واقعی عمل کردن نیز بدست نمی آورد. انسجام او نتیجهٔ توان او برای کسب آگاهی، وحدت و غیره است. او روح رشد است، روح امکان و آرزو و اینها هویت روایی ویژهٔ او را تشکیل می دهند.

تا اینجا، به جنبهٔ سینمایی فیلمهای فلینی نپرداخته ایم چون سبک فیلمهای اول او بیشتر دراماتیک است تا سینمایی، فلینی در دورهٔ اول کارش تلاش کرد تا دربارهٔ رسانه اش بیشتر و بیشتر بیاموزد، تنها با وسوسه های دکتر، آنتونیو و هشت و بیم است که فلینی تجربهٔ اساسی خود را با سینما آغاز می کند و شکل سینمایی، طبیعت فیلم و زیبایی شناسی سینما را محور اصلی کارش قرار می دهد، در آن دسته از آثار

او که پیش از شبهای کابیریا ساخته شدهاند، دوربین تنها وسیلهٔ عکسبرداری است که جهان خارج را ضبط و ثبت می کند. دوربین نیز چون شخصیتها در خدمت آنچه هست می باشد. تا جایی که بتوان سبکی یافت، در فیلمهای اول این سبک در آنچه روبهروی دوربین قرار دارد نمود می یابد، تا در «خلاقیت فیلمبرداری» یا رابطهٔ دوربین و جهان خارج.

البته این آثار سرنخهایی هستند از فشردگی و خلاقیت بضری، که در آثار بعدی نمود می بابند. صحنهٔ آغازین شیخ سفید صحنه ای به غایت سینمایی است. پیاده شدن ایوان و واندا در رم، حرکت دوربین و فعالیت مردم و کنش اشیاء بر پرده تنها از رسانهٔ سینما قابل معرفی شده است. در ولگردها فلینی سیال بودن و شفافیت ویژهای را معرفی می کند که بعدها برای بیانِ وضوح روحانیِ تجربه به کار می آید. این اثر با همراه کردن حرکت دوربین و دیزالو محقق می گردد. اثر گذار ترین لحظهٔ سینمایی فلینی پیاده روی لئوپولدو و ناتالی از کافه تا ساحل است. صدای قوی و شدید، وزش باد و نور سایه دار و چشمک زن، موسیقیِ مداوم و حرکتِ دوار آدمها و اشیاء و جابه جایی دید دوربین، همه و همه به خلق نوعی رمز و جادوی سینمایی می پردازد که بعد تر در صحنهٔ «اسانیسی ماسا»ی هشت و نیم نمود کاملتری می باید.

جاده نیز معرف لحظات ناب سینمایی است: بازگشت جلسومینا به شهر پس از ترک کوتاه مدتِ زامپانو، همراه با تغییر در نورپردازی (روشن به تیره)، موسیقی (شاد به غمگین)، فضا (باز به بسته)، تصویر آدمی (تعداد کم به جمعیت) و تغییر محل دوربین و دیزالوهای متعدد که بر جذب شدن و تابعیتِ ناگهانی جلسومینا تأکید میکند، همه ابزارهایی سینمایی هستند.

اما کلاهبردادی، شاید به این علت که در زمانی کوتاهی فیلمبرداری شد، لحظات سینمایی نابی ندارد، اگر چه تصویرگر دنیایی متحرک باشد. نقطهٔ عطف اصلی در شبهای کابیربا به وقوع می پیوندد. در صحنه ای که کابیریا در حال غرق شدن است، فلینی به جای انتخاب دیدی دراماتیک (چون تماشاگر به صحنهٔ

نمایش) زمان و فضایی سینمایی راکه پر از برش و تعدد است، انتخاب میکند. همین انتخاب در صحنههای زیارت و روبه رو شدن کابیریا با اسکار نیز دیده می شود.

به علاوه، فلینی بارها تلاش می کند تا به بیانی بصری برسد که به جای ثبات زندگی فیزیکی دارای طرفه های سینمایی است. دیگر تلاش برای ثبتِ سه بعدی آدمها وجود ندارد. حرکات دوربین (تراکینگها، پنها و تیلتها) همراه با نماهای نزدیک یا نیمه نزدیک از فکر به بالا حس تعلیق تصاویر جهانی را تداعی می کنند. کاربرد بیشتر دیزالو حس سیال بودن را تقویت می بخشد و پویایی، سرعت و کوچکی اندام کابیریا به این حس دامن می زند که دنیای او و ماورای سنگینی و وزن وجود مادی است.

تا اینجا مهم ترین رشد سینمای فلینی نقش فعال دوربین است. سبک اثر دیگر آنچه روبهروی دوربین واقع می شود نیست، بلکه سبک از میان رابطهٔ دوربین و آنچه می بیند نمود می بابد. حتی در غیر منفعل ترین حالت نیز دوربین حس «آنجا بودن» را القاء می کند و حضوری چنان همیشگی و هدفمند دارد که در آثار اول ندارد. دوربین با دنیایی که می بیند سفر می کند؛ وقایع و شخصیتها را دنبال می کند و علاقه اش را به آنچه واقع می شود بیان می کند. اغلب فعالیتش را با حرکت پن آغاز می کند، گویی می جوید تا به تصویر بکشد. به محض ِ جستن تعقیب می کند تا توجهش به آنچه مورد نظر است پایدار بماند.

این حس درگیری بصری با فعالیت کابیریا تشدید می شود. او مخلوق دید است. با چشمانش زنده است و مدام نگاه می کند، حتی هنگامی که سعی می کند تا ماورای دیدنی را ببیند. او نه تنها دنیا را می بیند، بلکه می بیند که دنیا نیز به او می نگرد و این به محو شدن آن دسته بندی از جهان که در ابتدای فیلم هست می انجامد. به طور خلاصه، کابیریا دیدن را موضوع داستانش قرار می دهد و به ویژه وقتی به دوربین و تماشاگران می نگرد کسب و حدت را با دید روشنگرانه برابر می نهد. هنگامی که با چنین نوع مشاهد، گری روبه رو می شویم و سپس حضور

دوربینی را درک میکنیم که همیشه در حال جنبش و جویش است، چارهای نداریم جز اینکه به کنش دوربین جز اینکه به کنش دوربین پاسخ بدهیم و آن را ورای ثبت ماشینی واقعیت از پیش موجود بدانیم.

### زندگی شیرین

زندگی شیرین پس از شبهای کابیریا تکمیلکنندهٔ مرحلهٔ اول فعالیت هنری فلینی است. فیلم هم جنبه هایی منفی از آثار اولیه را در بردارد و هم نکاتی مثبت از کابیریا، درواقع هر چیز مهم و بامعنی آثار پیش در دندگی شیرین تکرار می شود. شکست در کسب سطحی از آگاهی (چون روشناییهای واریته، شیخ سفید و ولگردها) در تک بردهٔ پدر مارچلو که تمی تواند از اشکال توهمی و موجود خودستایی رها شود، دیده می شود. همانگونه که چکو و ملینا سفرشان را به رم با سوار شدن قطار به پایان می برند، پدر چکو با مراجعت به خانه با قطار راهش را ختم می کند.

اگر چه جنبههای منفی زندگی شیرین یادآور آثار ساخته شده پیش از شبهای کابیریاست، اما واضح است که فلینی خود را به سطح بعددار آدمی محدود نمی کند. شاهدی بر این مدعا نقش اگاهی در میان شخصیتهای اصلی است. گرچه مارچلو قربانی آگاهی بیرونی می شود و تقدیری چون جلسومینا و آگوستو می یابد، قدرت آگاهی در داستان مارچلو قوی تر و شدید تر است. مارچلو نسبت به خبرنگار سادهٔ «دفتر از دواج» از خلاقیت و ذهنیت غنی تری برخوردار است، چرا که او یک نویسندهٔ ادبی است، حتی مادالنا و استینر از نظر قدرت هوش نسبت به شخصیتهای پیشین فلینی قوی تر هستند. آنها با درد و بیان کامل شرایط زندگیشان را تصدیق می کند. هیچ کدام در سرکوب یا قرار از خود موفق نیست.

هنگامی که به روش روایی فلینی می پردازیم، درمی یابیم که زندگی شیرین هم چکیدهٔ آثار قبل است و هم قدمی به جلو. از طرفی، حس حق انتخاب محدود که

ویژگی آثار اول است در آن وجود دارد. از سوی دیگر، شخصیتها و وقایع حتی بسیار کمتر از آنچه در شبهای کابیریا محدود طرح و توطئه هستند محدودیت دارند. ساختار مدرن فیلم، آن را به هشت و نیم نزدیک میکند تا به کابیریا.

عدم تداوم ساختاری با رهایی دوربین همراه است: توانایی دوربین در هرجا بودن و رها بودن از طرح و توطئه. و همین دیدِ دوربین است که زندگی شیرین را از کابیریا و آثار پیشین متمایزتر میکند. کابرد فلینی از دوربین جنبهای جدید به این ادعا می بخشد که او در حال کشف است. به علاوه، این کاربرد طبیعت سینما را محور اصلی آثار بعدی فلینی قرار می دهد. در نهایت، او تخیلش را به نقطهای می راند که تجربهٔ فیلمسازی با ارائه الگویی از کشتار در فیلمهایی چون هشت و نیم، دلقکها، دفتر یادداشت کارگردان، و رم آغاز می شود.

ترجعة محمدعلي نجفي



# دلقكها را بفرستيد

#### 🗖 ریجارد شیکل

در سال ۱۹۸۳ حدود سی سال بعد از ساخته شدن فیلم ولگردها جووانی گرازینی مصاحبه ای مفصیل با فدریکو فلینی انجام داد و آن را به صورت کتابی جذاب و خواندنی منتشر کرد. جووانی گرازینی از فلینی دربارهٔ ساخته شدن فیلم پرسیده است که «کدام تصویر، شما را به یاد این فیلم می اندازد؟»

فلینی این سکانس را تقریباً در آخر فیلم آورده است، جایی که اراذل و اوباش جوان شهرستانی رو به ساحل جمع شده اند. یکی از آنها، لئوپولدو، بازیگر ـ مدیر پیر را دنبال کرده و سعی می کند نظر او را به نمایشی که یکی از جوانان نوشته، جلب کند. در این صحنه بالاخره بازیگر پیر نشان می دهد که علاقهٔ چندانی به خود نمایش ندارد، بلکه مسئلهٔ مهم برایش نویسندهٔ آن است. شوک و اغتشاش در نقش نویسنده پدید می آید: تمسخری جنون آمیز از سوی نظریه پرداز پیر.

فلینی: دریای خاکستری زمستانی و آسمانی ابری: برادرم (ریکاردو، یکی از

بازیگران) دستش را به کلاهش گرفته تا باد آن را نبرد. دستمال کوچک لئوپولدو نریسته به صورت مورالدو میخورد. سر و صدای امواج دریا، فریاد مرغان دریایی و بعد چهرهٔ عظیم ماجرونی د آشیل ماجرونی که نقش پیرمرد دیوانهٔ هموسکسوئل را بازی کرد.

بله، آن چهرهٔ گرفته که به طور غیرمتعارفی سفید بود، و خندهٔ تـمسخرآمـیز و ترسناکش. این تصویر است که هنوز هم بعد از بیش از چهل سال وقـتی آن را می بیتم، مراکاملاً به یاد آن فیلم می اندازد.

وقتی دیدم این فصل در کتاب گرازینی آمده است، احساس شعف کردم. تصورش را بکنیدا بهترین خاطرهٔ من از ولگردها دقیقاً همان خاطرهٔ خالق اثر است. باید من خیلی تیزهوش باشم، نه! این اتفاق زمانی پیش آمد که من آثار فلینی را مروری دوباره می کردم، برخی از فیلسها را ندیده بودم و برخی دیگر را می خواستم از اول ببینم. غرق در فیلمهای فلینی بودم که متوجه شدم که این سکانس و بخصوص تصویر ماجرونی می تواند مهمترین جنبهٔ حسی کار فلینی باشد که اتفاقاً نادیده گرفته شده است.

منتقدین و مورخین سینما همواره بر مضاهین برجستهٔ کار فلینی دقت کردهاند. گاهی نقش و تأثیر پیراندلو را به باد می آورند. به اگزیستانسیالیسم در کارهای فلینی اشاره می کنند و البته (به سکوت خداوند). مسلم است که این بدئهٔ تنومند و قوی کارهای فلینی است، اما حرفهٔ نمایش دوجه نمایش دکار او چیست؟

بله، حرفهٔ نمایش، یعنی همهٔ آن چیزهای کوچک و شاید سا باید آنها را «مسائل کوچک» بنامیم. منظورم قلمرو دلقکها و شعبده بازان، دختران همسرا، مدیران شهوت ران نماشاخانه ها، تالارهای موسیقی شهرهای بزرگ، اتفاقات بامزه در سینمای ارزان قبمت که از کودکی، کارگردان را همواره به وسوسه انداخته است، اما به تدریج و در بزرگسالی موجب تنفر او شده است. دوشناییهای وادیته اولین ماجراجویی قلینی در حرفهٔ نمایش و آدمهای نمایش است و همین عناصر هستند که در آخرین فیلم فلینی که در آمریکا به نمایش درآمد مصاحبه باز هم به

چشم میخورند. بایستی گفت که فرقی نمیکند که به این عناصر مختصر اشاره کند و یا بهطور کلی و در سرتاسر فیلم، به هر جهت در هیچ یک از فیلمهایش این عناصر غایب نیستند.

با توجه به تعریف کلاسیک سینمای مؤلف، مسلماً فلینی جزو سینما گران مؤلف است. اما او در عین حال و همیشه مرد نمایش است و به خوبی می داند که بخشی از حساسیتهای خاصش ریشه در زندگی کودکیش دارد. و نیز می داند که قدرت انتقال حتی پر جلوه ترین این نمایشها می تواند ناشی از تخیلات مشتاقانهٔ دختر یا پسر جوانی باشد و نیز می داند که حتی موضوع (حرفه) نمایش می تواند هر کسی را به بیراهه بکشاند و حاصل کار، فورانی از حماقت و تصنع در نمایش آدمها و سبک کار درآید. بایستی گفت همان قدر که تفکر فلینی دربارهٔ آدمهای نمایش با عاطقه و آسانگیر است، به همان اندازه نسبت به حرفهٔ آنها مردد و سختگیر است. بله یک عمل جبرانی در حرفهٔ نمایش وجود دارد. اما از لحاظ فلینی این عمل به طرز خطرنا کی تبدیل به تفریح شده است.

هر دو جنبهٔ نوید و تهدید در نمایش گروتسک ماجرونی دیده می شود. نوید و وعدهٔ گریز لئوپولدو - از پوچی زندگی شهرستان و فضای آرزوهای حقیر که همواره سد راه آرزوهای واقعی می شوند - هر چند که او خود بر آن واقف نیست. چشمان معصومانهٔ او خطر را احساس نمی کند و یا خطر را احساس نخواهد کرد. لئوپولدو متوجه نیست که این شکل و شمایل او را به آرزویش نخواهد رساند حتی اگر نویدی جدی در کار باشد. مسئله این است که برای هر نوع گریزی بهایی باید برداخته شود که به طور عمده و نه کاملاً می تواند جنسی باشد. در نوع زندگی که به او وعده داده شده است نوعی پوچی را جایگزین نوع دیگری می کند که نوع جدید، شوخ و پرهیاهوتر است، اما لزوناً عاقبت به خیر نیست.

لئوپولدو، خود فلینی در این فیلم نیست، این شخصیت مورالدو است. او تنها فهرمان ولگردهاست که از شهرستان میگریزد. در آخر فیلم او را می بینیم که در ایستگاه سوار قطار می شود و شاید رهنسپار شهر رم است. همان طور که فلینی به رم

رفت. از آن بخش از دستنوشته های فلینی که در فیلم دیده نشد متوجه می شویم که مورالدو در شهر رم خبرنگار دست چندمی می شود. همان طور که از فیلم مصاحبه می فهمیم که خود فلینی هم از طریق همین حرفهٔ خبرنگاری با دنیای سینما آشنا شد.

ما در همهٔ فیلمهای فلینی که دقیقاً فیلمهای شخصی هستند، کارگردان را می بینیم که در فاصلهای مشخص از تجربیاتش ایستاده و با قدرت، خود و گذشتهاش را از منظر یک ژورنالیست مشاهده میکند. همین امر امکان دیدن دو وجه موضوع و موقعیت و نیز آمیختن طنز را به موضوع ـ حتی درجهای از کلبی مسلکی ـکه از گذشته به یاد می آورد، فراهم میکند.

باید بگویم که من خودم این موقعیت فلینی را کاملاً درک میکنم، چون من نیز یک شهرستانی هستم که برای گریز از ملال به ارثرسیدهٔ شهرستانیم به ژورنالیسم روی آوردم و از طریق ژورنالیسم، «حرفهٔ نمایش» را کشف کردم که البته مطمئن نیستم که خیلی در این کار پیش رفته باشم. به همین دلیل آن نوع دمدمی مزاجی آثار فلینی کاملاً برایم آشنا و ملموس است. «حرفهٔ نمایش» برای ما در آمریکا انتقال زرق و برق جادویی، شادیهای کودکانه، بیهودگیها، حتی ملال، تلاش برای تأثیرگذاردن و پایان بزرگ معنی میدهد و همهٔ اینها را در دل آثار فلینی می توان سراغ گرفت.

علاقهٔ فلینی به نمایش زندگی مردم، غوغا و تلاش آنها در زندگی به خوبی در فیلم مفرح روشناییهای واریته منعکس شده است. این فیلم در عین حال ادای احترامی است به تقابل کوتاه مدت آدمها با بحرانهای نامتناهی زندگی جادهای. این اولین فیلمی است که اعتباری در خور برای کارگردانهایش - فلینی و آلبر تو لاتوادا - به ارمغان آورد. داستان فیلم دربارهٔ یک گروه نمایش سیار است که همواره در شهرستانها در رفت و آمد است. در این گروه زن زیبایی هست که با زیبایی و معصومیتش نماشاگران و حتی همکارانش را تحت تأثیر قرار می دهد. این زن همزمان، هم یاد می گیرد و هم نمایشها را جانی تازه می بخشد و هم امیدی

تازه در گروه ایجاد میکند. اما او به دنبال نمایشی بزرگتر گروه را ترک میکند. فلینی و لاتوادا به این مسئله اهمیتی نمی دهند. صحنهٔ آخر را به گروه اختصاص می دهند که شجاعانه سوار بر قطار می شوند تا به زندگی آشنای شهرستانی برگردند. بخشی از همین روحیه را می توان در فیلم مصاحبه هم دید. به وافع این فیلم نمایشی از خاطرات فلینی در اولین تماسهایش با استودیوی چینه چیتا است، استودیوی که فلینی تمام فیلمهایش را در آنجا ساخت: مصاحبه با بازیگری تندمزاج، تماشای سرخپوستهای آمریکایی که در دشتهای ایتالیایی تاخت و تاز می کنند، شادی و شعف کارگردانی که ابراهای ارزان قیمت به نمایش در می آورد، و فیلهای مفواییش در وسط صحنه واژگون می شوند. از یک نظر این سجموعهای بی اهمیت است که البته بخش بزرگی از دروغ حرفهٔ نمایش است. فکر کنید که چه می هاشین تحریر و یک صفحه کاغذ سفید، با این مجموعهٔ شعبده بازی دربیامیزد؟

اما نباید فراموش کرد که چینه چیتا یک دنیای بسته است، پناهگاهی است که از جهنم دنیای بزرگ به آن پناه می برند. فلینی در آغاز جنگ جهانی دوم که فاشیسم ایتالیا در اوج قدرت بود به چینه چیتا رفت. البته گریزی این گونه از واقعیت بیرامون و اصرار به داشتن دستورالعملی برای طفره رفتن از واقعیت پیرامون و به طرز جنون آمیزی پیگیری کردن آن، جاذبهٔ دیرین حرفهٔ نمایش است.

دلقکها: مستندی از قلینی است دربارهٔ آدمهای بامزهٔ سیرک با پیشینهٔ غنی هنرشان و کارگردان با تاریخی شخصی، ارجاعی ویژه به سنتهای دلقکها، تکامل آینهایشان، همان دنیای بسته را به ما عرضه میکند. چرا که دلقکها بی توجه به جهان اطرافشان همان معصومیتها و آینهای سنتیشان را به جا می آورند. بهترین لحظهٔ فیلم . به هر حال بامزه ترین لحظه . لحظه ای است که کارگردان نشسته است و با یک خبرنگار بسیار جدی مشغول بحث جدی است. فلینی شروع به دادن پاسخهایی پرطمطراق به سؤالات پرطمطراق خبرنگار دربارهٔ پیامهای عمدهٔ تارش میکند که سطلی بر سر فلینی می افتد و سطل دیگری بر سر پرسشگر.

این به واقع اشارهٔ کارگردان به خودش و به تماشا گرانش است. پیام هم بسیار ساده است: یادتان باشد که بیخ و بن ما این است. هیچکدام از این حرفها را جدی نگیرید. هیچ استماره و عمقی در این حرفها نیست. که البته توصیهٔ بسیار جالبی است. بجز مورد پیام دوم که می گوید همواره وجه دوگانهای دربارهٔ دلقکها وجود دارد. آنها هم کودکانه عمل می کنند و هم مضحک، هم نشاطانگیزند و هم پیام دارند. درست مثل پیام رؤیاها. این نوع فروتنی در نمایش و محتوا در آشکار ترین شکل، تعارض اصلی حرفهٔ نمایش و آدمهای نمایش است. جالب است که تأثیرگذار ترین سکانس فیلم دلقکها مراسم عزاداری است و نه صرفاً تناقش اخلاقی مراسم آنها. جالب این است که تماشای این فیلم دقیقاً شخصیت ماجرونی ولگردها را به مدد گریم، نور پردازی و فرشته ها با مفهومی کاملاً نثور تالیستی بهخاطر می آورد. جالب است که این دلقکها، مهر و نشان فلینی را دارند. به عبارت دیگر این دنیای نمایشی بسته و محدود، کاملاً از دنیای بزرگتر منفک نشده است. دیگر این دنیای نمایشی بسته و محدود، کاملاً از دنیای بزرگتر منفک نشده است. که حتی زمانی که اثری را صرفاً نمایشی و یا نوستالژیک می سازد، ما را به آن توجه که حتی زمانی که اثری را صرفاً نمایشی و یا نوستالژیک می سازد، ما را به آن توجه می دهد.

مثلاً فیلم دکشی به راه خود می رود را در نظر بگیرید. باز هم، ما در دنیای بسته، آیینی و عجیب و غریب یک گروه أبرا هستیم که با جمعیت عظیمی از هواداران و منتقدان، یک کشتی اقیانوس پیما را اجاره کردهاند تما به مراسم عزاداری یک خوانندهٔ اسطورهای اُبرا بروند. آنها در امتداد دریای آدریاتیک به راه می افتند و سفری در تاریخ و تا زمان جنگ جهانی اول برای آنها اتفاق می افتد. آنها به این اتفاق و به همهٔ بحرانهایی که برایشان پیش می آید پاسخ می دهند، آن هم از طریق پیوستن و دفاعی هنری. وقتی کشتی آنها با یک ناو جنگی صربی برخورد می کند، از حرکت باز می ایستد و شروع به غرق شدن می کند. ساکنان کشتی همه روی عرشه جمع می شوند و گروه کُر اُبرا شروع به خواندن می کند. در درون کشتی یکی از هواداران، در حالی که کاملاً آثار جنون در

چهرهاش هویداست، همان طور که در اطرافش آب بالا می آید، به درون فیلم صامت خوانندهٔ أپرا وارد می شود. یکی دیگر از افراد گروه به دنبال پسرک یاغی می رود تا روی ناو به او جنگی ملحق شود. باز هم کسی انعکاس معصومیت آدمهای نمایش است و وسوسهٔ ایثار به برنامهای خاص آنها را در مقابل حوادث مرگبار جهان حمایت می کند و فلینی این مسئله را ستایش می کند، هر چند که به کنایه توان حفظ و حراست از خود در مقابل جهان پرآشوب را بیان می کند.

در پایان داستان و کشتی به راه خود می دود، وقتی راوی داستان قایق نجاتی را با کرگدنی عظیم الجه (و نمادین) شریک شده است و در حال گفتن پایان داستان است، فلینی به پشت صحنه و گروه فیلمبرداری قطع می کند. ما دوربین، نور و مکانیسم ایجاد توهم حرکت قایق در دریای مواج را می بینیم. و اشارهٔ بعدی فرستاده می شود. دروغ و ساختگی، دروغ و ساختگی است و تفریح و نشاط، تفریح و نشاط، می دهد هنوز هم گریز است، چراکه نمی توان در این وضعیت زیست.

و اما شیرینی احساساتی که در وجه نمایشی آثار فلینی وجود دارد به خصوص برای تماشا گری که به کلیشه ها عادت کرده است، وجهی اندوه گنانه می آورد. در فیلمهای اولیهٔ فلینی و حتی در آخرین فیلمهایش همواره تردیدی دیالکتیکی را به نمایش درآورده است. فیلم جاده با همهٔ ابعاد غنیش آشکارا زندگی آدمهای نمایش را در خشن ترین وجهش نشان می دهد. زامپانو قوی هیکل (آنتونی کوئین) اساساً هنرمندی است که برای بقا زندگی می کند داو برای خوردن کار می کند و هیچ جاه طلبی ورای غرایز و شهوترانیش وجود ندارد. او جلسومینا (جولیتا ماسینا) را برای ارضای همین خواسته هایش خریده است و از اینکه روح و روان جلسومینا از دسترس او خارج است، خشمگین است. و از اینکه بندبازی (ریچارد بیسهارت) به جلسومینا یاد می دهد که دنیا را آنگونه که باید باشد، ببیند، و نه آنگونه که هست. همان تمارضاتی که در فیلم ولگردها به آن فقط اشاره می شود، در این فیلم به طرزی مستقیم و دقیقاً تراژیک بیان می شود. همین نکات

سه دههٔ بعد با همان قدرت و در عین حال با شیوهای بدیع در فیلم جنیجروفرد باز هم مطرح می شوند. در این فیلم (جولیتا ماسینا) با مارچلو ماسترویانی، یک زوج رقاصی را تشکیل میدهند که باز هم زوج نمایش سیار روشناییهای واربته را بهخاطر می آورند. حالا همین زوج بازنشسته شدهاند و در یک برنامهٔ تلویزیونی قدیمی که در تهیه تصویر و نمایشهای درخواستی تخصص دارد، کار میکنند. آیا باز هم پیش می آید که آنها به روی صحنه بروند؟ جینجر آرزویش را دارد، زیرا روزهای گروه برای او روزهای دلنشینی بوده است اما فرد تمایلی به دوباره روی صحنه رفتن ندارد، چون برای او صحنه، یادآور دوران ولگردی و گذشتهٔ بی معنا است. به عبارت دیگر حرفهٔ نمایش برای او مفهومش عوض شده است. در پایان، بالاخره آنها روی صحنه می روند، پرهای روی پوسته (بوای) جینجر کنده می شوند و همه جای صحنه را پر میکنند و فرد هم روی صحنه درمی غلتد. یعنی در واقع فاجعه اتفاق افتاده است. اما تماشا گران همین بازی را دوست دارند، آن هم بدون توجه به خاطراتی که آنها برمیانگیزند. پیروزی آنها، آشکارا، وجهی دوگانه دارد. و اما فلینی؟ بالاخره از این همه بازگشت به یک موضوع یعنی پرداختن به دلمشغولی شخصی چه منظور خاصی را در نظر دارد. چه کسی قادر است پاسخ این سؤال را بدهد؟ اما نمی توان حضور جادویی آنیتا اکبرگ را در فیلم زندگی شیربن فراموش کرد. او در میان دنیای زشت Vía Veneto و Paparazzi فرود می آید (چون ما در اولین نظر او را از هواپیما میبینیم). حضور او در مین فاصله دست یافتنی مى نما يد (درست مثل همهٔ ستارگان سينما). طبق طرح اوليه فيلم قرار بود او نقش یک الهه، موجودی رمزی را بازی کند که در دنیای پر زخم و بی ارزش مارچلو (ماسترویانی)که از همه لحاظ نسخهٔ جدیدی از مورالدوی فیلم ولگردها محسوب می شود، گرفتار شده است. من شک دارم که او شکل ایده آل و غایی ـ بگذارید نگوییم حرفهٔ نمایش ـ تئاتری باشد. باز هم، ما از محتوای بسیاری از مصاحبه ها می دانیم که فلینی او را در وجهی پیکرشناسانه نگاه کرده است و نه اروتیک رؤیایی که تبدیل به یک بیانیه شده است. و عدهای مشخص.

۲۱۲ کارناوال فلینی

نمی توان شاهکار دیگر فلینی یعنی هشت و نیم را نادیده گرفت. در این فیلم نیز یک الههٔ سینمایی (کلودیا کاردیناله) به عنوان رؤیای رهایی بخش حضور دارد و نیز فیلم غنی تر از آن است که فقط از یک بعد مورد بررسی و مطالعه قرار گیرد. اما از یک نظر بسیار آشکار، فیلمی است که متعلق به یک کارگردان سینمایی دربسته است که قادر نیست فیلمی بسازد که تاریخ شروعی داشته باشد و به خود مشغول باشد. مسئله این است که این رسانه به گونه ای که فلینی می بیند، نمی تواند نظرگاه او را نشان بدهد و دوباره نمی تواند با آن به توافق برسد و نمایش دیگری را مجدداً بسازد، هر چند که مخاطب آن را دوست بدارد.

در یک صحنهٔ عظیم که قبلاً برای یک فیلم ساخته شده است او بالاخره فیلمبرداری را قطع میکند. و سپس از میان سایه ها یک شعبده باز بیرون می آید. او آمادهٔ کار است. یا ا... ما نسترو، بزن بریم. بعد دلقکها ظاهر می شوند، رژه می روند و بالاخره گوییدوی کارگردان خوشگذرانی آنها را کارگردانی میکند. اینک از میان تمام صحنه، تصاویری که ما قبلاً در رؤیای گوییدو دیده و تقدیس کرده بودیم، سلانه سلانه از پلکان صحنه پایین می آیند و آمادهٔ کارگردانی شدن، فرمان بردن و تبدیل شدن به هنر هستند. ما از روایتگر فیلم می شنویم: «زندگی تعطیلات است، بیایید با هم زندگی کنیم.»

در لحظات مشکل پایان فیلم، یک سینما، یک نمایش، یک تفریح بسیار ساده، به دور از نمایشی روانشناسانه ـ فلسفی، (بیانیهٔ شخصی) گوییدو همراه دیگران به تماشا نشسته است و بالاخره فیلم شروع می شود. شاید این نتیجه ای است که بیشتر پرسش می طلبد تا پاسخ ـ در حالی که پایان بسیاری از فیلمها به دنبال سؤالهایی است که از بقیهٔ فیلم برخاسته است. با این همه همان طور که در نمایش گفته می شود، یک پایان بزرگ ـ پرزرق و برق، احساساتی، پر از حسهای نمایش گفته می شود، یک پایان بزرگ ـ پرزرق و برق، احساساتی، پر از حسهای خوب و کنایههای شیرین است. اما باید اعتراف کنم که من زمانی که برای اولین بار فیلم ذندگی شیرین و هشت و نیم را دیدم، چندان به دلم ننشست اما حالاکه به این فیلم را بهتر می بینم.

به نظرم فلینی در فیلم زندگی شیرین خیلی خوب شیوههای نادرست و متظاهرانهٔ مارچلو را بهخصوص در فصلهای اولیه میشناسد و البته بیشتر هزل به خود است تا خود مهم بینی که در فیلم هشت و نیم این نوع روحیه بعداً آشکارتر شد و فیلمها عموماً كمتر آدابي و به هر حال كمتر شيك بودند. فيلم مصاحبه به خصوص به آرامی تمام جاهطلبیهای سابق فلینی را به ریشخند گرفته بود و به آنها چشماندازی شیطنت آمیز داده بود. در این فیلم تصویر ماسترویانی به عنوان شعبده بازی خسته ـ او حالا مشغول کسب و کار است ـ و آنیتا آ کبرگ در نقش الهه ای فربه شده ـ او حالا در انزوا زندگی میکند و سگهای درنده از او نگهبانی میکنند \_نشان داده میشود که بهواقع نگاه پیشین کارگردان را به آنها به شیوهای شیطنت آمیز، مهربان و قابل قبول به سخره گرفته است. من فکر میکنم که این آگاهی و دروننگری ناامیدانه از اندیشهای بزرگ می آید که با سادگی و بسیار واقع گرایانه و در عین حال نمایشی در پایان فیلم هشت و نیم می آید. فلینی در پایان این فیلم در کشمکش با پرسشهای بزرگ به آینهای نمایشی باز میگردد. او در پایان عمرش هم هنوز همین کار را كرد، البته خيلي كمتر هنرمندانه. شايد اين آينها از لحاظ راحتي و تسكين بخشي خیلی دور از آینهای کاتولیکی دوران کودکی فلینی نباشند. اما همانطور که او خود می داند و نیز ما می دانیم این آینها بسیار به زندگی نزدیک تر هستند. اما نکته ای جالب در هنر او هست که در واقع همهٔ اینها را اوست که جالب و دلپذیر کرده است و این نکته را هرگز نباید از نظر دور داشت. در حقیقت این همان چیزی است که ما از پر مسیحیت، پس از مدرنیسم و پس از هر چیز این جهان انتظار داریم. یا اینکه انسان در سنین سالمندی بیشتر و بیشتر به جای خالی دوستانی که یکی یکی از نظر ناپدید شدهاند، چشم میدوزد و حقارت و ناچیزی اضطرابهای جوانی هر چه بیشتر آشکار می شوند. فقط یک نکتهٔ اساسی در زندگی وجود دارد که هر کسی به طور منطقی می تواند مطرح کند: بله، لطفاً دلفکها را بفرستید. 🗆



### شهر دوكانه فليني

□ اریک رُد

آقای رُد در حوزهای وسیع دربارهٔ کارگردانان سینمای معاصر نوشته است. گزیدهای از مقالات او در کتابی به نام برج بابل چاپ شده است. این فصل، نخستین بار در اینکانتر ـ شمارهٔ ژوئن ۱۹۶۴ ـ به زینت طبع آراسته شد.

فدریکو فلینی می گوید: «اگر قرار بود فیلمی دربارهٔ یک تخت کفش هم بسازم، باز آخرش یک چیزی می شد دربارهٔ خودم...» ممکن است کسی باشد که بگوید از خالی بندیهای اوست؛ اما کسانی هم هستند که منظورش را بفهمند. هیچ کارگردان دیگری، من خود را چنین یاد نکرده است؛ آثار هیچ کارگردان دیگری چنین بلافصل به زندگینامه خود مرتبط نشده است. کارستان شیه دفترچه خاطرات شاعری است که بی وقفه در جستجوی چیزی بی نهایت سازگار درجریان رشد مضامین آن است.

طبیعت این تحقیق در فیلم آخرش هشت و نیم آشکارگشته است. گوییدو

آنزامی ـکارگردان فیلم ـ افسرده و محبوس در چشمه آب معدنی است؛ او قادر نیست روی آخرین پروژهاش کارکند، و درمحاصره گروهی از افراد به ظاهرمتخاصم قرار گرفته است. اما خوشبختانه محاصره كنندگانش خاطرات گذشته را زنده میکنند ـ وجود او با یادآوریهایی از زیبارویی تقریباً فراموش شده تسخیرگشته است . و همنشینانش نمی توانند دردسری بزرگ برایش درست کنند. گویپدو، وقتی فیلمنامه نویسش به سناریوی فیلم بعدی ابراد میگیرد، این حضور ذهن را دارد که درک کند نوع فیلمش نمی تواند در حیطهٔ اصول تحمیلی نظریات خلق شود. منتقدی می پرسد: «شما از کاتولیکها حمایت میکنید یا کمونیستها؟» اما صد البته كه اين سؤال زيادي آسان است. گوييدو مثل آدمي كه درون ماشيني در دام افتاده باشد، باید سعی کند خویش را به خصوص از مکاتب صرف، رها کند. او درک میکند هنرش باید همه دلمشغولیهای گذشتهاش راکه همه، خود امروزش را می سازند، دربرگیرد. باید موضوعات بی منطق مطرح شود که شاید تارهای نماد آفرینیهای دروغین و معناهای دروغین نابود گردد و تصاویر واقع بسین راستین پدیدار شوند. همسرش فریاد میزند: «تمام دروغها و حقیقتها برای تو یکسان هستند؟» و شاید پاسخ گویبدو چنین باشد که دروغها و طفره رفستنها بخشی از جستجویش به دنبال خود اصیل هستند.

و بعد، هرچند فلینی ـ آنزامی از منتقدان می ترسد ـ و در فانتری و خیال کسانی تصورشان می کند که به سوی خودکشی سوقش می دهند ـ آخر موفق می شود کنایه و توصیه هایش را دور بیندازد. «من همانم که هستم، نه آنچه که می خواهم باشم...» درست مثل پروست که قادر نبود توضیح دهد چرا مادلین کوچولو چنین شوری را برایش به ارمغان آورده است (و زمانی ناخود آگاه را صرف آن کرده است)؛ فلینی ـ آنزامی هم قادر نیست کشف کند چرا تصویرش این چنین حس شادی را برایش به ارمغان آورده است. جادوگر وقتی آن تصاویر توجیه ناپذیر شخصی و مسحور کننده را از آدمهایی که فقط می تواند دوستشان داشته باشد فدا می کند که آنان جزئی از خودش شوند، و این آدمها در سیرک استثنایی خاطرات

کودکی به او بپیوندند. تنها در آن زمان که این حلقه کامل شود، فلینی ـ آنزامی می تواند ببیند چگونه این تصاویر در برابر ویرانی به ساحل امنش میرسانند، از خود دورانِ پسریش نجاتش می دهند ـ آن کودکی که در برابر تاریکی غاصب، پیکولو می نوازد.

فلینی خیلی دوست دارد از آیین کاتولیک رمی استفاده کند که با اهداف خودش همخوانی دارند؛ و شاید عامدانه باشد که هشت و نیم شکل اعتراف را به خود میگیرد. از این روست که فلینی ما را به یاد کاتولیک رمی مرتدی دیگر می اندازد. دبلیو، اچ. آودن می نویسد: «وایلد نمونه ای کلاسیک از مردی است که میخواهد فقط به خاطر خودش دوستش داشته باشند... هیچ چیزی در تاریخچهٔ سه محاكمهاش روشن تراز هوس ناخودآگاهش نيست كه حقيقت بايد آشكار شود. فلینی همچنین فرض میکند که شناختن همگان، بخشیدن همگان است؛ برای شستن و سفیدتر کردن از سفید جامهٔ زیر کثیفمان، هیچ چیزی مثل اعترافی خوب نیست. بزرگترین بی قیدی در چنین جادویی - آنچنان که به هر شکل در آثار هنری به کار رفته است ـ آن است که فلینی ـ آنزامی از ما انتظار دارنـ هـ حـ چـــزی را ببخشيم. او مىكوشد اين حس را القاء كند كه تنها بشر واقعى و دوست داشتنى است؛ به خاطر آنکه مثل مادام رانفسکی ماحساس میکند آزاد است هر کسی را به زانو درآورد. خلاصه، فلینی ـ آنزامی قادر نیست در میان حقایق ذهنی ـ کـه دروغها و طفره رفتنهایش بخشی از کلیتش هستند ـ و حقایق روشـن قـایل فـهم رفتاری تمایزی بگذارد.

هر چند که شک کردن در شهامت اعتراف فلینی بی انصافی است. حس صورتکش در هشت و نیم که منتقدان شکنجهاش می دهند کاملاً منصفانه است. بیشتر منتقدان از ستایش فلینی اکراه دارند، و تعداد مشخصی از آنان ـ آنانی که به هر صورت لله های مارکسیسم هستند ـ از ضربات ثابتی که به او وارد کردهاند، نهایت لذت را برده اند. یکی از آنان، که می کوشد از او دیوانه ای بسازد، می گوید: «فلینی از فقدان مشمئز کنندهٔ ثبات روانی، آگاهی اخلاقی بنیادی و ذائقه رنج

میبرد.» دیگری میگوید: «خارج از این هیاهوی پوچ ظلم و تاریکی، و خبائث موشکافانه و احساساتیگرایی، و عرفان خام و دروننگری تکواژه بیوقفه بدبخنی پدیدار میشود.»

زبان ایتالیایی، خود را به فحاشیهای نباب وام می دهد و منتقدان فلینی سوءاستفاده از این جبهه گیری را از خود دریغ نمی کنند. اما راستی چرا این قدر نسبت به او خصمانه جبهه می گیرند؟ ممکن است دلیلش این باشد که دنیا شیفته خودشیفتهای نمی شود؟ شاید هم تا حدی همین باشد؛ اما من می گویم حقیقت موضوع این است که این منتقدان فلینی را «خائن به نئورئالیسم» می دانند.

درک آنکه در چه زمینه هایی این چنین تبوصیفش می کنند مشکل است. نثور ثالیسم بیشتر وضعیتی فکری بود تا نگره های کار آمد؛ فلینی گفت: «حس آرزومندی»، و این به خوبی بهترین تعریفهاست. در سال ۱۹۴۳، اومبر تو باربارو استادی در مرکز سینمای تجربی رم -حمله خیلی بلاغی به بلاغت فاشیسم کرد. او نوعی جدید از سینما را ادعا می کرد و می خواست که خودش را از شر «آن دروغهای گروتسک که از مشکلات بشر و دیدگاه بشری نادید، می گذرند» رها کند. قرار بود نثور ثالیسم تلاشی باشد برای نمایش همه چیز به همان صورتی که هستند، نه به آن صورتی که مقامات مذهبی یا روحانی می خواستند باشند. پیامی آزادیخواهانه بود و پیامی برای مسئولیت پذیری فردی. چزاره زاواتینی و فیلمنامه تویس دسیکا نوشت: «واقعیتی که زیر اساطیر مدفون شده بود باز شکوفا فیلمنامه تویس دسیکا نوشت: «واقعیتی که زیر اساطیر مدفون شده بود باز شکوفا شد. اینجا درختی بود؛ اینجا خانه ای؛ اینجا مردی در حال خوردن، مردی در حال خوایدن، مردی در حال گریستن.»

می شود فرض کرد زاواتینی می فهمید که این ضرورت گریز از فریبکاری به قدمت هنر بود ـ و در سینما به آن دور دورها، به سکانس کوتاه لومیر از ورود قطار بخار به ایستگاه، باز می گشت. شوری که فیلمسازان ایتالیایی را در زمینههایی یاری کرد، هر چند اگر برای نخستین بار دنیای نورانی، سرد و بارانی سالهای پس از جنگ بود، باز هم تازه و نو بود. حسی از نوزایی بود؛ این کارگردانان مثل

زندانیان فیدیو به شهرت رسیده بودند: پارتیزانها بی صدا در زیر آبهای آرام پو غرق میشدند، پدری پسر گرسنهاش را که بشقابی ماکارونی میبلعد تماشا میکند... اورسن ولز با صدایی رسا میگوید: آنچه که دسیکا میکند، من نمی توانم بکنم، به تازگی واکسی او را دیدم و دوربین تاپدید شد، پرده تاپدید شد؛ خود زندگی بود...» اما صد افسوس که زندگی ـ زندگی ناب ـ وقتی در اثری هنری به شکلی رقیق نشده درآید، به موضوعی کسالت بار مبدل می شود؛ و نثور ثالیسم ـ هر چند به نظر نمی رسید بنیانگذارانش درک کنند ـ چیزی بیش از خسته کننده ترین شکل هنری، یعنی ناتورالیسم، می شود. زولا می گوید: «نخستین دغدغهٔ نویسنده ناتورالیست گردآوری دستمایه هاست و دریافت آنچه از جهان می داند که می خواهد توصیف کند... وقتی تمام دستمایه ها گردآوری شده باشند رمان در هماهنگی خود روی خواهد داد.»

«در هماهنگی خود» ـ با این عبارت ساده است که زولا موفق می شود به آرامی از کنار مشکل اصلی شکل بگذرد. چنین سفسطهای مورد استفاده نئور تالیستها هم قرار می گیرد. هیچ کدام از آنها تا حالا به آرمان زاواتینی از فیلمبرداری نود دقیقه متوالی از زندگی یک انسان نزدیک هم نشده اند؛ اگر بخواهیم از دیدگاه هنر حرف بزنیم، پروژه خیلی غیر عملی به نظر می رسد. آنها صرفاً شناختهایی نوین را در شکلهای قدیم ریخته اند؛ مثلاً دزد دوچرخه شکل نمایشی خوش ساخت را دارد؛ در حالی که زمین می لرزد شکل رمانی از سبک رثالیسم سوسیالیستی را دارد، از این گذشته، هر چند که دیسکا و زاواتینی ادعاهایی نوعدوستانه دارند، سیر قهقرایی را به سوی کودک ـ کیشی و ناامیدی آگوستینی به خاطر ناتوانی بشر در حل مشکلات خودش طی می کنند. ویسکونتی هم ـ در قضیه دیالکتیک تاریخیش ـ سقوط می کند. مشروعیت فاشیسم راه مشروعیت واتیکان و کرملین را هموار می کند. اگر کسی خائن و ریاکار باشد، مطمئناً همین کارگردانها هستند. آنها از تکنیک لازم ـ و شاید اراده لازم برای مواجهه فردی با مشکلات پس از جنگ بی بهره اند.

روسلینی که شاید آزاد اندیش ترین این کارگردانها باشد، در شکستشان شریک است. فرانکو والوربا تأکید می کند که در رم شهر بی دفاع «همه چیز به آرمان مجرد آزادی در برابر ظلم ارتفاء یافته است. اما آزادی از چه و برای چه ظلم از چه و برای چه؟» نه تنها هدف آلمانها نامکشوف باقی می ماند، که از آن هم مهم تر «هر دو شخصیت کشیش و کمونیست از آزادی، میهن پرستی، و عدالت برداشتی یکسان دارند؛ هر کدام از آنها این برداشتها را به شیوه ای متفاوت به کار می بندند، و باین وجود هر دو از این تفاوت غافلند.»

نتورثالیسم براساس این فرض شکل گرفته که «من \_دوربین \_هستم» و دوربین هیچ وقت دروغ نمی گوید \_خب، حداقل تا زمانی که کنترلش دست من است. این ساده لوحی شناخت شناسانه دوست داشتنی است و کمی با هیجان عصری جدید هماهنگی دارد. اما ممکن نیست پایدار بماند. بحران سرمایه از راه رسید؛ وقتی سپیده دمید و راه مشکلات روز را هموار کرد، سعادت به تدریج ناپدید شد. نثورثالیستها کورمال کورمال گشتند، و برخی از اعضای آن گارد احترام قدیم قادر نبودند از پس این مبارزه برآیند. آنهایی که به هر صورت مجبور بودند یاد بگیرند چشم چیزی فرای دوربین است، و استنباطهای ما مستلزم نیاز به فهم و شعور نیست؛ و فقط بعد از آن بود که جنبش توانست برای لحظه ای \_ و یا شاید دورانی شکوهمند تر \_شکوفا شود.

به همین دلیل، جستجوی فلینی، به دنبال خود اصیل، از طریق فانتزی، اهمیتی تاریخی پیدا میکند. شاید تصادفی باشد که نخستین کارگردانی سینمایی او در سال ۱۹۵۲ با بحران سرمایه و ایدئولوژی انطباق زمانی پیدا میکند؛ اما شک دارم. اگر هیچ فلینی نامی هم نبود. باز مجبور بودیم اختراعش کنیم. هیچ فرق نمیکند دلبستگیهای فلینی از نظر ما تنها در دغدغهاش نسبت به دنیای درونی فانتزی در زمان جداییش ازدنیا بیرونی میلال آور می شود، یا در تواناییش در «تحلیل احساسات» نهفته باشد؛ قبل از آن هم آنتونیونی در سال ۱۹۵۱ با وقایع نگاری یک عشق ـ و حتی با دقت قابل ملاحظه تری ـ همین کار را انجام داده بود.

آنتونیونی و فلینی: کمی شبیه تولستوی و داستایفسکی یا هنری جیمز و دیکنز بودند، آنها همان دوگانگیهای تجربه را نشان میدهند که اغلب وقتی به نظر می رسد شکلی هنری به اوجش رسیده ظهور میکنند. طرفداران دو آتشه یکی، به ندرت طرفدار دو آتشه هر دو می شدند. هنوز هم می شود دعواهایی را که سرحادثه و زندگی شیرین در گرفته بود به یاد آورد: بعضی می گفتند آنتونیونی «بالغ تر» است و برخی دیگر میگفتند فلینی «تخیلی پربارتر» دارد. مطمئناً فلینی نمی تواند در مقوله درک آنتونیونی از نبرد جنسیت رقیبش باشد. او آن قدر عاشق خودش است که عشاقش (خب دیگر، زنانش) نمی توانند از کلیشهها فراتر بروند. نکته آزار دهندهای هم در ایدهٔ او از عشق هست که کاملاً فارغ از جنسیت است. موقعیت تکرار شونده در فیلمهای آنتونیونی چنین است: مردی میکوشد نیروی عشقی را مرتفع كند كه ويندام لوئيس «درماني عاشقانه با عملكردي جدى» نامش ميدهد. با وجود این، با حضور فلینی خواجهای داریم که ـ دلقک باکودن ـ در مرکز صحته ایستاده است. این ضد اروتیسم هر چیزی را ضد عفونی میکند. آشفتگی جنسی یکی از مضامین اصلی زندگیشیرین بود ـ و هر چند خواجه جایگاهی مطمئن در تراژدی داشت («به آرامشی دست یافته بود.»)، حداقل می شود گفت نتیجه عجیب و غریب بود؛ می شد احساس کرد که عمه جان دانا دارد طرح اوزالیدی از عیاشی در «های گیت» را چاپ میزند.

فلینی کارگردانی خبلی شهودی است که سرصحته بداهه کاری میکند و در آخرین لعظه تصمیمش را میگیرد «برای گرفتار کردن واقعیت گذرا در دام، باید از هر تردیدی نسبت به تکنیک عاری از روح اجتناب کرد». این خود انگیختگی، خود پسندی، و اکراه آشکارا خنثی در مواجهه با مضامین میانسالی، آدم را وسوسه میکند که آثار او را با بهره گیری از وازگان روانشناختی توصیف کند ـ و بدن شک، چنین رویکردی نکات بسیاری دربارهٔ ساختار ذهن او را بیان خواهد کرد. اما، به هر حال، در بیان بسیاری از نکات مربوط به ویژگیهای هوشمندی او ـ و اگر اجازه بفرمایید، استعداد او ـ ناکام می ماند و همین ویژگی استثنایی است که به فیلمهایش

اهمیت میبخشد و دلبستگی ما به آنها را توجیه میکند.

ما در محضر ذهنی منسوخ هستیم که شاید از استثنایی بودنش ناخودآگاه باشد. این ذهن مثل حشرهای دراز پا که بر مناظر و سواحل، و شهر و شهرستان حرکت میکند، با بافت و فضای محلی آشنا می شود که حساسیت قابل توجهی به تفاوت هر یک دارد. محلات وقوع بیش از هر چیز دیگری تحریک کنندهاند؛ با این وجود بیش از هر یک از فضاهای فیلم تحریک کنندهاند؛ بسیاری از این محلات وقوع وحشت و حسی از ارتباط را برمیانگیزانند که بهترین واژه بـرای تـوصیف آن عرفانی است. در جاده، جلسومینا ـ بازیگر نیمه دیوانه گروه نمایشی سیار ـ بـا درختها و تیرهای تلگراف ارتباط برقرار میکند. دنیا برایش مقدس است و خودش هم چرایش را نمیداند. با آکروباتی آشنا میشود که به قداست خود اوست: دلقكي ملكوتي كه جلسومينا عاشقش مي شود؛ و در طول يك لحظه رویاروییشان به زن میگوید همه چیز در دنیا، حتی کوچکترین ریگها، معنایی دارند که یادآور هملت است. جلسومینا راکمی قبل از مرگش در حالی مییابند که ریگی را محکم در دست می فشارد؛ انگار که ریگ مظهر ایمانش بوده است. فلینی هم مثل دی. اچ. لاورنس حسی حاکی از نبوغ نسبت به مکان دارد ـ نسبت به آن خدایان و شیاطین که در محلی مشخص سکونت گزیده اند. این خدایان قدیمی تر و وحشی تر از خدای مسیح هستند؛ آنان خدایان عصر بی ایمانی هستند: اغلب خدایانی بینام، و اغلب خدایانی ناشناخته که لاورنس ستایششان کرده است. اما فلینی برخلاف لاورنس هیچ وقت از این خدایان به عنوان مضمونی اصلی استفاده میکنند؛ انگار که فاقد شهامت شهودش است. در زندگی شیرین زنی وحشی که شاید واسطهٔ ارواح باشد میگوید: «ایتالیا سرزمینی است پراز کیشهای پهن.» او یک نقر در میان جماعت ببنندگانی است که در منطقهای به انتظار دو كودك ايستادهاند تا برنامهٔ شفابخشي ايمان را اجراء كنند ـ كودكان ادعا ميكنند تصویر مریم با کره را در این نقطه دیدهاند. اما باران می بارد؛ بینندگان متفرق مىشوند، و بيماران و معلولان خيس مىشوند. از نظر فليني، نبوغ در انتخاب مكان می تواند خیالی باشد، می تواند نا کاممان کند، و می تواند چیزی بیش از استعارات دور از ذهن باشد.

با این وجود، همه چیز ـ استادیش در مقولات دیداری و قوه تشخیصسش در انتخاب سبک و فضا ـ از محل وقوع سرچشمه میگیرند. قصر واقع در باسانوری سوتری، در لفاف شب، با مجسمه های نیم تنهٔ رومی و اتاقهای خالی سنگینش صحنهای برای کیش مردگان است. یک میهمانی در جریان است. اشرافزادگانی که بعضى هايشان خوابيده اند و بعضى هايشان مثل مسمومين مخدارات مسيرقصند، مثل توتمهایی در برابرمان به پا میخیزند افسون شده و نگران ناامیدی مجردی که دلیلش را تنها پیشینیانشان می دانند. در بزرگ قصر باز می شود، و دور میزی شازده چسکها و خود شیرینانشان را میبینیم که در آینهای خوفانگیز احضار روح گردهم آمدهاند و در گذشته ها به دنیال درکی از اکنون می گردند. در انتهای تالاری چاهی پژواکی قرار گرفته است؛ صداهایی که از اتاقی به اتاقی منتقل میشوند، بیانیهٔ کاذب و بدون تجسد عشق هستند. نمایش منظوم مرگ: سحرگاهان مهمانان از چمنهای میگذرند و از پلکانی پالاس آتنهای بالا میروند؛ لباسهای زنان به رزق و برق همانهایی است که در دربار هنری ششم می پوشیدند. بعد مردگان از خواب بیدار میشوند: کشیش خانواده در انتهای باغ طاهر میشود، و خانواده نجیبزاده، انگار که به رشتهای در آمده باشند، او را برای برگزار مراسم عشاء ربانی میکنند. بقیه مهمانان با ابراز تاسف از آنان جدا میشوند.

برخی محلات وقوع تکرار می شوند و مشغلهٔ ذهنی خلق می کنند؛ می شود حس کرد فلینی اغلب در آنها ـ حتی اگر به صورت فیزیکی نباشد، به صورت ذهنی ـ سفر کرده است. اگر قرار بود نقشه ای از این محلات وقوع بکشیم می فهمیدیم دنیای منسجم از تخیلات را ساخته اند. همچنین می فهمیدیم که این دنیا یک تقسیم بندی ساده دارد. میان شهر و شهرستان.

فلینی در ریمینی به دنیا آمد و بزرگ شد و شهرستان تخیلاتش سردی کرانه آدریاتیک را دارد. (هر چند باید افزود شاید کاملترین مطالعهاش در باب زندگی

شهرستانی ـ ولگردها ـ در وارجو فیلمبرداری شد که شاید قدرت خلاقهاش را آشکار کند). این شهرستانها به نواحی مختلقی تقسیمبندی می شوند که بدوی ترینشان کوهپایهای سنگی پر از مزارع ویرانه است. دهقانان که مثل محیط پیرامونشان سنگ شدهاند، در این مزارع ساکن هستند. آنها غیر اجتماعی و غیر بشری هستند و به زبانی بیگانه صحبت می کنند؛ با وجود این از مهربانی بی بهره نیستند. زامپانو ـ آدم عهد عتیق جاده ـ دائماً به این کوهپایه باز می گردد؛ انگار مکانی هست که بتواند خانهاش بنامد.

از قرار معلوم، فلینی این مکان را به نخستین خاطرات کودکی ربط می دهد. سنین مختلف انسان عالم صغیر از تاریخ جهان می شود، و ما در آغاز خلقت قزار می گیریم. سکانس ASA NISI MASA در هشت و نیم کاملترین تصویر از این مکان را به ما می دهد: عجوزهای از ما قبل تاریخ سرش را در شالی پشمی پنهان کرده، روی صندلی بچه به خواب میرود؛ آکوردهای بیوقفه موسیقی در گامیسینور جابهجایی پیدا میکنند یکی از نشانههای زندگی هستند، و با این وجود حداکثر نگاهی گذرا به بازیهایشان انداخته میشود و خنده هایشان هم همان قدر اسرارآمیز باقی میماند. کل این ناحیه معمایی را به مامعرفی میکند؛ در اینجا گانگستری به نام آلوگستو در کلاهبردارها در کنار کوره راهی کوهستانی رها می شود تا بمیرد و چون دهقانان را می بیند که به زحمت در این کوره راه پیش می آیند در حال مرگ رستگار میشود در اینجا جلسومینا هم ره رستگاری را می پابد. با این وجود، شرایط اقلیمی هیچ ویژگی عجیب و غریب ندارد؛ هوا تازه است و کهههای برف در میان صخرههای ذوب می شوند، و از صومعهای نزدیک صندای ناقوس به وضوح به گوش میرسد. بسیاری از آن نواحی که فلینی توصیف میکند برایمان آشنا هستند؛ اما هیچ یک به اندازه این کوهپایه با هالهٔ معمایی و حس عمیق آرامشش اینقدر نامتعارف نیست؛ هیچ یک این قدر حساسیتها را گسترش نمىدھد.

معمایی مشابه که شاید تثاتری تر باشد، شهرستان را در شب غسل می دهد:

روزنامه ها دور میدانها پیچ و تاب میخورند و نورها در کوچه های به هم ریخته مرتعش می شوند. به خصوص در ولگردهاکه (فرض می کنیم) پنج بی کار و بیعار هر چند بعضی هایشان به مرز سی سالگی نزدیک شده باشند و وجوه مختلف شخصیت فلینی جوان را معرفی می کنند، شهرستان از چشمان نوجوانان خام نگریسته می شود. شب، موعد برخوردهای هیجانانگیز یا با آرمانگرایی کمتری و تورپهن کردن در سینماهاست. اما صبح بعد از کارناوال، ثابت می شود که این وعده فریبی بیش نیست: فکر عشق وقتی تلخ می شود که خاهر آلبرتو با کلاهبرداری فرار می کند؛ بلند پروازیها باز در خمودی غرق می شوند. با نخستین اشعه های نوروز، شهرستان ظالمانه خود را نشان می دهد.

با وجوداین، این شهرخالی از خدایان نیست، و همینها هستند که اغلب تحسین برانگیزند. فلینی به پدر شهرستانی شکلی آرمانی میدهد، و او را مردی خوب، رو راست و راستگو نشان میدهد که خدایان اخلاق را ستایش میکند. اما این شکل زندگی برای بیکاریها و بیعاریهای فلینی زیادی بیروح است؛ آنها در آرزوی زندگانی آسان و خدایانی به مراتب عجیب و غریب تر و نزدیک تر به نیازهایشان زندگانی آسان و خدایانی به مراتب عجیب و غریب تر و نزدیک تر به نیازهایشان هستند. آنها که خسته شدهاند، روی اسکلهای می ایستند و آرزومندانه دریا را تماشا می کنند.

این منظرهٔ دریا برای ما آشناست؛ بیش از تمام محلات وقوع آثار فلینی تکرار می شود و محلی است که برای تأویلی نمادین جان می دهد. در اینجا آشفتگی درونی ولگردها که ماه عجیبی را بالا می آورد و از آن هم مهم تر، خود واقعیت که تمامش ادارک را مبهوت و تخیلات را منجمد می کند را نشان می دهد.

بی کار و بیمارها می خواهند فرار کنند؛ با وجود این در پایان فیلم فقط یکی از آنها مورالدو، جوان حساس و خلاق این کار را می کند. وقتی قطار از ایستگاه خارج می شود، رشته ای شیک از نماهای تعقیب دوستانش را که در تختهایشان خوابیده اند نشانمان می دهد. شاید این دوستان به کوشش نکردن در درک رؤیاهایشان حساس باشند؛ هر چند که شاید به همین دلیل مورالدو خمودی

زندگی شهرتسانی را دور بیندازد، بیداریش به سرخوردگی منجر خواهد شد. قرار بود عنوان دنبالهٔ ولگرها، مورالدو در شهر باشد که در آن مورالدو از قرار در حلقه شیادان و کلاهبرداران می افتاد. بجا بود که این دنباله کمتر دراماتیک باشد، اما از زندگی شیرین کمتر ناامیدانه نباشد.

البته که شهر رم است؛ و خدایان جنگ این شهر، بیش از هر کسی، فلینی را دلمشغول میکنند. کیستند این خدایان؟ در هشت و نیم فلینی - آنزامی از کار دینالی می پرسد چگونه می تواند خوشبختی را پیدا کند و نقل قولی از اریخنس خواجه را در جواب می شنود - فقط از طریق کلیساست که حقیقت می تواند یافته شود. بعد گزینشی میان دو سازش ناپذیر پیشنهاد می شود: مدینه الهی یا مدینه شیطانی. بلافاصله با تقطیعی خیابانی شیک را می بینیم و جاذبه چیان چیانو را گوییدو عذاب الهی را برگزیده است؛ اما شاید هم حق با او باشد، چون خوشبختی موقتی را در تصاویر و رؤیاهایش از دختری معصوم پیدا می کند - دختری که به تقریب نزدیک به یقین، باید اسمش کار دیناله باشد.

ارنست جونز در زندگینامه ای می نویسد: «از نظر فروید ـ مثل هر کس دیگری در این دنیا ـ رم دو معنا دارد. رم باستان که فرهنگش زایش تمدن اروپایی را سبب می شود. و بعد رم مسیحی که آن قدیمی تر را نابود می کند و جایش را می گیرد. این یکی فقط می توانست دشمنی برای او به حساب آید... اما بعد دشمن همیشه در میان خود و موضوع عشق قرار می گیرد.»

از نظر فلینی هم رم شهری دوگانه است که حامیانش نمی توانند سازش کنند.
اگر فیلم پیش پاافتادهٔ روشناییهای واریته را که به همراه آلبر تو لا توادا کارگردانی کرده بود را از قلم بیندازیم، می بینیم که این تضاد از نخستین فیلم بلندش - شیخ سفید ـ نقشی اصلی را در آثارش ایفا کرده است. دو شهرستانی به نامهای اسکار و واندا کاوالی برای ماه عسل به رم می آیند و امیدوارند در آخرین روز در محضر پاپ شرفیاب شوند. واندا از طرفداران پروپاقرص خومتی ـ همان داستانهای سریالی ایتالیایی که با عکس روایت می شوند ـ است و مخفیانه آن را می خواند. او

شیفتهٔ شیخ سفید ـ قهرمان یکی از این سریالها ـ است؛ و آن قدر مشتاق دیدار بت خودش است که در نخسیتن روز حضورش در رم، پنهانی به دفتر قومتی می رود. از بخت اوست که از پلکانی پایین می رود که بازیگران، ملبس به جامههایشان؛ از آنجا عبور می کنند. او افسون می شود ـ بازیگران اعراب بادیه نشین و حوریان افسانه ای به نظرش می رسند ـ و وقتی بعضی از آنان دعوتش می کنند که در سفر به ساحل محل بازی آخرین قسمت هم راهشان شود، مشتاقانه قبول می کند. و آنجا، در کنار دریای بیرحم، با شیخ سفید ملاقات می کند و سرخورده می شود ـ از قرار، شیخ زنباره از آب در می آید. دختر از گروه فرار می کند و عاقبت نزد شوهرش باز هی گردد. در آخرین صحنه، او و شوهرش دوباره آشتی می کنند، و دست در دست هم با طمأنینه به راه خودشان می روند: نه به بیرون از باغ عدن، که از میدان سن پیتر و در یناه دعای فرشتگان سنگی به سوی پاپ می روند.

این آخرین صحنه، هر چند که تکان دهنده باشد، اقناع کننده نیست. شاید این زوج آشتی کرده باشند، اما آشتیشان بچگانه است و پایهای ضعیف برای ازدواجی تو آم با خوشبختی به نظر می رسد. نمی شود باور هم کرد که فلینی می خواهد پاپ بر شیخ سفید پیروز شود - دشمن در میان او و موضوع عشق سربرآورده است. او هم به سوی جاذبه های ظاهراً غیر قابل دفاع کشیده شده است. و به این دلیل که قادر نیست از این وسوسه دفاع کند، مجبور می شود به فرشته های سنگی و اصول اخلاقی پدران شهرستانی پناه ببرد. معدن بودنش در اشمئزاز رخ می نماید: او بی پروایان را در زمانی که با تمام لباسها و جواهراتشان به سرعت عبور می کنند به تمسخر می گیرد، و با حالتی تقریباً خود آزار بی شرمیهای بازیگران فومتی را نمایان می کند. یک منتقد (جان کولفو) به تازگی ادعا کرده است فلینی دلمشغول موضوعات پیش پا افتاده و دست دوم شده است. اگر گاهی به پیش برداشت، می شود گفت که فلینی محتاج است پایتخت را نابود کند و آن را به شهرستانی مبدل کند؛ اگر نمی تواند به شهر جذاب و شکوهمند متعلق باشد، باید آن شهرستانی مبدل کند؛ اگر نمی تواند به شهر جذاب و شکوهمند متعلق باشد، باید آن

۲۲۸

هر چند ممکن است در فیلمهای بعدی فلینی مدینهٔ شیطانی فاتح اصلی باشد، او همچنان در این مورد معذب می ماند. بسیاری زندگی شیرین را چون سرود شکرانه ای برای لذات عیاشی می بینند، و معنای کنایی عنوان را نادیده می گیرند. مطمئناً «لحظاتی هرزه درایانه» به همان قاعده ای که در رمانهای انتشارات المپیا هم چاپ می شد وجود داشت و اغلب درست همان طور هم دچار لفزشهای می شد، اما لحن آنگواه خطا کاری است؛ می شد یاد متون ویلیام هیکی با زاهد مآبی مزورانه اش افتاد. فکر می کنم می شود موفقیت حیرت انگیز زندگی شیرین را به خاطر این بازیگوشی بی رمق در مدینهٔ شیطانی مورد تاکید قرار داد. بیشتر کلیتش باور نکردنی است، و با وجود این خیلی ها کلیتش را در بست قبول می کنند. آدم می ماند که چرا؟ ممکن است انسان شهری قبول ارزشهای نشریات عامه پسند به عنوان معیار را شروع کرده باشد؟ ممکن است اروتیسم و خشونت و زرق و برق فیلم، از نظرش به نوعی طبیعت مبدل شده باشد؟

به هر حال، شهوت فلینی نسبت به چهرههای نامعمول و تماشگران شب اول ابسعادی دیگر دارد. در هشت و نیم شخصی میگوید: «همهاش از اسکات فیتزجرالد ریشه میگیرد.» اما حتی این موضوع هم تا حدی درست است. فیتزجرالد مجذوب رؤیایی طلایی بود ـ «استعداد خارقالعاده برای امیدواری و تمایل رمانتیک» که در پشت نمای بیرونی غبار گرفتهٔ عصر جاز پنهان شده بود. دلمشغولی فلینی نسبت به جاذبه بسی بدوی تر از فیتزجرالد است و نزدیک به گرامر جادویگری است.

آدمهای «باهوش» و ستارگان سینما که جامعهٔ رم را میسازند، صاحب قدرت خدایان عصر بی ایمانی هستند؛ وقتی کابیریای بدنام به تورستارهٔ محبوبش می افتد قادر نیست لمسش کند. در حقیقت، همین آدمها خدایان عصر بی ایمانی هستند، وقتی بعضی هایشان برای نخستین بار در میان زمین و آسمان دیده می شوند، به شمایل مسیح به هنگام معراج شباهت پیدا می کنند: شیخ سفید روی تاب نشسته است، بندباز جلسومینا روی طنایی کشیده برنامهاش را اجرا می کند، و آنیتاا کبرگ

افسانهای از هواپیما مثل ستاره سینمایی که سابق براین ماشین بوده است پیاده مىشود. البته كه آنيـًا آفروديت يا ونوس است و مطلقاً بهترين چيز زندگى شيرين. او وقتی در حوضچه فواره ترهوی آب بازی میکند یا گربهای کوچک را روی سرش نشانده، در کوچه ها سرازیر می شود، مدینه الهی را به قلمروی حکومت خویش میدل میکند. از طریق اوست که تضاد میان دو وجه شهر، پیچیدگی دیداری پیدا میکند. او که رخت کاردینالها را به تن کرده است، به گنبد لرزان سن پیتر صعود میکند و در هر نظری که میکند الهه است تا باد کلاه کار دینالیش را با خود می برد ـ و مقابل دوربین می آورد تا شهر را مخفی کند. مدینه الهی، هر چند که ممکن است در محراب درونیش نفوذ کنند، باز هم قادر متمالی باقی میماند. این قدرت متعالی به سرعت در «وسوسه دکتر آنتونیو» ـ اپیزود فلینی در بوکاچو ۷۰ ـ کاهش پیدا میکند. در این فیلم، آنیتا بدون شک الههای است که جاذبه و شکوهش جادوگریست. او در قالب یک آگهی تبلیغاتی ده متری برای شیر ظاهر می شود که در مقابل پنجره دکتری خشک و پرهیزگار نصب شده است. مرد از این عورتنمایی یکه میخورد و روی زن غول پیکر جوهر می پاشد. زن که خشمگین شده، زنده می شود و با اجبار مرد به تن کردن جامهٔ توری یا تاب دادنش بر فراز سینه های درشت خود مسخرهاش میکند. مدینه شیطانی فاتح روز است؛ اما همان طورکه ممکن است از این موقعیت گروتسک چنین استنباطی کرد، خیلی کم اتفاق می افتد پیروزی چیزی باشد که کسی به خاطرش شادمان شود.

فلینی مدینه الهی را توصیف میکند یا حضورش صرفاً به کمک غیابش احساس می شود؟ یک مثال، جواب را به ذهن می آورد. می دانیم فلینی دوست دارد آینهای کلیسایی و به خصوص حرکتهای دسته جمعی را دین زدایی کند. در جاده، جلسومینا چهار دلقک شاد را تماشا میکند که در کنار گودالی سازهای موسیقایی شگفت انگیزی می نوازند (مشابه همین شخصیتها در پایان هشت و نیم هم ظاهر می شوند) در تضاد با این جریان، با تقطیعی شاهد حرکت جمعی مذهبی می شویم: تروم پتها با نوایی گوشخراش به صدا در می آیند، جماعت در مقابل

تصاویر مقدس تعظیم میکنند؛ و زمین می لرزد. حس ما از وحشت، تنها با نمایی کوتاه از خوکی که پشت پنجرهٔ قصابی به صلابه کشیده می شود، کمی کوچک جلوه داده می شود.

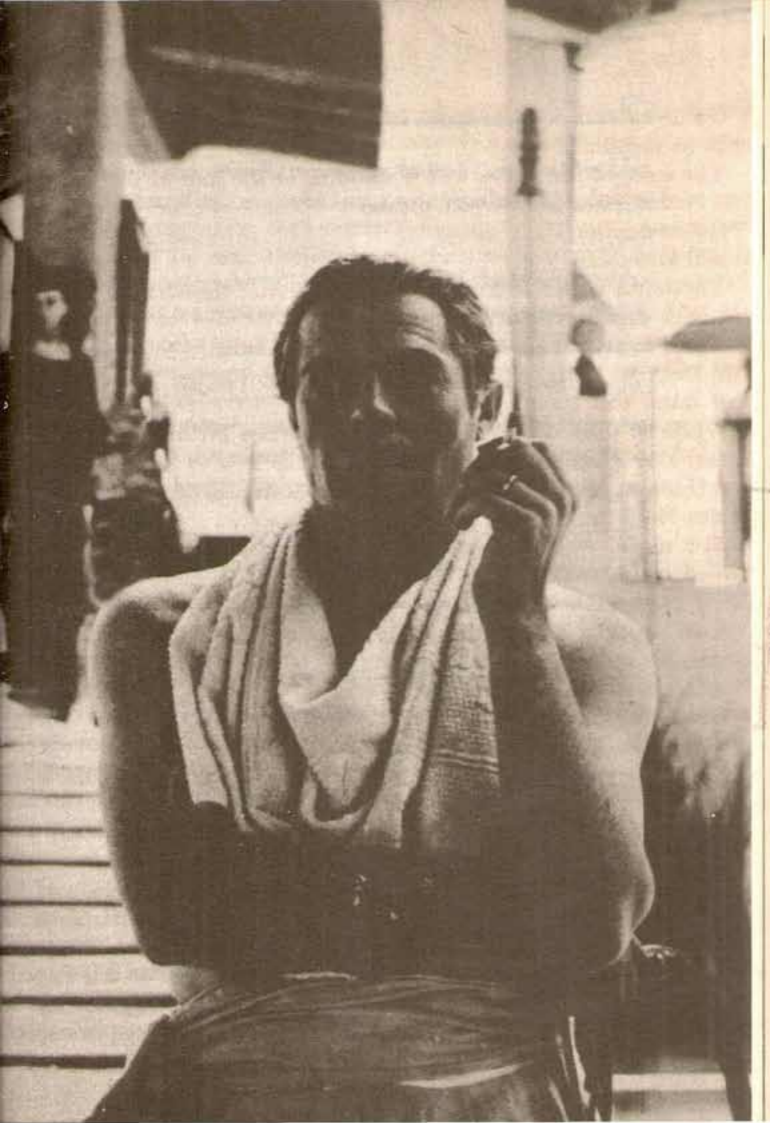
سبب این ترس و بی احترامی به کلیسا در هشت وییم نمایان می شود: در جایی که کشیشها در حال شکنجه آنزامی خردسال تا ناتوانی او نمایش داده می شود. این استدلال انصافاً ضعیف است، و بدون شک فلینی در رابطه با کلیسا جانب انصاف را نگه نمی دارد. هنوز هم، تا کنون هیچ کسی ادعا نکرده که دید فلینی متعادل بوده است. ذهن او مذهبی است و از هر مذهب به خصوصی بیگانه شده است؛ قادر نبست شهری آزاداندیش و غیر مذهبی را باور کند. (قیاس کنید با تنها روشنفکر لاادری او که با این جمله مشخصه معرفی می شود: «به لطف پدر فرانتز، آخر این گرامر سانسکریت باستانی را پیدا کرده ام. همه جا را دنبالش گشته بودم.» به همین صورت، در اشتباه خواهیم بود، اگر فکر کنیم تنها یک انتخاب وجود داشته است: میان وحشت کلیسا و جهنم دنیای زیبا هر چند این بدویت می در سبک باروک، تصاویر به وضوح ماندگار، و رعد و برق تحقق یافته است میر توان است و ما را به یاد آندره و ایدا مارکسیست لهستانی می اندازد که او هم در دام پیشینهٔ کاتولیک رمی افتاده است. (همچنین ما را به یاد وردی می اندازد که فلینی با کلاه از مد افتاده مضحکش، به وضوح او را الگو قرار داده است.)

با این وجود، شاید فلینی با سنت آگوستین موافق باشد که اگر جایی باشد که مدینه الهی یافت شود، مطمئناً در کلیسا نخواهد بود. آنچنان که تا کنون مدینه الهی در کره زمین مانیفست خود راهویدا کرده است، در زندگیهای معصومان مقدس قابل تحقق است ـ به این خاطر مقدس که با خدایان نواحی روستایی ایتالیای باستان در تماس هستند. برخی از آنها مذهبی هستند. راهبان و راهبگانی که در جوامع بسته زندگی میکنند؛ حتی کاردینال مخوف که افسانهای را به آواز پرندگان میخواند. بعضی از آنها بدون منع خودشان معصوم شدهاند: «فرشته اومبریایی»؛ پسر رئیس ایستگاه. اما متاسفانه این تلقی از معصومیت قابلیت توجه جدی را

ندارد. ما می توانیم دیوانگی جلسوسینا یا پاکی کابیریا را باور کنیم؛ خود آگاه هستیم که صرفاً بازیگری میکوشد شخصیت و نما را زنده کند، و در هر دو حوزه شکست میخورد.

ویلیام مپسون می نویسد: «وقتی پاستورال شکست می خورد، در کودک ـ کیشی پناه می گیرد.» نور ثالیستها اغلب به همین شکل شکست می خورند. مشلاً زوج دسیکا ـ زاواتینی از کودک ـ کیشی بهره می برد تا از سروکله زدن با مشکلات اجتماعی در حدود بلوغ بگریزد. این موضوع در مورد فلینی هم صدق می کند. اگر از معصومیت موقعیت آرمانی ذهن را استنباط کنیم که در آن گناه و عصبیت هیچ جایی ندارد، باید رؤیای فلینی از معصوم را واقعیت گریز بدانیم. او اغلب می کوشد خود را از فشار تجربه رها کند، و این موضوع هیچ جا آشکار تر از پایان زندگی شیرین نیست که به نماد پر دازی احساساتی گرای احماقانه ای پناه می برد. با وجود، این باز هم مشکل است این صحنه را نادیده گرفت ـ همان طور که مشکل است هر صحنه آثار فلینی را نادیده گرفت. هر چند که شخصیتها دروغین به نظر برسند، محلی که زندگی می کنند آن قدر واقعیت عمیقی دارد که وضوح دید را به همراه می آورد ـ شبیه همان افرادی که مثل پریان جنگی در میان درختان کاج حرکت می کنند یا در مقابل چشم انداز اسرارآمیز دریا برای هم دست تکان می دهند.

ترجمة كاميار محسنين



## فلینی: ۲۷ تا ۸۸

## كيومرث وجداني

1

هر کارگردانی که نسبت به زندگی دارای تلقی و طرز فکر مشخصی باشد خواه ناخواه از طریق فیلمهایش به جستجوی جوابی برای سؤال زندگی مبادرت خواهد کرد. ولی فیلمسازانی که جستجوی آنها به یک صورت سیستماتیزه و با یک مسیر معین و قابل تشخیص انجام گیرد، به طوری که از طریق فیلمهای آنها بتوان مراحل تکاملی مختلف این مسیر را از یکدیگر تمیز دارد، از تعداد انگشتان دو دست تجاوز نمیکنند و «فلینی» یکی از آنهاست.

حتی در سری ناقص مرکب از فیلمهای معدود، آن هم با فواصل زمانی طولانی و ترتیب تقدم و تأخر نامنظم و در هم پاشیدهای که از «فلینی» دیده ایم می توان ردپای او را دنبال و از مراحل بی تفاوتی (و یا لااقل سعی در بی تفاوت بودن) و خود را فریب دادن گذشت و به مرحلهٔ طغیان کنجکاوی «فلینی» و تلاش واقعی او

برای یافتن جواب و بالاخره لحظهٔ درخشان زندگی هنری او رسید. لحظه ای که در آن وی موفق به یافتن جواب سؤال بزرگ خود می شود. جوابی که شاید داشی نباشد و نیز شاید برای سایرین قانع کننده نباشد ولی اگر حتی هیچ کس دیگری در این دنیا در مورد این جواب با «قلبنی» موافق نباشد باز هم این جواب برای او قانع کننده است. زیرا «فلینی» نیز مانند سایر فیلمسازانی که فیلم را قبل از هر چیز برای یافتن جواب سؤال زندگی خود می سازند، فیلم را در درجهٔ اول برای خود می سازد تا برای تماشاچی و موقتی بودن احتمالی این جواب، نیز نمی تواند از ارزش آن بکاهد. زیرا صفت برجستهٔ این جواب قاطع بودن آن است. این جواب آن قدر قاطع است که «فلینی» می تواند تا دستیابی به جواب بعدی (اگر اصولاً چنین جوابی وجود داشته باشد) به آن اتکاء داشته باشد و از رنیج تردید خود لختی آسوده بماند. تردیدی که انگیزهٔ اصلی او در این جستجوی طولانی بوده است.



ولگردها برخلاف پایان مثبت فیلم و لحن تقریباً شاد آن، از غمی ناشی از سرگردانی انسانها انباشته شده است. غمی که بهتر از هر موقع دیگر می توان آن را در صحنههای حوالی غروب در ساحل دریا و یا سپیده دم بعد از مستی شب «نوثل» مشاهده کرد. رنج فلینی در اینجا رنج بی تفاوتی انسانها در برابر زندگی است. و یا بهتر بگوییم رنج بی تفاوتی خود او در برابر زندگی است. به اضافهٔ یک عنصر وحشتناکتر یعنی همان بایان مثبت فیلم که از آن ذکری به میان آمد. در انتهای فیلم آن جوانان بی اراده و بی هدف تصمیم می گیرند «مرد زندگی» بشوند و با این تصمیم، خوشبختی خود را بازمی یابند. ولی آیا آنها جواب سؤال خود را در لابه لای زندگی مادی روزمره می توانند به دست آورند؟ و از آن مهمتر، آیا این است آن جوابی که فلینی لازم دارد؟

در اینجا به بی تقاوتی فلینی عنصر «خود را فریب دادن» نیز افزوده شده است. در جاده لحن تلخ و بدبینانهٔ فلینی را برخلاف قاعده باید به حساب یک امتیاز

گذاشت. زیرا معرف آن است که فلینی دیگر حاضر نیست خود را فریب بدهد. اولین شبح کنجکاوی او در برابر سؤال بزرگ زندگی، در سمبلهای فیلم نظر ما را جلب میکند. جادهٔ بیانتهای زندگی و دو انسان، دو دلقک که حاضر شدهاند در این جاده پیش بروند بیآنکه بدانند به کجا میروند و چرا باید بروند.

ولی کاراکترهای جاده نسبت به ولگردها یک مرحله تکامل یافته تر می باشند. زیرا اینها برخلاف آنها رنج می کشند. ولی هنوز آنقدر تکامل نیافته اند که علت این رنج را بدانند. این را دیگر فقط فلینی می داند. این رنج همان رنج بی تفاوتی اوست که به اوج و منتهای شدت خود رسیده است. آنقدر شدت یافته است که اگر حتی یک ذره بر شدت آن افزوده شود فلینی عکس العمل نشان خواهد داد و ریشهٔ این بی تفاوتی و رنج حاصله از آن را در وجود خود معدودم خواهد ساخت. جاده معرف خاتمهٔ یک مرحله از مسیر هنری فلینی و نیز مقدمهای برای پیدایش یک نقطه عطف در این مسیر، می باشد.

٣

... و این نقطه عطف را زندگی شیرین تشکیل می دهد. هنگامی که زندگی شیرین به روی پرده آمد، همگی گفتند که این فیلم فلینی با فیلمهای قبلی او به کلی تفاوت دارد. و باید هم این طور باشد. زیرا فلینی به مرحلهای رسیده بود که می بایست زنجیرهای بی تفاوتی را از دست و پای خود باز کند و در قبال معمای زندگی صورت فعالی به خود بگیرد.

زندگی شیرین دیگر آن تلخی جاده را ندارد. زیرا در اینجا دیگر فلینی خود را از قید بی تفاوتی رها ساخته است. و در عوض در اینجا اثر فلینی و حاصل کار او نمای مبهم و بغرنجی به خود گرفته است. ابهامی که از تفکر جدی فلینی دربارهٔ مممای بزرگ خود ناشی می شود. قهرمان زندگی شیرین برخلاف فلینی هنوز از بی تفاوتی خود در قبال زندگی رنج می برد ولی نسبت به کاراکترهای قبلی آثار فلینی این وجه امتیاز را دارد که از بی تفاوتی خود، رنج می برد (به طوری که

می بینیم فلینی در این تکامل همیشه یک مرحله از قهرمانان خود جلوتر است) قهرمان زندگی شیرین در حقیقت همان قهرمان ولگردهاست که ده سال از «مرد زندگی» شدن او میگذرد.

فلینی در جستجوی جواب خود به بعیدترین شرایط روی می آورد. به شرایط زمانی و مکانی که در آن بشر قاعدتاً باید به حل معماهای خود نثل آید. یعنی به نوعی از آخر زمان و به همین جهت زندگی شیرین با آن رستاخیز سمبلیک حمل مجسمهٔ مسیح به وسیلهٔ هلیکوپتر شروع می شود. حیطه جستجوی فلینی دنیای بعد از رستاخیز است. ولی با پایین آمدن مسیح از ورای ابرها، به جای مردگان زنهای یکینی پوشیده از جای برمی خیزند.

زمینهٔ کاوش فلینی را محیطی تشکیل می دهد که در آن آزادی فکری و جسمی به منتهای اوج خود رسیده است. (محیطی که فلینی به مناسبت حرفهاش شانس و رود به آن را داشته است) محیطی که هر نوع لذت بردن در آن آزاد است و اصل لذت بر آن کاملاً حکمفرما می باشد.

در چنین محیطی فلینی به طور سیستماتیزه یکی از پناهگاههای موجود زندگی را مورد ارزیابی قرار می دهد و نمای اپیزودیک زندگی شیرین نیز به علت همین بررسی سیستماتیزه می باشد.

قبل از هر چیز دیگر فلینی لذت جنسی را به عنوان آخرین پناهگاه زندگی مردود می شمارد. شاید بدین جهت او این قلمرو اصلی لذت را به عنوان زمینه بررسی خود انتخاب کرده که در آن به واسطهٔ برخورداری از یک لذت مداوم رنج یکنواختی زندگی بیش از پیش احساس می شود. (قیافهٔ گرفتهٔ «مارچلو» را در سحر شبی که با یک زن نسبتاً مسن و دارای یک پسر بزرگسال نزدیکی نموده، در لحظهٔ نگاه کردن به این زن، به خاطر بی آوریم) و شاید به همین جهت فلینی در رستاخیز ابتدای فیلم آن زنان بیکینی پوش را معادل مردگان کتاب انجیل فرض کرده و برای آنها یک مرگ معنوی قائل شده است. فلینی رابطهٔ جنسی بین «مارچلو» و برای آنها یک مرگ معنوی قائل شده است. فلینی رابطهٔ جنسی بین «مارچلو» و برای آنها یک مرگ معنوی قائل شده است. فلینی رابطهٔ جنسی بین «مارچلو» و برای آنها دخمهای است

در یک زیرزمین مرطوب که از یک زن هرجایی کرایه شده و در آنجا آن زن خود را مانتد یک خودفروش تسلیم «مارچلو» می کند و پرداخت سرد فلینی در این صحنه تأکیدش بیش از همه متوجه عاری از عاطفه و مکانیکی بودن جریان است. فلینی به این جهت این رابطه را محکوم می کند که برخلاف نزدیکی جسمها دنیای آن دو از یکدیگر فرسنگها فاصله دارد...

مذهب نیز برای فلینی چیزی نیست به جز درختی که مردم تا آن حد سرگرم نیاز خواستن از شاخ و برگهای آن هستند که متوجه نشده اند خود درخت از ریشه درآمده است. و تازه این شاخ و برگها هم چیزی است نظیر «معجزه» آن دختر و پسر خردسال.

ولی سخت ترین حملهٔ فلینی متوجه «انتلکتوالیزم» می شود. پدیده ای که انسان را تا آن حد در قبال زندگی غیرقابل انعطاف می سازد که ادامهٔ زندگی برایش مشکل و بلکه غیرممکن می شود.

و ما این محکومیت را در خودکشی «استاینر» و از آن وحشتناکترکشتن فرزندان خود، میبینیم.

فلینی عشق را بر عکس هیچکاک و آنتونیونی که به عنوان آخرین پناهگاه زندگی پذیرفته اند، فقط به عنوان یک نوافق و مصالحهٔ موقت تا یافتن یک جانشین بهتر می پذیرد. هنگامی که «مارچلو» و عشقش در سیاهی شب در داخل اتومبیل مشغول مشاجره هستند در تمام مدت یک تابلوی سفید نورانی در داخل کادر و از میان سیاهیها جلب نظر می کند. بالاخره «مارچلو» با عصبانیت دخترک را از ماشین خود بیرون می کند و سر کار خود می رود. ولی سپیده دم دوباره به همان جا باز می گردد و آن دختر را که در تمام این مدت در همان جا باقی مانده بوده مجدداً سوار اتومبیل می کند و با خود می برد، در حالی که هنوز آن تابلوی نورانی روشن باقی مانده است.

... و دیگر وجود این دختر تا انتهای فیلم نقش حساسی به عهده ندارد. ... و «مارچلو» (فلینی) که تمام درها را بهروی خود بسته یافته، به تحمل این

یکنواختی ادامه می دهد. غوطه خور دنهای فلینی در این محیط روشنفکر مآبانه حداقل این فایده را برای وی داشته که بتواند از این راز باخبر شود که اطرافیانش نیز برخلاف ظاهر شاد و احیاناً دلقک مانندشان نظیر او در برابر این معما عاجز شده اند و فقط تظاهر به بی تفاوتی می کنند (پلان زیبا و سمبولیک عبور از جمع را از لابه لای انشعابات بابیرنت شمشادها به خاطر بیاوریم) در انتهای فیلم «مارچلو» و سایرین از ویلای خود از محل زندگی و دنیای خود دور می شوند و به موازات همدیگر به پیش می روند (و فلینی بر روی موازی بودن این حرکت تأکید می کند.) نا به ساحل دریا، حد دنیای خود می رسند و در آنجا با آن ماهی عظیم الجثه روبه رو می شوند. آیا این ماهی حد این زندگی است؟ آیا مرگ است؟ ولی یک نفر در این لحظه می گوید: «هنوز دارد نفس می کشد!» خبر این ماهی مرگ نیست بلکه آخرین چیزی است که انسان قبل از رسیدن به مرگ به آن می رسد. دربارهٔ این ماهی یکی دیگر از حاضرین می گوید: «سر و تهش معلوم نیست». این ماهی همان کلاف دیگر از حاضرین می گوید: «سر و تهش معلوم نیست». این ماهی همان کلاف سردرگم و معمای بزرگ فلینی است، مفهوم کلی زندگی است در غیایت آن و سردرگم و معمای بزرگ فلینی است، مفهوم کلی زندگی است در غیایت آن و شام رجلو» (فلینی) با در ماندگی در کنار آن ایستاده و به آن خیره شده است.

ولی در اینجا یک روزنهٔ امید به چشم می خورد. یک دختر جوان چیزی دور از خمودگی این نسل و نمایشگر نسل آینده. در این لحظه او را می بینیم که با ایما و اشاره به «مارچلو» می فهماند که به خواسته اش رسیده و جواب سؤال خود را یافته است. ولی صدای امواج خروشان دریا مانع از این می شود که پیام دخترک به گوش «مارچلو» و تماشاچی و حتی فلینی برسد. این جواب فقط به نسل آینده تعلق دارد. باریکه آبی که بین «مارچلو» و دخترک جدایی انداخته مانع از نزدیکی و ارتباط آنها می شود.

در حالیکه از طرف دیگر دوستان «مارچلو» نیز از او دور شدهاند «مارچلو» را می بینیم که نه توانایی نزدیک شدن به دخترک را دارد و نه میل رفتن به دنبال سایرین، در این ساحل دورافتاده، در این سرحد دنیای مشترک ما او را تنها می باییم و محروم از پیام نجاتبخش دخترک.

4

... و مضمون هشت و نیم آن چیزی است که دخترک در انتهای زندگی شیرین به «مارچلو» میگوید. در اینجا دیگر جواب معما نه برای آینده، بلکه برای نسل فعلی و یا لااقل آنهایی که می توانند دنیای فلینی را بپذیرند، بازگو می شود.

در ابتدای هشت و نیم ما «گوییدو» را می بینیم که پس از اینکه فشار محیط (تراکم ماشینها، نگاههای خیرهٔ مردم، اشباع محفظه داخل ماشین از بخار ...) او را کاملاً به ستوه آورد، ناگهان از شیشه پنجرهٔ ماشین خارج می شود و فارغ و سبکبال در فضا به پرواز درمی آید. روزنهٔ امید فلینی و کلیهٔ راهنمای ما در نقل این معما همین است. از فساد محیط به دنبای فانتزی درونی و ذهنیات روی آوردن مثل اینکه «فلینی» پس از اینکه در کاوش خود به سرحدات محیط می رسد و از یافتن گمگشتهٔ خود نومید می شود تغییر جهت می دهد و متوجه درون می گردد.

... و اپیزود «وسوسه دکتر آنتونیو» در فیلم بوکاچو ۷۱ در حقیقت پلی برای این تغییر جهت محسوب می شود. در اینجا برای اولین بار عنصر «توهمات» در یک فیلم فلینی به چشم می خورد. ما در اینجا ناظر تشکیل تدریجی این دنیای پر اوهام هستیم. ابتدا معرفی اجزای تابلوی عظیم آن زن زیبا (که مظهر مجسم این دنیای وسوسهها و توهمات است) و بعد ترکیب این عناصر و موجودیت یافتن تابلوی مزبور و بعد هم نفوذ تدریجی تصویر این زن در ذهن «دکتر آنتونیو» تا جایی که صاحب این تصویر به صورت یک موجود مادی ساخته شده از گوشت و خون در می آید و از جهات مختلف و در شرایط مختلف (ظهور دست او در آینه هنگامی که «دکتر آنتونیو» دارد صورت خود را اصلاح می کند و یا دیده شدن برای یک لحظه بر روی پیانو ...) ذهن «دکتر آنتونیو» را مورد هجوم قرار می دهد و یک لحظه بر روی پیانو ...) ذهن «دکتر آنتونیو» را مورد هجوم قرار می دهد و بالاخره خارج شدن این غول از «چار چوبی» که برای او تعیین شده و پیشروی او به طرف «دکتر آنتونیو» تا جایی که تمام دنیای ذهنیات او را تصرف می کند و وی را مقهور خویش می سازد. ولی در حقیقت این فلینی است که مقهور وسوسه توهمات شده. مگر جز این است که توهمات چیزی نیستند بجز پذیرش واقعیت

پدیده هایی رخ داده در دنیای ذهنیات. فلینی نه فقط این دنیا را پذیرفته بلکه تسلیم آن نیز شده است ... و حال می تواند هشت د نیم را بسازد.

0

اولین نتیجه درونگراییِ فلینی پیدایش تغییراتی در سبک تصویری اوست. استفاده از دوربین سوبژکتیو و پرداخت استیلیزه و گرایش به سورر تالیزم نشانه هایی از نمایش دنیای درونی فلینی میباشند.

فلینی تا آن حد در ذهنیات غرق می شود که دیگر در دنیای او حد فاصل بین واقعیت و رؤیا را به آسانی نمی توان تشخیص داد. فلینی تا آنجا که می خواهد در این دنیا فرو می رود و هر آنچه می خواهد از محتویات این دنیا برداشت می کند. از ترسهای کودکیش، از خاطرهٔ اولین عشقش (دختری سفید پوش در زمینه ای سفید که با لیوانی آب معدنی آرام آرام به سویش پیش می آید)، خاطرهٔ مرگ پدر، زندگی در محیط پرورشگاه.

... و فلینی به اینها نمای یک رؤیا را میدهد. مانند رؤیاهای ما، ارائهٔ حوادثی که در این دنیای درونی میگذرند با بار عاطفی مربوطه هماهنگی ندارند. مردی در وسط سالن سینما حلق آویز می شود بی آنکه کوچکترین عکس العمل دراماتیکی از طرف فیلمساز به چشم بخورد. حوادث مانند خاطره های بسیار دوری که تحت فشار رسوبات حوادث بعدی قرار گرفته باشند، از نظر زمانی متراکم شده اند در حالی که «گوییدو» با پدرش در گورستان صحبت می کند ناگهان او را می بینیم که دارد پدرش را داخل گور می گذارد. مادرش برای تسلیت به طرف او می آید و رویش را می بوسد و وقتی صورت او از «گوییدو» دور می شود می بینیم که این حهره جای خود را به چهره همسر «گوییدو» داده است.

حوادث و مناظر مدام مانند جریان آب از برابر «گوییدو» میگذرند، همگی متغیر و دایم در سیلان میباشند و فقط وجود و ماهیت «گوییدو» است که چه به صورت کودک خردسال باشد و چه به صورت فرد بالغ، همیشه ثابت باقی

مىماند.

سیر متناوب «گوییدو» در دو دنیای واقعیت و توهم به علت بیماری عصبی او می باشد. ولی در اینجا هم باز فلینی یک مرحله از قهرمان خود جلوتر است. در حالی که ورود «گوییدو» به دنیای توهمات به طور غیرارادی صورت می گیرد فلینی اینکار را از روی اراده انجام می دهد. شباهت ماجرای «مارچلو» و «گوییدو» با زندگی فلینی علتی عمیق تر از ارائه صرفا یک اتوبیوگرافی دارد. فلینی با اینکار به کاوش ضمیر خود می پردازد و عقده های قدیمی و پنهانی این ضمیر را برای خود آشکار می سازد. به همین جهت است که فلینی فیلمی چون هشت و نیم را به پایان می راحتی شدما این فیلمی و به دنبال هشت و نیم دیگر جولیتای ارواح راحتی موقتی است. زیرا اگر راحتی بود به دنبال هشت و نیم دیگر جولیتای ارواح آفریده نمی شد.

٦

هر چقدر به فشار محیط بیشتر افزوده می شود فلینی بیشتر از واقعیت فرار می کند و به ذهنیات پناه می آورد. اوج این فرار در صحنهٔ محاصره شدن «گوییدو» به وسیلهٔ منتقدین می باشد که بالاخره به خودکشی خیالی او منجر می گردد. خودکشی در حقیقت چیزی نیست بجز ترک دنیای مادی به ارادهٔ خود. ولی در مورد «گوییدو» این عمل فقط در ذهنیات او صورت گرفته است. حاصل عمل او عبار تست از ترک دنیای واقعیت برای همیشه و ورود به دنیای ذهنیات و به صورت جزء تفکیک ناپذیری از این دنیا درآمدن، معادل این عمل در دنیای واقعیت عبارت است از جنون. حال می توان علت جنون «دکتر آنتونیو» را در انتهای اپیزود وسوسهٔ دکتر آنتونیو درک کرد. بعد از تعلق فلینی به این دنیای دهنیات، آنیعه که نصیب او می شود فقط و فقط آرامش است.

یک بار دیگر قهرمان فلینی را می بینیم که به اتفاق همراهانش بهموازات هم پیش می روند. و باز هم نظیر زندگی شیرین بر روی موازی بودن این پیشرویها تأکید

می شود. منتها این مسیر آنها به یک سیرک منتهی می شود. این سیرک در حقیقت معادل ماهی بزرگ انتهای زندگی شیرین می باشد. هر دوی آنها همان جواب معمای بزرگ فلینی می باشد. ولی حال که فلینی واقعیت این دنیای ذهنیات را پذیرفته و به جواب سؤال خود دسترسی یافته قضیه تا این حد ساده شده است.

آن ترکیب بغرنج، آن ماهی که «سر و تهش معلوم نیست» به صورت یک سیرک ساده و محقر درآمده. دنیا و زندگی برای فلینی به این صورت ساده در آمده است.

به قول «گوییدو» آن قدر ساده است که جرأت ابراز کردنش را ندارد. دنیای ساده به صورت سیرکی که در آن همگی، دوست و دشمن، بیگانه و آشنا، دست بدست هم می دهند و می رقصند تا وقتی که چراغهای صحنه خاموش شود و همگی صحنه را ترک کنند.

دنیای فلینی برخلاف ظاهر بغرنج نمای آن و برخلاف بی نظمی هایش دنیای ساده ای است. بدین جهت عجیب می نماید که با دنیای واقعیت مقایسه می شود. واقعیتی که منطق آن همیشه حقایق را تصفیه می کند و عناصر «زائد و بی معنی» آن را به دور می ریزد. وجود منطق است که باعث می شود قرار گرفتن «سارا گینا» و «کار دینال» در کنار هم عجیب جلوه نماید. اگر منطق وجود نداشته باشد چرا نباید این دو نفر پهلوی یکدیگر قرار گیرند؟

... ولی از طرف دیگر چرا باید این دو نفر پهلوی یکدیگر قرار گیرند؟ یک دلیل قاطع و انکارناپذیر دارد، برای اینکه فلینی این طور میخواهد. و اینجاست که ارزش دنیای درونی فلینی منطقهٔ آزادی مطلق اراده است. جایی است که دیگر بر سر راه اراده مانمی چون جبر محیط به چشم نمیخورد. فلینی در این دنیا هر کار که بخواهد، حتی محال ترین آنها را انجام می دهد. تمام زنهای زندگی خود را در یک جا جمع می کند و آنها را با هم آشتی می دهد و به اطاعت خود وامی دارد. و هرگاه قصد طغیان علیه او را کردند آنها را مانند حیوانات درندهٔ سیرک، با شلاق رام می کند و ناظر تحسین و کف زدن

تماشاچیان می شود. ارزش سیرک قلینی به این است که گردانندهٔ آن فقط و فقط خود اوست.

**Y** 

تغییر مسیر فکری فلینی و مرحلهٔ بحرانی مسیر هنری او با ترک بی تفاوتی او در زندگی شیرین شروع شد و با درونگرایی وی در هشت و نیم خاتمه یافت.

آنطور که دربارهٔ جولیتای ادواح شنیده ایم ظاهراً آن نیز چیزی است در امتداد دنیای خاص هشت و نیم. اگر پدیدهٔ دیگری باعث تغییر جهت مسیر تکاملی فلینی نشود، باید گفت که جاده فلینی به هستهٔ مرکزی ضمیر او ختم می شود، گرچه گفتیم که این عمل در حقیقت مساوی است با جنون. ولی فلینی از این نمی ترسد. او همیشه وسیلهٔ بازگشت به دنیای واقعیت را در اختیار دارد. او سینما و فیلمهایش را در اختیار دارد.

سینمای نو، شماره ۴ بهمن ۱۳۴۵



## هجاگوی اسطوره و انسان

## 🗖 يوسفعلي ميرشكاك

من هرگاه خود را با سینمای ایتالیا روبه رو می بینم به شدت هوشیار می شوم و این هوشیاری در هنگام دیدن فیلمهای قلینی مضاعف است. این هوشیاری غایت سینمای ایتالیا بود، همان سینمایی که گاه از آن با عنوان نئورئالیسم یاد می شود و دیر زمانی است که بر باد رفته و علاقه مندان آن، خاکسترش را در اجاق کوچکی به نام ویدئو تماشا می کنند و درمی بابند که این خاکستر، هنوز چندان گرم و گیراست که گاه توفانها و آتشفشانهای شگرف هالیوود را سرد و ناچیز جلوه می دهد.

به راستی چرا چنین است؟ و آیا به راستی چنین است؟ یا من چنین می پندارم؟ گیریم که این چشمانداز، چشمانداز من است، نه غایت سینمای ایتالیا. و گن خود را تأویل می کنم نه این سینما یا هنر قدریکو قلینی را؛ آیا جز این است که هما کنون قلم در دست من است و شما از منظر من می نگرید؟ به هر حال آن خاکستر بربادرفته (سینمای ایتالیا) همچون ترانه های کهن و بومی ناپل و فلورانس و

میلان، یادآور زندگی است و آینه دار زندگی، همانگونه که هست و چهره می نماید، نه پرورندهٔ رؤیاها و رستاخیز اسطورهها. هم از این رو هنوز نیرومند و غمآلود همچون خاطرهٔ عشقی از یادرفته دیدار مینماید و همانند زخم خنجری در جگر می شکفد و ارکان وجود تماشاگر زنده و دردمند را به لرزه درمی آورد. اما توفانها و آتشفشانهایی که سینمای سطوت و سیطره (هالیوود) در جهان می پراکند، اغلب همچون رؤیایی عظیم جلوه گر میشوند که پس از بیداری (خروج از سینما یا خاموشکردن ویدئو) حاصلی جز حسرت و دریغ برای بینندهٔ رؤیا ندارند. البته در جهان کنونی، رؤیا تنها دارویی است که می تواند فجایع و مصائب را از یاد بشر نگون بخت و فلکزده ببرد. بشر امروز، هر اندازه که درمانده تر می شود، بیشتر به رؤیا پناه می برد و رمز مانایی سینمای هالیوود همین است که به جای تکاپو برای برانگیختن مردم آمریکا یا جهان از خواب، سراسیمه در پی تهیهٔ رؤیاهای باشکوه تر و گران تر می رود. اگر سینمای ایتالیا ـ اعم از آنچه نئور ئالیسم نامیده می شود و آنچه در هیچ قالبی نمی گنجد، در فراموشی مانده و جمز منتقدان و سینما گران کسی را با آن کاری نیست، بدان علت است که بزرگان این سینما گمان میبردند باید به بیداری دیگران کمر ببندند و آنان را از خواب برانگیزند، زیرا برآن بودند که ستم و بیداد و نابرابری و فقدان آزادی، زاییدهٔ این خواب آلودگی است و اگر بشر امروز از خواب برخیزد خود را نجات می دهد. از همین رو سینما را از ساحت ادبیات، به ساحت تفکر فلسفی بردند و در پرتو اندیشهٔ دو متفکر بزرگ مدرنیته، کارل مارکس و زیگموند فروید، به ساختن فیلم پرداختند و فراموش کردند که این دو «اندیشه» اگر متناقض نباشند، باری متخالف و متنافرند و جمع بستن آنها همان و در جانب بازندهٔ بازی قرار گرفتن همان. جمع بستن میان مارکس و فروید آرمانی بود ویژهٔ اروپاکه در هیچ کجای جهان نمی توانست صورت بیندد، اما در ارویا نیز به حرمان بدل شد، به ویژه در ایتالیا که سعی بسیاری از مردم و بزرگانی همچون گرامشی مصروف آن شده بود، فرجامی شایسته نیافت و در نیمه راه فرا رفتن فروماند.

یادگار این آرمان حرمانشده برای برخی از کشورهای اروپایی، حکومتهای سوسیال دمکرات و مقادیری آثار هنری است که موزه ها را آکنده اند و برای ایتالیا دورهای شکوهمند از آفرینش در ساخت سینما و ادبیات است و بینشی منتقدانه و تیزبینانه برای بسیاری از سیاستمداران شریف که در تمام جهان انگشت شمارند ـ و اندک متفکران سرسختی که میخواهند زیرکانه از چنبرهٔ امپریالیسم فلسفی بگریزند و همچنان مردم را بهسوی امکان تحقق آن آرمان فرابخوانند. این آرمان حرمانشده چه بود؟ تلاش برای فراهم آوردن و همتافت کردن عدالت ـبر مبنای سوسیالیسم ـ و آزادی جنسی ـ بر مبنای روانشناسی فروید ـ به عبارت دیگر هواخواهان این آرمان میخواستند حکومتی همچون حکومت شوروی داشته باشند که از تمام مزایای اخلاقی و اجتماعی و فرهنگی اروپای غربی برخوردار باشد. هواخواهان این آرمان که در میان سینماگران برجستهٔ ایتالیا نیزکم نبودند و از آن جمله یکی فدریکو فلینی بود، نمی دانستند یا شاید نمی خواستند بپذیرند که جهان با شتاب بهسوی تمدن میکروالکترونیک میرود و در چنین تمدنی، معمارانِ جوامع، مهندسان و فن سالارانند، نه روشنفكران و هنرمندان. به هرحال قاعدهٔ این آرمان، به فرجام در ساحت سینمای ایتالیا، چند استثناء پیداکرد، یکی «دسیکا»ست که «دزد دوچرخه» را برای همیشه از یاد برد و به ساختن فیلمهای مردم پسند روی آورد. دیگری «برتولوچی» است که با مهارت آنچه را در مکتب سینمای ایتالیا آموخته بود با فن آوری و رؤیاسازی و اسطوره پردازی در سینمای سطوت و سیطره (هالیوود) درآمیخت و چند تن دیگر، که مهمترین و فرانگرترین همهٔ آنان فلینی است.

فلینی روزی که به سینما روی آورد، جوانی لاغر و استخوانی بود که هرجا حاضر می شد بوی آمادگی برای شرکت در آرمان پرولتاریا در فضا می پیچید. اما مگر می شود شاعر باشی، نویسنده باشی، بازیگوش باشی و فراتر از همهٔ اینها ایتالیایی باشی و آرمان خود را چندان به جد بگیری که زندگی را فراموش کنی؟ آنها که خود را در ایتالیا فدای یک آرمان ـ خواه سوسیالیسم، خواه فاشیسم ـ کردهاند انگشت شمارند. زندگی با تمام تناقضها، زیباییها، آزادیها، شادخواریها،

سختیها، عشقها، سختگیریهای کاتولیک مآبانه، و افسارگسیختگی ویژهای که میراث رنسانس است، در ایتالیا جریان دارد و نمیگذارد که آرمان مارکس ـ حكومت پرولتاريا ـغلبه پيداكند. آرمان اين فيلسوف اصولي، آنجا غلبه ميكندكه جامعه ذاتاً مستعد بنیادگرایی ـ ارتدکسی ـ باشد و جامعهٔ ایتالیا هـ چـه باشد ارتدکس نیست. در چنین جامعهای که هم بار کلیسای کاتولیک را با تمام تقدس و فضاحت آن بر دوش می برد و هم بار رئسانس و اومانیسم ویژهٔ صدر رنسانس را، و هم به زندگی «رومی»وار قدیم خود خو گرفته است، راهها یا به نیستانگاری منفعل ختم می شود یا به نیست انگاری ستیهنده (فاشیسم) و سینما با اولی میانهٔ بهتری دارد تا با دومی، زیرا همهجا و بهویژه در ایتالیا، سینما به دست کسانی تأسیس شده است که فروید را بر مارکس ترجیح دادهانید و مکاشفات او را به حقیقت حال انسان نزدیکتر دیدهاند، و مگر نه فروید بزرگترین آموزگار و برترین تأویل کنندهٔ کردار و گفتار و معبر خوابهای انسان نیستانگار معاصر است؟ و مگر نه انقلاب فروید هم بی در دسرتر از انقلاب مارکس است و هم با روحیهٔ مردم اسطوره گرای ایتالیا که با آزادمنشی ویژهٔ آیین کاتولیک خو گرفتهاند سازگارنر است؟ البته ماركسيسم به عنوان حجاب اين اسطوره گرايي و آزادمنشي همتافت شده با فرویدیسم، در تمام ابتالیا فراگیر می شود و به قول پازولینی: «در ایتالیا همه مارکسیست هستند همان طور که همه کا تولیک هستند. » فلینی در چنین جامعه و در چنین موقف و موقعی، ظهور کرده است، از این رو در شعر و نثر و سینمای وی، با جهانی روبهروییم درست همچون جامعهٔ ابتالیاکه گویی در رؤیا با واقعیتِ زندگی و مرگ و عشق و سیاست و ... الخ روبه رو می شود. به همین دلیل سینمای فلینی هم واقعگرایانه است هم فراواقعگرایانه؛ هم نمادگرایانه است و هم جامعه گرا. فلینی همچون اغلب هنرمندان ایتالیا نیستانگار است، اما در عین نیست انگاری هم کاتولیک است و هم مارکسیست. به همین دلیل سینمای او همانندِ سینمای اقران و امثالش، پارادوکسیکال است. البته این پارادوکس بر ما دشوار جلوه میکند وگرنه برای فلینی نه تنها متضمن تناقض نیست، بلکه سرشار از زندگی، سرشار از طنز و سرشار از تفکر و تأمل است.

هضم پارادوکس برای ما دشوار است، زیرا همچنان در ساحت اسطوره قرار داریم و به تازگی با نیست انگاری مواجه شدهایم و هنوز نتوانستهایم با آن خنو بگیریم. اما پارادوکسیکال زیستن به یک معنا از ایتالیا به دیگر نقاط جهان صادر شده است. نه تنها هنرمندان که حتی کشاورزان ایتالیا نیز میراثدار رنسانسند و قرنهاست که به سر بردن در ساخت تناقض از لوازم ذات آنهاست. نه در قرن بیستم که در قرن چهاردهم میلادی نیز، مردم فلورانس و ناپل و ونیز و میلان و دیگر شهرهای ایتالیا، از سویی در لذت بردن از حیات و تنعمات دنیوی و غوطه وربودن در شهوات نفس، بیپرواترین مردم بودهاند و از سوی دیگر در ساحت کلیسای کاتولیک به سر برده و هرگز تن به دگرگونی آیین خود نداده و به دنیوی شدن آن گردن ننهادهاند. فهم ظرافت سینمای فلینی به ویژه آنگاه که از نثور تالیسم فاصله میگیرد و به هنر باروک رو میآورد و آن را در سینمای خود احیاء میکند، بدون فهم رنسانس و نتایج و توابع آن در فرهنگ و اخلاق مردم ایتالیا، دشوار است. به ویژه برای ماکه در ساحت بوزینگی به سر میبریم و در مواجهه بیا سینمای جهان، فقط با صورت آن سر و کار داریم و هیچگاه از خود نمیپرسیم فیالمثل چرا فلینی که جاده را مطلع کارنامهٔ خود قرارداده، به ساختن هشت و نیم رو میآورد، وگمان میبریم فلینی قصد تفتن داشته یا همچون کنش پذیران سینمای وطنی، برای شرکت در جشنواره ها از سر فقدان فکر و ذکر، فیلم تدارک می دیده است.

فلینی همچون اغلب معاصران خود، در تکاپوی آن بود که سینما را از ساحت صنعت و سرمایه، به ساحت هنر منتقل کند، اما هنری در تراز زبان که در نسبت با جامعه، تاریخ، ادبیات، آزادی، سیاست و عقلانیت انتقادی باشد. به عبارت دیگر در پی آن بود تا تمام توانمندیهای ذهنی خود را در سینما به ظهور برساند. پرواضح است که چنین تمنایی محال است. اما نباید فراموش کرد که بسیاری از هنرمندان و روشنفکران قرن بیستم در طلب این محال بوده اند و برخی نیز در ایس راه جان با خته اند. همانگونه که فهم آثار فلینی بدون فهم فرهنگ سراسر تناقضی که این

۲۵۰ کارناوال فلینی

سینماگر را پرورده، دشوار است. فهم مشکل فلینی یعنی مواجهه با محال، بدون فهم کل جریان روشنفکری در قرن حاضر بهویژه روشنفکری در اروپا، دشوار مینماید. تنها فلینی نبود که در طلب محال جان میفرسود، تمام هنرمندان بزرگ روزگار ما در همین ساحت بودهاند، زیرا سرسختانه میخواستند هنر خود را، خواه نقاشی باشد، خواه تئاتر، خواه سینما، خواه موسیقی، به زبانی برابر با زبان گفتار و نوشتار بدل کنند که بدون واسطه با مخاطب ارتباط برقرار کند و در غایت ایجاز و اجمال، وسیع ترین قلمرو ممكن از معانی و مقاهیم را دربر بگیرد. پیكاسو، براك، گری، موندریان، کاندینسکی و صدها نقاش دیگر، هـر یک بـه شـیوهٔ خـود می کوشیدند که نقاشی را تا مرتبت بک زبان، که هم توانمندی زبانهای خاص (في المثل آلماني يا انگليسي يا فرانسوي) را داشته باشد و هم در عين حال عام و فراگیر بماند، استعلا ببخشند. بسیاری از موسیقیدانها در همین وادی به آنجا رسیدند که هیچ علامتی بر صفحهٔ نُت ننگارند و عملاً قطعه ای جز سکوت ننوازند. بسیاری از کارگردانهای تئاتر، نمایشنامه راکنار گذاشتند و هیچ دیالوگی را، حتی في البداهه ـ به كار خود راه ندادند و ... اما راه به جايي نبردند و با ديوار محال (ابسورد) روبهرو شدند. این وسوسه از کجا به جان هنرمندان افتاده بود و چـرا مردی به ظرافت و باریک بینی فلینی هم نتوانست در برابر این وسوسه مقاومت کند؟ پرداختن به این مقوله در این مجال تنگ میسر نیست، همینقدر میگویم که روشنفکران و هنرمندان قرن بیستم در گریز از نیستانگاری با «محال» روبهرو شدند و به عبارت دقیقتر از نیستانگاری به دامان نیستانگاری گریختند، زیرا نمی توانستند بفهمند یا نمی خواستند بیذیرند که گریز از نیست انگاری ممکن نیست. فهم این نکته که نیستانگاری حوالت مقدر و تقدیر محنوم بشر مماصر است و از خاص تا عام، همهٔ ما به آن گرفتار خواهیم شد، تنها در اواخر قرن بیستم ـ آنهم برای گروهی به شمار انگشتان دو دست ـ میسر شد، و تازه این فهم به قیمت نابودی برترین جانهای تابناک در عالم هنر و تفکر میسر شده است. روشنفکران و هنرمندان قرن بیستم درگریز از نیستانگاری به هر دری زدند، به انواع و اقسام «ایسم»های فلسفی و سیاسی و هنری و ادبی متوسل شدند و برای نجات خود و دیگران خطرها کردند، اما درنیافتند که این دست و پا زدنها، خود نشانهٔ نیستانگاری است. یکی از دیوانه وار ترین آزمونهای عبث و نیستانگارانه، آن بود که هنرمندان سینما، در پرتو آرای فلسفه درایان، می خواستند سینما را از ساحت تصویر خارج کرده و به ساحت زبان منتقل کنند و هنگامی دریافتند چنین کاری محال است که از سینمای اروپا -اکسپرسیونیسم آلمان، نثور تالیسم ایتالیا، موج نوی فرانسه و ... الخ - چیزی برجای نمانده بود. آلکساندر آستروک در سال ۱۹۴۸ (احتمالاً در نقدی بر همشهری کین) نوشت:

«سینما به تدریج از حاکمیت خودکامانهٔ تصویر، از «تصویر برای تصویر» و از نیازهای بلافصل و مشخص داستان رها خواهد شد. تا به یک وسیلهٔ نگارش به انعطاف و ظرافت زبان نوشتاری تبدیل شود.»

در این توهم «آستروک» تنها نبود و بسیاری از پیروان رولان بارت ـ اغلب مدعیان موج نو ـ منتقدانی همچون پیتر والن که سینمای «گُدار» را رسانهای ارتباطی همچون زبان تلقی میکردند، در این توهم عبث با آستروک اشتراک داشتند و نظریهٔ سینمای نگارشی را پی میگرفتند و در «کایه دو سینما» آن را حتی در باب فیلمهای سطحی و بازاری اعمال میکردند. هر چند نظریهٔ سینمای نگارشی ظاهراً چندان مورد اعتنای نئورئالیستها قرار نگرفت، اما بر آنها تأثیر گذاشت. زیرا «هنر نگارشی» پیش از آنکه دعوی سینما گران فرانسه باشد، مدعای تمام هنرمندان اروپا در عرصههای مختلف هنری بود. فراموش نباید کرد که روشنفکران اروپا هر عنوانی که به خود میدادند و ذیل هر مکتبی که قرارمی گرفتند در آموزه های مارکسیستی، تفسیرهای فرویدیستی و گرایشهای زبانشناسانه مشترک بودند.

فلینی پس از جاده که یکی از درخشانترین فیلمهای تاریخ سینماست، فیلم از پی فیلم، تکاپو میکرد تا موضع نقادانهٔ خود را در نسبت با سیاست و فرهنگ و اخلاق و تفکر در ایثالیا، چنان مطرح کند که یک فیلسوف در یک کتاب مطرح میکند. اما سینما زبان نبود و فلینی این نکتهٔ بدیهی را هربار پس از اکران فیلم

درمی یافت اما گمان می برد نقصی اگر هست متوجه او و فیلم اوست، نه متوجه ذات سینما.

البته پیش از آنکه مرگ او را برباید، ملتفت اشتباه خود شد و از آزمونهای بیهوده دست برداشت و سینمای نگارشی، سبک فاخر، باروک گرایی، هرج و مرح طلبی، انتقاد بدبینانه، ناسزا گویی به کشیشان اعتراف نیوش و بسیاری دیگر از دلمشغولیهای خود را رها کرد، اما به جاده برنگشت. حال آنکه جاده بیش از دیگر فیلمهای وی به سینمای نگارشی نزدیک بود، زیرا به سینما وفادار تر بود و هر فیلمهای وی به سینمای نگارشی نزدیک بود، زیرا به سینما وفادار تر بود و هر فیلم یا بهتر بگویم هر اثری هنری که بهصورت و حدود و امکانات خود مقید تر باشد و به ساحتی که در آن قرار دارد وفادار تر بماند، آزاد تر است و قدرت دلالت بیشتری دارد. امروز در باب جاده می توان چندین و چند کتاب نوشت و آن را از چشم اندازهای گونا گون مورد شرح و تفسیر و تعبیر و تأویل قرار داد، بی آنکه چیزی بر فیلم تحمیل شده باشد، اما فی المثل در باب سانیریکون نمی توان بدون تحمیل، بدون توجیه، بدون دورافتادن از فیلم چنین کاری کرد، زیرا فیلم، خود از قلمرو سینما دور افتاده است و فلینی بسیاری چیزها که در ساحت سینما جایی قلمرو سینما دور افتاده است و فلینی بسیاری چیزها که در ساحت سینما جایی ندارند یا دقیقتر بگویم ورای حدود سینما هستند بر فیلم تحمیل کرده است. البته ابراز چنین نظری در مورد فلینی و برخی فیلمهای آشوب زده و مغشوش و ابراز چنین نظری در مورد فلینی و برخی فیلمهای آشوب زده و مغشوش و آشفتهاش پرمدعایی است.

آیا اگر ما به جای فلینی بودیم و در جامعهای همچون جامعهٔ ایتالیا، زیر چکمهٔ موسولینی و فاشیسم مضحکش که حتی از شکوهٔ دروغین فاشیسم هیتلری بی بهره بود، له شده و آنگاه تازیانهٔ جنگ دوم جهانی و اشغال ایتالیا تبوسط نیروهای متفقین را نه تنها با گُرده که با چشم و گوش و دهان و مغز تباب آورده ببودیم، می توانستیم بر اغتشاش و آشوب درونی خود چیره شویم و از بروز این اغتشاش هذیانی در آثار خود ـ فیلم، شعر، داستان ـ ممانعت کنیم؟

فرصت تأویل فیلمهای فلینی را ندارم ـآنهم در وضعیت فعلی که حتی از یک ویدئوی فکستنی بیبهرهام ـاما به شدت با تأویل ساتیریکون، خسوف، رم و حتی در هشت و نیم براساس روانشناسی شخص فلینی مخالفم. اولاً اثر هنری حتی در

فردی ترین وجه خود، آینهٔ نفسانیت و عقلانیت تمام بشریت است. ثبانیاً فیلینی کوتولهای نبود که همچون فیلمسازان وطنی فقط به خود و اوهمام حقیر خود بپردازد. فلینی با از سرگذراندن فاجعهٔ فاشیسم و جنگ دوم جهانی و مواجه شدن با بحران اقتصادی ایتالیا، از آینده هراسان شد و به ذهن و ضمیر خود په برد و هنگامی که به عالم سینما وارد شد هر چه تلاش کرد با نثورثالیسم یگانه شود و به یاری «انسان» بشتابد، نتوانست بر هراسی که از آینده داشت غلبه کند. به خود یناه برد و از چشمانداز خود به «خود» و «ایتالیای خود» پرداخت. ایتالیایی که از یک سو در برزخ کابوس فاشیسم و رؤیای رم باستان اساطیری به سرمیبرد و از سوی دیگر در تنگنای فقر و انحطاط دست و پا میزد و دستی به دامن مارکسیسم و حزب کمونیست ابتالیا و دستی به دامن پاپ و آیین کاتولیک، سرگردان بود و در عین حال از مسخرگی و نوشخواری و پیپروایی جنسی هم غافل نمیشد. فلینی این ایتالیا را در خود داشت و من برآنم که فراتر از همقطاران سینماگر خود ـ پازولینی، روسُلینی، آنتونیونی و حتی المی ـ بزرگنرین مظهر ایتالیا در ساحت سینما بود. دیگران هر یک وجهی از وجوه متناقض ایتالیا بودند، اما فلینی تمام وجوه را در خود و سینمای خود متجلی کرده بود و اغتشاش حاکم بر هنر وی از

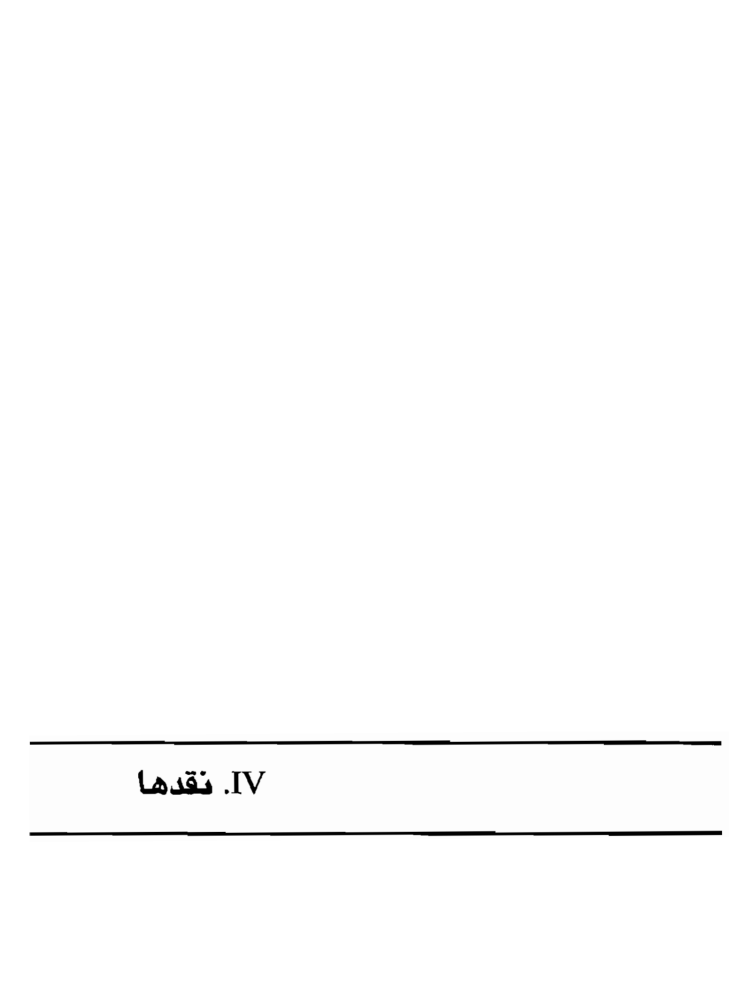
فلینی بود که تمام گذشته و حال ایتالیا را در سینمای خود به ساحت تأویل برد و حتی به قلمرو آیندهٔ سرزمین خود ـ و بلکه جهان ـ قدم گذاشت، در شهر ذنان فلینی در جامهٔ مارچلو ماسترویانی به آینده سفر میکند و غلبهٔ احتمالی فمینیسم را ارزیابی میکند. یک تمدن فمینیستی چگونه تمدنی است؟ آیا سرشت زنان قابل تغییر است؟ آیا زمین به قلمروهایی گسسته بدل خواهد شد که برخی در اختیار پیروان مذهب اصالت زن و برخی در اختیار پیروان اصالت مرد باشند؟ آیا فمینیسم در پیافکندن تمدن مطلوب خود اغراق نمیگوید و راه گزاف نمیپوید؟ یک مرد، یا یک زن. بیرون از هیاهوی فمینیسم و به دور از تحزب ویژهٔ فمینیستی در چنان تمدنی چه جایگاهی دارد؟ فلینی با طرح این پرسشها بی آنکه بخواهد با در چنان تمدنی چه جایگاهی دارد؟ فلینی با طرح این پرسشها بی آنکه بخواهد با فمینیستها بستزید، با طنزی شفاف و بدون ابهام هم تمدن مردسالار کنونی را به

۲۵۴ کارناوا*ل فلینی* 

مسخره میگیرد و هم تمدن زن سالار آینده را ریشخند میکند، زیرا هیچ یک انسانی نیستند و به سرشت انسان توجهی ندارند. فلینی در پردهٔ طنز و تمسخر میگوید نیاز زن و مرد به یکدیگر نیازی فطری و غریزی است و انکار این نیاز به معنی نابودن کردنِ کودکی، رؤیا، جنسیت، مهر مادری، عشق و دیگر وجوه سرشت آدمی است.

و اگر تمدن فمینیستی بر مبنای نفی این سرشت باشد، مضحک ترین تمدن تاریخ بشر خواهد بود. فلینی دلیرانه و با صراحت میگوید: این زن است که به طبیعت یاری می دهد تا او (زن) را در ساحت زنانگی نگه دارد. این زن است که خود را زن می خواهد و زن می پستدد، مردها زنانگی را نیافریده اند.

تردید ندارم که مقالهام در باب فلینی به اغتشاش زندگی و هنر فلینی است. فلینی بزرگتر از آن است که در یک مقاله و حتی در یک کتاب حجیم مهار شود و تن به بنی تجلیل و تأویل بسپارد. فرّارترین سینماگر تاریخ را، چگونه می شود با کلمات، محدود و مقید کرد؟ حرفها ضد و نقیض، فیلمها ضد و نقیض، زندگی ضد و نقیض، ... نه! امکان پرداختن به فلینی و سینمای فلینی هیچگاه چنانکه باید و شاید برای هیچکس فراهم نخواهد شد. باور کردنی نیست که سازندهٔ جاده، همان سازندهٔ کلاانوا باشد، یا سازندهٔ ولگردها همان سازندهٔ هشت و نیم ... اگر فورد حماسه سرای سطوت و سیطره و آفرینندهٔ اسطوره هاست، اگر بونوئل مرثیه سرای امتناع رستگاری انسان معاصر است، فلینی هجاگوی بزرگ اسطوره و انسان است، نه پروای سطوت و سیطره دارد نه حتی محال بودن رستگاری انسان را به چیزی می گیرد. فلینی با شجاعتی کم نظیر هیچ و پوچ بودن تاریخ بشر را از عهد رم باستان می گیرد. فلینی با شجاعتی کم نظیر هیچ و پوچ بودن تاریخ بشر را از عهد رم باستان تا فردای تمدن فمینیستی برملا می کند و به باد ریشخند می گیرد و از این حیث حتی از ساموئل بکت بزرگ، گرانسنگ تر است. □





# تلاش برای خودباوری روشناییهای واریته (۱۹۵۰)

## ن فرانک بورک

روشناییهای واریته (۱۹۵۰) اولین فیلمی است که فلینی به کارگردانی آن می پردازد. (نام فیلم به روشناییهای «واریته» یا تئاتر واده ویلیه اشاره دارد.) گرچه آلبرتو لاتوادا نیز کارگردان دیگر فیلم است، ردپای فلینی در جای جای فیلم کاملاً مشخص است. به علاوه، هنگام بحث دربارهٔ فیلم، فلینی تألیف خویش را با قدرت و شدت بیان کرده است: «داستان اصلی را من نوشتم و بازیگران را نیز من انتخاب کردم.

به علاوه، فیلم یاد آور مسائل تکراری بسیاری است که در گروه واده ویلیه دیده بودم...

به خاطر ندارم چه قسمتهایی را من کارگردانی کردم و چه قسمتهایی را لاتوادا، اما فیلم را متعلق به خودم می دانم. »

### الگوي مركزي

فیلم با نمایی از ساعت شهر آغاز می شود. ساعت در حال نواختن است. دوربین به سرعت به سوی تصویر پیرمردی قوزی حرکت می کند و او دوربین را به نمایشی در بیرون تثاتر که بازی چکو را تبلیغ می کند راهنمایی می کند. ناگهان دوربین داخل تئاتر است و از فاصلهای دورب و بعد با نمای نزدیک منایش را نشانمان می دهد. باز هم با حرکتی ناگهانی دوربین روی صحنهٔ تئاتر است و از دید بازیگر تماشاگرانِ نمایش را نشان می دهد. حال دوربین جزوی از گروه نمایش چکو است و مانند چکو درگیر بازی.

در این لحظه دو قطب مرکزی فیلم بنا نهاده می شوند: دنیایی بر پایهٔ عرف (زمانِ ساعت و زنگ آن) و جبرِ فیزیکی (سنِ زیاد و معلولیت پیرمرد)، و دنیایی از سرگرمی و «آزادی» که می توان در آن زنجیر واقعیت را به دور افکند. به علاوه، پیروزی نمایش و بازی در هر روند روایی فیلم تکرار می شود: حرکت جغرافیایی از استانها به ژم، رشد لیلیانا از بچهای روستایی به هنرپیشهٔ لوند و خودخواه نمایشهای کمدی پارمسانی، و تلاش چکو، با کمک لیلیانا برای ترک ملینا و گروهش برای پیگیری انواع «روشناییهای» مصنوعی یا آرمانها.

### از استانهای دورافتاده به رُم

استانهای دورافتاده به صورت دنیایی از فعالیت فیزیکی (به خصوص پیاده روی)، نیازها و روندهای فیزیکی (گرسنگی، تشنگی، خوردن و نوشیدن) و محیط فیزیکی (گرمای طاقت فرسا، باران شدید و غیره) ترسیم شده اند. به علاوه، در این استانها گروه نمایش اسیر جبرهای عملی است: برنامهٔ قطارها، برنامهٔ اجرای نمایش، هزینه ها، قراردادها، تعهدات تجاری. (البته این بدان معنی نیست که چکو و همکارانش از وضع موجود ناراحت نیستند و سعی نمیکنند که از این

محیط و جبرش خلاص شوند.) برعکس، ژم ایفای «خیال جهانی» است. ژم پاتوق هنرمندان است، پُر است از کابارههای منحط، تمرینها و اجراهای صحنهای، و مجمعی است برای هنرمندان بوهی سراسر کشور که همه در دیدی خصوصی از هنر و شعار هنر برای هنر غرق شدهاند. (تجلی همهٔ اینها آن طراح رقص مجاری است که نمی تواند «اهمیت عظیم» هنر بالهاش را به رقاصانش منتقل کند و از همهٔ آنها مجسمه گونهای می سازد!) اوج مرحلهٔ رم نمایش کمدی پارمسانی است که روح توهم مکانیکی و سرگرمی بر آن غالب است.

دنیای رُم لیلیانا و چکو را در تاری از خیال به تله می اندازد. آنها دیگر قادر نیستند که رابطه ای واقعی باکسی داشته باشند. گرچه ممکن است در پایان هریک از حضور فیزیکی در رم دست بکشند، هیچکدام از قلمرو خیالِ محض و داستان دست بردار نیستند.

#### ليليانا

خواستهٔ لیلیانا از ابتدا ترک خانه، خانواده، علایق شخصی و پیوستن به دنیای خیالی چکو است. به بیان صحیح تر و دقیق تر، هدف او گسستن از خود بودن و «ستاره» شدن است: خلق و فرافکنی آرزوهای دیگران. بنابرایین حرکت او از واقعیت به خیال در از کف دادن هویتش نمود می بابد. او مجبور است کاملاً به مردان اتک داشته باشد؛ چکو، کونتی و پارمسانی. او برای شکوفایی استعدادهایش تلاش کمی میکند، بنابراین رمز موفقیتش در انعکاس آنچه در بالقوه دارد نهفته است. او در ابتدای فیلم انرژی و استقلالش را قربانی میکند تا قسمتی از دکورِ نمایش کمدی پارمسانی باشد. عینی شدن روزافزون او هنگامی نمود می بابد که لباسش را که روی آن حرف «ل» نقش بسته کنار میگذارد، یا هنگامی که چکو نام او را از آنتونلی به «لیلی» تغییر می دهد، یا زمانی که او مدل هوی کوتاه و استواری را در میان فیلم انتخاب میکند و لباسهایش را برای دوخت

به خیاط میسپارد. در واقع، او تصویر خود و زنانگیش را قربانی میکند.

نابودی هویت لیلیانا با بیگانگی او نسبت به آنچه اطرافش میگذرد همراه است. اولین باری که او را می بینیم او در میان تماشا گران ایستاده است و قدرتی حیرت انگیز در ایجاد ارتباط دارد. اما در نمایش کمدی پارمسانی او از تماشا گرانش کاملاً جدا افتاده است و در پایان نمایش پرده او را از تماشا گران دورتر هم می سازد. در صحنهٔ پایانی او حتی از چکو نیز گسیخته و با پالتوی پوستش که مناسب هوای روز هم نیست در کوپهٔ قطار سفر جدایی را طی میکند.

### چکو

همانگونه که رؤیای ستاره شدن ذهن لیلیانا را می رباید، چکو در رؤیایش اسیر لیلیاناست. به این ترتیب او شباهت زیادی به شخصیت دکتر آنتونیو در فیلم دیگری از فلینی دارد (که آن نقش را نیز پپنیو دفلیپو ایفا کرده است.) که شیفتهٔ آنیتا اِکبرگ است.

طبیعت رابطهٔ چکو ـ لیلیانا در اسم آنها نهفته شده: «چکو» از کلمهٔ معنی «کور» مشتق شده و واضح است که جذابیت لیلیانا، چکو را کور کرده است. باید اشاره کنیم که گرچه اسم لیلیانا یادآور نام اساطیری لیلیت، نماد اغوای شهوانی است، آمادگی خود چکو در اغوا شدن است که لیلیانا را به شخصیتی لیلیتوار بدل میسازد، در واقع، قلیتی باور ندارد که زن ریشهٔ همه شرارتهاست! طی قیلم، چکو دیگر لیلیانا را آنگونه که هست (دختر جوان جذابی که ممکن است عشقش را، زیبایش را و جسمش را به او ارزانی کند.) نمی بیند و لیلیانا را به نمادی از پیشرفت خود بدل می سازد. تا زمانی که به ژم می رسند، لیلیانا (در ذهن محکو) به کلیدی برای شهرت، خلاقیت هنری، ثروت، قدرت و غیره بدل شده است. لیلیانا به نمادی از جوانی از دست رفته نیز بدل شده، دورانی که چکو باور دارد که با داشتن لیلیانا می تواند بازیس بگیرد.

همانگونه که فلینی تصریح میکند، میل وافر چکو به تو هم و تحریف و جعل مسئله ای روانی ـ ذهنی است. او سرش را از بقیهٔ بدن جدا میکند و دکسههای بارانیش را تا بالا میبندد. او با به سرگذاشتن کلاه برهٔ مسخره ای توجه بیشتری به سرش معطوف میدارد. و ملینا در ابتدای فیلم با لمس کردن پیشانی او مشخص میکند او سری مریض و تبدار دارد.

در لحظات مهم از کف دادن واقعیت تأکید بر سرِ چکو است. سر، هنگامی که لیلیانا به آن نزدیک می شود و در قطار با چنر به چکو ضربهای می زند نسبت به او آگاه و بیدار می شود، توسط او تسخیر می شود ـ هم بدنی و هم روانی ـ به خصوص هنگامی که لیلیانا سر چکو را در دست می گیرد و می بوسد. لیلیانا سر چکو را با تخیلات واهی دربارهٔ شکوه نمایش پُر می کند («چه موفقیتی در پیش است!... در هر تماشا خانه ای که اجرایی داشته باشیم. اسم من آن بالا، درشت... کنار اسم تو روی تابلوی آگهی.»)

در این صحنه او چنان سرگرم تخیلات است که حتی صدای تشویق تماشا گران را می شنود. در انتها سر چکو توسط لیلیانا متلاشی می شود؛ لیلیانا اعلام می کند که چکو را ترک خواهد کرد و چکو غش می کند.

تا پایان فیلم، گرچه چکو به زندگی آگاه برمی گردد، هنوز درمان نشده است. در واقع در صحنهٔ پایانی او کاملاً در وهم و خیال غرق شده و به لیلیانا می گوید که موفقیت حیرت انگیزی کسب کرده است. وانمود می کند که گروه نمایشش بالهای ونیزی اجرا خواهند کرد. به ملینا می گوید که او را دوست دارد، و در همان زمان با دختر جوانی با گرمی صحبت می کند و وانمود می کند که دختر سر صحبت را باز کرده و لاف می زند که مسئول گروه نمایش است، درحالی که در بهترین وضعیت بازیگری بیش نیست.

در نتیجه چکو باز هم به همان خیالات قبلی خود متوسل شده است. حال دختر جوان جای لیلیانا راگرفته و به نمادی از جوانی از دست رفته، زیبایی و عشق بدل شده است. بدتر از همه چکو دیگرقادر نیست بین واقعیت و داستان مرزی

قائل شود. او از همه وقت کورتر و توهم زده تراست و همهٔ جهان را به صحنهٔ نمایش و خود را به آتراکسیون اصلی بدل کرده است.

روشناییهای واربته مقدمهٔ مفیدی بر آثار فلینی است. حتی خود نام فیلم علاوه بر اشاره به دنیای توهم، چشمی به فراوانی، تنویر و هنر دارد \_ مسائلی که مورد توجه اصلی فلینی هستند، به ویژه در فیلمهای مثبت او مانند شبهای کابیریا،هشت و نیم، و ژولیت ارواح. مسئلهٔ خود اغوایی و توهم مایهٔ اصلی فیلمهای اول و منفی فلینی است که به عنوان مانعی برای رشد حتی در فیلمهای متأخر فلینی نیز تکرار میشود، و مسئلهٔ بیگانگی نسبت به خود یا سر، گریبانگر اغلب شخصیتهای مهم فلینی چون ایوان و واند در شیخ سفید و سناپوراتز در شهر زنان است.

گرچه روشناییهای واریته از نظر تکنیک، سبک سینمایی محافظه کارانهای اتخاذ میکند؛ لحظاتِ آغازین که دوربین به عنوان «شخصیت» اصلی معرفی میشود به نقش پیچیدهٔ چشم دوربین در فیلمهای دیگر فلینی اشاره دارد.

ترجمه محمدعلى نجفى





# واقعیت «واقعی»، واقعیت «خیالی» ولگردها(۱۹۵۳) و جاده (۱۹۵۴)

#### 🗖 جان راسل تيلور

Vitteloni (عنوان ایتالیایی ولگردها) به آدمهایی اطلاق می شود که بی هدف و بی مبالات هستند، اما الزاماً بد نیستند، تنها دل آزرده و بی قرارند. خود فلینی و دو فلیمنامه نویس ثابت او پس از این فیلم، یعنی انیو فلایانو و تولیو پینه لی، همه در جوانی چنین حالتی را تجربه کرده اند و موضوع فیلم بر آمده از شبی است که دور هم به خاطرات جوانی و ماجراجوییهای قدیم می خندیدند و اندوه روزگار از دست رفته محرک نوشتن فیلمنامه بوده است. بنابر این فیلم به شدت اتوبیوگرافیک است؛ اما نه به این معنی که تمام جزئیات واقعاً همانی هستند که بر فلینی، فلایانو یا پینه لی گذشته است بلکه توصیف این گونه زیستن که آخر معلوم می شود روشی بسیار بدرد نخور است ـ از درون وجود آنها سرچشمه گرفته است.

اما نظر خودِ فلینی دربارهٔ فیلم ولگردها چیست؟ در این مورد نظرات گونا گونی

وجود دارد، اما بهطور خلاصه و تنها با قضاوت از روی فیلمنامه، چند نتیجهٔ اجتماعی بهدست می آید.

بِه عنوان مثال، فیلم شاید هجو اجتماعی سادهای باشد دربارهٔ جوانان سرکش با پایانی خوش، یعنی نهایتاً دو شخصیت اصلی اصلاح میشوند و ابتدا شادمانه وظایف پدری و سپس زندگی سازندهٔ نوینی را در جایی دیگر پیش میگیرند. فیلم می تواند تصویر تلخ نسلی از دست رفته باشد، که در جهان نوین از ریشه هایشان گسسته شدهاند و ایمان پابرجا و ثابت نظام اجتماعی را از کف دادهاند. فیلم می تواند تقبیح خرده بورژوازی فاسد باشد. برای هر کدام از این دیدگاهها، می توان از فیلمنامه دلایلی فراهم آورد اما خودِ فیلم همهٔ این دیدگاهها را پس میزند. این دیدگاه، بلافاصله با نحوهٔ کارگردانی بازیگران آشکار می شود: هر چند هیچ کدام از بازیگران به گونهای به بازی گرفته نشدهاند که فهرمانی درخشان را مجسم کنند اما در همین حال هیچ یک نیز به شکل آدمهایی شرور و دو رنگ به تصویر کشیده نشدهاند، حتى برخلاف آن، به شكل موجودات انساني دوست داشتني اما ناقص به تصویر درآمدهاند. «پایان خوش» زندگی سردستهٔ گروه، فاستو را نیز نمی توان از صورت ظاهر آن قضاوت کرد: آخرین نمای او که کودکانه با پسر نوزادش زیر نگاه نگران همسرش بازی میکند، این نکته را روشن میسازد که کودک برای او تنها یک اسباب بازی جدید است، و هیچ چیز واقعاً عوض نشده است. و اگر فیلم را رسالهای اخلاقی دربارهٔ دوران خودمان بدانیم، می توان دید که فیلم چگونه صحنه به صحنه از آدمهایش طرفداری میکند و خواسته یا ناخواسته نظر ما را نیز نسبت به آنها عوض میکند و از ما میخواهد که به جای سر تکان دادن با تأسف، با آدمهای فيلم همدلي كنيم،

اولین شگردی که برای برانگیختن این همدلی بکار گرفته می شود برخورد انعطاف پذیر و ذهنی با زمان است. زمان فیلم زمان «ولگردها» است، نه زمان ما. زمان می تواند ناگهان بسط پیدا کند و رقصی فی البداهه در خیابان، یا بازی فی البداهه با تیله سنگی را در برگیرد. زمان می تواند قربانیانش را در خلائی

عذاب آلود در برابر خروش بی هدف و پر خشم دریای سرد و طوفانی به صلابه کشد. به همین ترتیب زمان می تواند کوتاه شود، همچون زمانی که دوربین در حرکتی نرم و خلسه آور و سبکبال در فصل رقص پر اهمیت فیلم می چرخد، می دود و موج می زند و همهٔ آدمها را می بلعد تا در خیابانهای خالی و غریب رهایشان کند. ما همراه آنان هستیم، و این شگرد در واقع چنان نیست که احساس شود. و هر چه فیلم جلو تر می رود، بار این شگرد سنگین تر می شود چراکه آدمهای داستان از بار مرضهای شفا نایافته و فرصتهای از کفرفته سنگین تر می شوند تا جایی که ملاقاتهای گاه و بیگاه مورالدوی سرخوش و خاموش، آرامترین و حساسترین آدم دسته با پسرک رمزآلود کارگر راه آهن (تجسد خندان معصومیت) به آنجا می انجامد که مورالدو گروه را پنهانی به قصد شهر ترک می کند. حس فرار که با تسریع عمدی و نرم قطار بیان می شود کاملاً ملموس است.

ماجرای بحرانی مورالدو ـ رودررویی او با پسرک معصوم که نهایتاً به تصمیم او برای ترک کامل رفتارهایش میانجامد ـ آخرین مورد از موارد متعدد است. تقریباً تمام ولگردها در جایی از فیلم خود را رو در رو با چنین موقعیتی می یابند و همهٔ آنها بجز مورالدو از این برخورد بحرانی روی می گردانند. برای فاستو، این برخورد، از آن ازدواجی است که به سمت آن رانده می شود و درست در لحظهٔ آخر از آن می گریزد.

قواعد شنتی که او نهایتاً در آن درغلطیده مستلزم تصمیم گیریی است که او از آن سر باز می زند و پدر بودن حسی است که به زودی او را خسته خواهد کرد. آلبر تو از فرار خواهری که عاشقانه می پرستدش ـ با معشوقش ـ در سحرگاه پس از مجلس رقص، درهم می شکند اما حتی در اوج اندوه نیز به اعمال سابقش ادامه می دهد ـ (جالب اینکه در این مقطع او برای مجلس رقص کلاه زنانه بر سرگذاشته و لباس دههٔ بیست را بر تن کرده است)؛ دیگر نمی توان بین آنچه حقیقی است و آن چه متظاهرانه تمایزی قائل شد. لئوپولدو شاعر نوپا زمانی که درمی یابد هنرپیشهٔ پیر که در شهر برنامه اجرا می کند و ظاهراً به اشعار او علاقمند است، تنها از نظر جنسی به در شهر برنامه اجرا می کند و ظاهراً به اشعار او علاقمند است، تنها از نظر جنسی به

او علاقه دارد، سرخورده می شود. اما هر چند همهٔ آنها مجبور هستند باگونهای با واقعیت ناخوشایند دربارهٔ خودشان و جهانی که در آن می زیند رو در رو شوند، تنها مورالدو است که حقیقت را درمی بابد و از آن سود می جوید تا پیش رود: دیگران از پذیرفتن واقعیت سر باز می زنند، آن را پنهان می کنند و چنان به زندگیشان ادامه می دهند که انگار هیچ اتفاقی نیفتاده است. این گروه حکم پیتر پّن را دارند، همواره بچه می مانند و هیچگاه بزرگ نمی شوند.

یا، چنانکه ژنهویو آژل در شگردهای ظبنی به فراست بیان میکند، ولگردها می توانسد گونه ای او Grand Meaulnes باشد: این مقایسه دقیقاً حساسیت اعجاب آوری است که رویگردانی فلینی از اینگونه زیستن را نمایان می سازد؛ زندگی انسانی که هر چند دیگر معصومیت کودکی را ندارد اما نتایج تجربه و مسؤولیتهای ناشی از درک تجربه را نیز نمی پذیرد. البته این دیدگاه و نیز ظاهر فیزیکی فیلم بسیار رمانتیک است: خیابانهای واقعی که شکل صحنههای باروک متروک را به خود می گیرند؛ خاکستریهای ظریف و منتشر راه آهن و گریز صبحگاهی مورالدو؛ صحنهٔ بی رحمانهٔ کنار ساحل؛ نور پردازی کم و بیش اکسپرسیونیستی فصلهای تئاتر؛ حرکتهای پیچ در پیچ تقریباً غیرقابل تفسیر که طی صحنهٔ رقص امپرسیونیستی بر پردهٔ سینما نمایان می شوند. در واقع، ولگردها که پس زمینهٔ واقعی زندگی آنها بسیار پیش پا افتاده و یکنواخشخصیتی گذشته که حال راوی است او مرگ و غیرمنتظره و بیانناشدنی زندگی میکنند که کم و بیش به اندازهٔ سرزمین دست نیافتنی آلن فورنیه، زیباست.

در این فیلم نیز همچون دیگر آثار فلینی، شگردهای تکنیکی او برای دستیابی به تأثیرات مورد نظرش در اساس بسیار ساده هستند اما بکارگیری این اصول ساده اغلب بسیار پیچیده است. فیلمهای فلینی حول تعدادی صحنههای طولانی و ساکن شکل میگیرند که زمان آنها همزمان با زمان آدمهای فیلم است: فلینی نه تنها ما را به تنظیم احساسمان از زمان با احساس آدمهای فیلم از زمان، تشویق میکند، حتی ما را به این کار مجبور میکند. به این ترتیب در تغییرات مداوم محل، قطعهای

نقدها

هنرمندانهٔ فصلهای جداگانه به هم یا چیزهایی شبیه به اینها هیچ راه گریزی نیست: زمانی که با فضای کلیدی از فیلم همراه می شویم، به وسواس تا انتهای آن همراهش باقی می مانیم. فلینی عاشق این است که صحنه را با یک نمای طولانی آغاز کند و به فوریت فضا، تعداد آدمهای درگیر و موقعیت مکانی آنها را نسبت به یکدیگر (و تلویحاً موقعیت عاطفیشان) و نسبت به محیط روشن کند. پس از انجام این کار (مانند صحنهٔ کنار ساحل، یا پیامد مجلس رقص) تصویر نزدیکتری می گیرد تا بازیگرانش را دقیق تر بررسی کند. چهرهها برای او جذاب هستند می گیرد تا بازیگرانش را دقیق تر بررسی کند. چهرهها برای او جذاب هستند کارگردانی به اندازهٔ فلینی به این موضوع اهمیت می دهد. او تمام دیوارهای اتاق کارش را از بالا تا پایین با عکس می پوشاند، سپس هر روز تعدادی را حذف کارش را از بالا تا پایین با عکس می پوشاند، سپس هر روز تعدادی را حذف کارش را از بالا تا پایین با عکس می پوشاند، سپس هر روز تعدادی را حذف با آنها زندگی می کند. سپس با توجه مفرط به حالت فیزیکی چهره، هنرپیشه هایش را برمی گزیند ـگاهی آدم شک می برد که چهره، در چشمانداز نمادین برای او بهایت است، شیئی که هم به خودی خود هویت دارد و هم می تواند نشانی از چیزی فراتر باشد.

در دلگردها چهرهای که همه آن را به خاطر می سپرند چهرهٔ آلبرتو سوردی است؛ صورتی پفکرده، اندوهبار، آسانگیر و به نحوی اجتناب ناپذیر مضحک، و در صحنه ای که او در فراق خواهر گمشده اش می گرید چهره اش دارای همه این حالت هاست و علاوه بر آن تأثر آور است. هنرمندان بسیاری از این حالات به خوبی سود جسته اند ـ و در حال حاضر لاجرم همهٔ آنها را تحت عنوان هنرمندان «چاپلینی» می شناسیم. این واژه، بی شک به کار توصیف شخصیت جلسومینا می آید، آواره ای در فیلم بعدی فلینی، جاده که البته نقش او را همسر فلینی، جولیتا ماسیانا بازی می کند و میان تمام آثار فلینی، صاحب بیادماندنی ترین چهره هاست. ستمکشی همیشگی که «همراهش» زامپانو، او را به خشونت آمیخته کرده است و ستمکشی همیشگی که «همراهش» زامپانو، او را به خشونت آمیخته کرده است و هیچکس دیگر برای او اهمیتی قائل نیست و با وجود همهٔ اینها، سرخوشی و

۲۷۰ کارناوال فلینی

صفای فرانسیسکن (این واژه از خود فلینی است)اش را همواره حفظ میکرده، همین چهره و شخصیت بود که عواطف همهٔ جهان را تسخیر کرد، چهرهای که به هزار و یک دلیل چندان مناسب فیلم نبود؛ همین چهره بود که برای نخستین بار فلینی را قادر کرد که دلِ تماشا گران انبوه را به چنگ آورد. جاده با وجود بودجهٔ اندکش، فروش سریع و بسیار خوبی داشت و شاید به همین دلیل، منتقدین چندان بدان توجه نکردند.

اما جاده، صاحب خصوصیاتی است بسیار فراتر از تنها یک چهرهٔ به شدت گویا و یک شخصیت بسیار رقت انگیز ـ و شاید امروز موقعیت بهتری باشد برای شناخت منزلت آن تا زمان ساخته شدنش.

باز هم، توازی با Le Grand Meaulnes روشنگراست: داستان، تـا جـایی کـه مى دانيم ملهم از نخستين خاطراتي است كه فليني براى ما بيان كرده است: خاطرات تعطیلات دوران کودکی در خانه مادربزرگش در گامبتولا، جایی که کولیها هنوز هم خانه بدوش زندگی میکردند و تماشای بازی بازیگران دوره گرد تفریح اصلی ساکنین ناحیهای دورافتاده و فقیر بود. در حالیکه دستمایهٔ فیلم ولگردهاکه ریشه در خاطرات جوانی فلینی در ریمینی دارد، هیچگاه از واقعیت مـلموس، برخلاف حس و حال نوستالزیک آن واقعیت فاصله نمیگیرد، هر چه که در زندگی فلینی به عقب باز میگردیم پیوند او با واقعیت ضعیف و ضعیف تر می شود. در ولگردها چشماندازها می توانند بیانگر «حالتهای روحی» هم باشند اما در عین حال از دید واقعگرایانه نیز پذیرفتنی هستند در جاده هر چند تصاویر «واقعی» هستند، به این ممنی که فیلم در مکانهای واقعی ساخته شده است و نه همچون فیلم شبهای سفید ویسکونتی و شهر ایتالیایی برف گرفتهٔ آن که در استودیو بازسازی و فیلمبرداری شده است، اما این تصاویر به گونهای برگزیده و تصویربرداری شدهاند که وجه «بازتاب درونی» آن بر وجه واقعیش (که به حداقل رسانده شده است) غلبه دارد. (جاده، درواقع نمایانگر حداکثر بکارگیری این حالت از جانب فلینی است.) به همین ترتیب، در جاده، آدمهای فیلم به نحوی بارزتر وجوه گوناگون شخصیت خود فلینی را بیان میکنند و خود فلینی هم به تفصیل در این باره سخن گفته است، هر چند او هیچگاه از ادعایش مبنی بر واقعگرا بودن دست نکشیده است («تعداد زامپانوها در جهان بیشتر است تا دزدان دوچرخه.»)

درواقع، جاده از تمام فیلمهای دیگر فلینی صریح تر است، حکایتی سر راست که به همین سبب یا طرفداران دوآتشه دارد یا مخالفان پر و یا قرص. شخصاً تا اندازهٔ زیادی نسبت به این فیلم برخلاف مشکلات ساختاری آن، نظر مساعد دارم چراکه به نظرم این فیلم در میان آثار فلینی، بیش از همه هویت او بهعنوان یک متفكر را بيان مىكند. فيلمنامهٔ فيلم تنها طرح مختصرى است از فيلمى كه او در ذهن دارد، درست برخلاف فیلمنامه نویسانی که ابتدا می نویسند و سپس به سختی می کوشند تا موضوعی پرداخت شده را به زبان سینما ترجمه کنند. معتقدم که هر كارگردان قابلي مي توانست از فيلمنامهٔ ولكردها فيلمي جذاب بسازدكه به گونهاي متفاوت از فیلم فلینی همان اثر گذاری را داشته باشد، اما شک دارم اگر کس دیگری جنز فلینی جاده را میساخت، فیلم کسلکننده و پرمدعایی از آب درنمی آمد. اما فیلمنامه ـ حظ داستانی و گفت وگوها ـ تنها رشته ای بوده است از کلافی پیچیده که در ذهن فلینی وجود داشته و اکنون به تصویر کشیده شده است: فیلم داستانی است که با نگاهی خاص تصویر شده است ـ یک سمفونی از خاکستریهای آرام،که دوربین مارتلی به زیبایی شکارشان کرده است؛کلافی رنگارنگ از صدا و موسیقی ـ و نه البته تنها تم جلسومیناکه در سراسر دنیا میلیونها نسخه از صفحهٔ آن فروش رفت؛ سفری از درون چشماندازهای زمستانی تیره و شبح واركه انگار به اين جهان تعلق ندارند. از آنجاكه فيلم مجموعهٔ اين چيزهاست، آنهم به گونهای همزمان و پایدار، این فیلم به هر صورتی که دربارهٔ ایدههای پنهان آن بیندیشیم، یک شاهکار است؛ در سینما، مهم نیست که فیلم از کجا آغاز میشود، مهم این است که تاکجا پیش میرود.

جی . بی کاوالرو جملهٔ مشهوری دارد که توصیف داستان جاده است: «تاریخچهٔ خیالی یک ماه عسل اندوهناک با اعتراف به عشق پس از مرگ معشوق.» که به جای خود معتبر است. جاده، همچون ولگردها از تعدادی فصول مهم تشکیل شده است که آدمهای داستان را رودرروی حقیقت قرار میدهد اما این بار تنها دو آدم اصلی وجود دارند، جلسومینا و زامپانو، و بحرانهای رودررو که از روایت آنها پرهیز نمی شود، ابتدا برای زن و پس از طفره رویهای فراوان برای مرد، رمزگشا می شوند.

حرکت اصلی فیلم، حرکت جلسومینا از معصومیت به سمت نیک کرداری است که به واسطهٔ برخورد شهودی با مذهب در مسیری که پیش تر آغاز گشته است؛ برخورد با رنج (کودک بیمار در جشن عروسی)؛ درک نقش زن در مقام همسر (در صومعه) محک زده می شود. برخورد دیگر، رو در رو شدن با خشونتِ مرگ است، زمانی که زامپانو، ایل ما توی بندباز چابک به گمان زامپانو خبیث درا که دائماً سرراه آنها سبز می شود، به قتل می رساند. درک زامپانو از خویشتن خویش و نقش وجودیش آرامتر و مشکلتر حادث می شود؛ لحظه های اساسی زندگی او چنین است: ابتدا همراه بردن کم و بیش ناخواستهٔ جلسومینا، سپس رها کردن او پس از کش و قوسهای فراوان درست در آستانهٔ عشقی که درک نمی کند و نهایتاً رو در رو شدن او با واقعیت، پس از مرگ جلسومیناست که او تنها می ماند و بر ساحل دریایی تاریک و حزن انگیز می گرید.

الگوی نمادین داستان، بسیار دقیق چیده شده است: با استفاده از واژههای افسانهها می توان داستان را داستان دیو و دلبر دانست: دیو -البته بسیار دیر هنگام - به واسطهٔ احساساتش نسبت به دلبر دگرگون می شود؛ با استفاده از واژه های حکایات می توان آن را داستان مرد بد تنومندی دانست که آخر تحت تأثیر عشق زنِ خوب متحول می شود. در واژه های مذهبی، داستان چگونگی رستگاری دو روح را باز می گوید، یکی از طریق درک و فداکاری، دیگری به واسطهٔ آن فداکاری. در واژگان به شدت واقعگرا داستان از چه قرار است؟ داستانی خیالی دربارهٔ رابطهٔ دو آدم غیرمعمول که به واسطهٔ موقعیتشان و حرفه شان از هر نوع الگری اجتماعی آشنا، جدا هستند. در به ترین حالت، برای بنیادگرایان

نثورثالیست تنها جشن عروسی روستایی که به شکل دقیق تصویر شده است و چند اشارهٔ هجوآلود به روحانیون پذیرفته است. به طور خلاصه، فلینی که ادعای نئورثالیست بودن دارد و درواقع بجز استفاده از هنرپیشه های حرفه ای که تازه آنها را نیز به گونه ای به بازی می گیرد که هر نظریهٔ نئورثالیستی بر آن مهر تأیید می زند، فیلمی ساخته است که از هر نظر اعتبار بیشتری دارد تا نگاه رثالیستی به مسائل به گونه ای که وجود دارند. و به این ترتیب، نادرست بودن نظریهٔ نئورثالیسم را بدوضوح نشان داده است: خطای نئورثالیسم در عدم پذیرش این نکته است که واقعگرایی سینما، یکسره وابسته به دیدِ فیلمساز است. می توان ادعا کرد که فیلمهای اولیهٔ روسلینی بسیار عینی تر و در نتیجه «رثالیستی» تر هستند تا فیلمهای فلینی و از این ادعا منظوری داریم؛ مراد آن است که زمانی که دوربین روسلینی بر فلینی و از این ادعا منظوری داریم؛ مراد آن است که زمانی که دوربین روسلینی به آن توجه می کنیم و با نمایش عناصر معمول و آشنا توجه بیشتری را جلب می کند، به آن توجه می کنیم و با نمایش عناصر معمول و آشنا توجه بیشتری را جلب می کند و درست با همان مقاصد «رثالیستی» آنچه که نظر او را جلب می کند، دقیقاً عناصر غیرمعمول، غیرمنتظره و غیرقابل پیش بینی هستند.

مثلاً زمانی که جلسومینا، کنار جادهای خالی، تنها و وامانده نشسته است و اسبی بی سوار جاده را قطع می کند، تأثیر این صحنه عملاً سور رئالیستی است: یکسره پیش پا افتاده اما با این حال، به نحوی بصری حس و حال صحنه را تقویت می کند. اسب یکه، شاید ساخته و پرداختهٔ خیال جلسومینا باشد، تصویری از وضعیت خود او. اما در عین حال اسب، واقعی است و حضور آن در آن لحظه غیرممکن نیست فقط کمی عجیب است. همان طور همهٔ ما می دانیم، لابد زمان فیلم برداری، اسبی سرگردان آن اطراف پرسه می زده و تصویر آن به خدمت فیلم در آمده است، درست مثل سه نوازندهٔ دوره گرد که در جایی دیگر از فیلم در دشت خالی سرخوشانه ساز می نوازند و جلسومینا از پی آنها روان می شود. اما آنچه که سبب جذب فلینی به آن اسب و نوازندگان دوره گرد عجیب و غیرعادی شده است،

قابلیت تصویری آنها و ـواژهای که بر نئور ئالیستها گران می آید ـ توانایی آنها برای تجسم بخشیدن به وضعیت درونی قهرمان است، و نه ارزش آنها به عنوان عناصری مستند. تمام فیلمهای فلینی، به همین طریق واقعیت بیرونی را گزینش می کنند و بکار می گیرند ـ و به همین خاطر رنگ آمیزی می کنند و تغییر می دهند ـ اما روند کار به گونهای آشکار است که می توان ابهام آن را بلافاصله دریافت و به همان صورت پذیرفت.

تا فیلم ولگردها، یا بنگاه ازدواج و همکاری بعدی فلینی، با فیلم عشق در شهر، فیلمی که مجموعهٔ چند بازسازی مستند است، می توانستیم به راحتی فلینی را رئالیست بدانیم با استعداد ویژه ای در هجو اجتماعی، اما جاده روشن کرد (یا باید روشن می کرد، به خاطر زندگی شیرین انگار بسیاری این درس را فراموش کرده اند) که او هیچگاه از این گروه نبوده است: نقطهٔ قوت هنر او، حتی زمانی که فیلمهایش تقریباً تمامی واقعیت خارجی را در مکانهای واقعی به تصویر می کشد، تخیل نمادگرای اوست که شاخ و برگی باروک آن را تزیین کرده و تصنعی بودن آن به چشم می آید (در این متن، مرادم از تصنعی به هیچوجه، معنای تحقیر آمیز آن نیست).

اگر از منظر جاده به فیلمهای پیشین فلینی نگاه کنیم، در می یابیم که این تغییر دیدگاه، همه چیز را عوض می کند. هر چه هم که وجه واقعی تصاویر او درخشان باشند (همه متفق القول هستیم که هر قاب تصویر از فیلمهای فلینی سرشار از زندگی هستند)، وجه غیرواقع گرایانهٔ آنهاست که امروزه بیشتر در خاطر مانده است، حتی کمیک ترین و «اجتماعی» ترین فیلم او، شیخ سفید نیز با نگاهی از منظر امروز، نسخهای از طرح جاده به نظر می آید که به نحوی مضحک ساخته شده و جای مرد و زن با هم عوض شده است.

واکنون همهٔ اینها ارزش بازگوکردن را دارد (هر چند پیش تر نیز تلویحاً دربارهٔ سایر فیلمهای فلینی گفته ام) چراکه از جاده به بعد، خلوص و سرراستی سبک او (نتیجهٔ اجتناب نا پذیر رجوع فلینی به گذشتهٔ خود) ما را قادر می سازد که بلاواسطه

ماهیت دقیق استحالهٔ سبک او را دریابیم: هر چند فیلمهای بعدی او از بن مایه های الهام بخش فلینی که ناشی از تجارب شخصیش هستند، فاصله نمیگیرند اما بازی بین واقعیت «واقعی» و واقعیت «خیالی»، فیلم به فیلم بغرنج تر و بیان ناشدنی تر می شود. □

ترجمهٔ شهراد تجزیهچی





# **در ستایش لذت گریز** ولگردها

#### 🗖 امیر عزتی

شب، شبی که اسرار دزدیدن نور را در خود دارد. نسیم زمستانی و سرد دریا، لذت آواز خواندن در کوچههای شهری کوچک...

این نمای آغازین ولگردهااست. فیلمی که به نظر من بدون در نظر گرفتن تقدم و تأخر زمان ساخت، یکی از فیلمهای سه گانهٔ ولگردها (۱۹۵۳)، زندگی شیرین (۱۹۶۰) و آمارکورد (۱۹۷۳) است. اگر ترتیب نو و جدیدی اتخاذ کنیم و ابتدا آمارکورد به یاد می آورم و سپس ولگردها و زندگی شیرین را پشت سر آن قرار دهیم با زندگینامهٔ نسلی گریز پا روبه رو خواهیم شد. نسلی که در آمارکورد به هنگام نوجوانی از مدرسه می گریز د تا رموز جنسی را بشناسد؛ در ولگردها دوره جوانی د ماجراهای بی بند و بار جنسی دل خوش می کند و عاقبت در زندگی شیرین د در

سن عقل ـ بر اثر افراط در امور جنسی به بیهودگی، یأس و خودباختگی میرسد و در طول گذر از این مسیر همواره در حال فرار از تعهد و واقعیتگرایی بوده است؛ فراری که برای خود فلینی نیز از ولگردها آغاز شد.

او در طول دورهٔ فیلمسازیش هیچگاه درمانگر نبود، راه حلی نشان نداد و هیچ اید تولوژی خاصی را تبلیغ نکرد. فقط بر آنچه که گذشت شهادت داد، آن را به تصویر کشید و به تماشاگر اجازه داد تا با دیدن فیلمهایش به آگاهی و روشن بینی برسد و به همراه شخصیتهای فیلمهایش تصمیمهایی نو بگیرد؛ تصمیمهایی که آدمی را دگرگون می سازد. فیلمهای فلینی همواره خیال برانگیز بوده و تماشاگر را در دستیابی به بینشی جذابتر از جهان و زندگی یاری کرده است. بی اعتنایی مزمن او نسبت به سیاست، شیفتگی او نسبت به دنیای دلقکها (سیرک)، ستایش او از نسبت به منیای شهرزاد قصه گوی سینماست. فلینی شهرزاد قصه گوی سینماست. اما قصه هایش از جهان ما دور نیست و از خود ما نیز...

کدام جوان شهرستانی است که در ولگردهاگوشههایی از زندگی خود و خانوادهاش، دوستانش، شهرش و جوانیش را نیابد. جوانی که همواره در آرزوی رفتن به مکانهایی دوردست است و عاقبت پس از رسیدن به پایتخت میتوقف می شود و آن جای دست نیافتنی در وجود مرکز کشور متجلی می گردد.

### شجاع باشيم، فرار كنيم

فلینی در ولگردها داستان مضحک اما دلتنگکنندهٔ پنج جوان را روایت میکند. پنج پسر بیکاره از طبقهٔ متوسط جامعه که عزیز دردانههای خانوادهٔ خود به شمار می روند. بدون هیچ بینش سیاسی و اجتماعی، روزگار میگذرانند و حتی به هنگام ازدواج نیز از قراردادهای اجتماعی هیچ نمی دانند. چون فاوستو که به دنبال ماجراهای عشقی ممنوع است، تا از ملال زندگی در شهرستان بکاهد. یا لئوپولدو که با دیدن هنرپیشهای پیر احساس میکند عاقبت درهای شهرت به رویش باز شده

و بالاخره خواهد توانست با اجراکردن یکی از نمایشنامه هایش از بحثهای طولانی شبانه در کافهٔ کوچک شهرشان رها شود. اما آلبرتو راهی دیگر اختیار میکند و با پوشیدن لباس زنانه در بیهودگی آزار دهندهٔ روزهای جشن، خود را غرق میکند و مورالدو که قدم زدنهای غریبانه در خیابانها را برمیگزیند و سرانجام شهامت فرار را بدست می آورد.

ولگردها مطالعهای غمگنانه و زیبا از زندگی مردانی است که جوانیشان دستخوش بی حاصلی شده است. مردانی چون آلبرتوی و بی عار، که با دسترنج خانواده هایشان زندگی می کنند و کاری غیر از تعقیب و ترغیب دختران ندارند. فیلم نقطهٔ آغاز گسستن فلینی از رویکردهای نئور ثالیستی است که پس از ملاقات با روسلینی به سراغش آمده بود. نقطهٔ آغاز رهایی از خط داستانی و پایان مشخص خوش یا ناخوش، گریز از آشکارگویی و زدودن مرز میان تخیل و واقعیت.

این گریز با نپرداختن به زندگی ریکاردو شروع و با رفتن مورالدو از شهر کوچک کامل می شود. مورالدو می رود تا بفهمد زندگی چیزی دیگر و ورای آن چیزی است که در این شهرک نسبتاً خالی از معنی حیات وجود دارد. میل به متفاوت بودن آزارش می دهد و می خواهد از بازی بی معنایی که دوستانش برای اطمینان بخشیدن به گذران زندگیشان، ادامه می دهند، بگریزد. اما غافل است که راه گریزی نیست.

فیلم آینه تمام نمای زندگی در دههٔ پنجاه میلادی است، لااقل در ابتالیا. دوران رخوت پس از جنگ، هنرپیشه سالاری، هیاهوی انتخاب انواع ملکه های زیبایی و وجاهت و غیره و غیره. عصر پاورقیها و قهرمانهایشان ـ دورانی که از شیخ سفید دور نیست ـ و عصر گریز از تعهد... خواهر آلبرتو با مردی غریبه می گریزد تا از تعهدش نسبت به خانواده اش بگریزد، آلبرتو خود را در مشروب غرق می کند. فاوستو چون کودکی به دست پدر تنبیه می شود تا همسر زیبایش را دوست داشته باشد. و مورالدو که می رود، اما در زندگی شیرین در هیبت خبرنگاری پوچانگار باز می گردد، سرخورده و تهی و قارغ از نیاز به فهمیدن. قهرمانان فلینی همچون باز می گردد، سرخورده و تهی و قارغ از نیاز به فهمیدن. قهرمانان فلینی همچون

خودش هرچه پیرتر می شوند، بیشتر باور می دارند که به فهمیدن نیاز چندانی ندارند. و بهتر است تا در همان قالب مسخره های معصوم به زندگی ادامه دهند و به گردشهای غریبانهٔ خود در کنار ساحل دریای غمگین و سرد زمستان ادامه دهند و اگر فسق خواهرشان را نیز کشف کردند، زود فراموش کنند.

باید جبرگرایی را پیشه کنند، زیرا عروسکهایی بیش نیستند و قدرتی فراسوی درک آنان وجود دارد که آنها راکنترل میکند. شاید این قدرت خداست.

فیلم از نقطه نظر اجتماعی بررسی ژرف ساتیریکی است که دشواریِ قبول از خودبیگانگی را در روبه رو شدن با آیندهٔ نام طمئن تصویر میکند و طبیعت متجاوز جامعهٔ کوچک را آشکار میسازد. اگر آلبرتو با فرار خواهرش مجبور به ایفای نقش نان آور خانه می شود، لئوپولدو نیز باکشف غلامباره بودن بازیگر پیر دنیایش فرو می ریزد و به آغوش کلفتی پناه می برد. اما مورالدو که کمتر در تفریحات گروه شرکت میکند و کاملاً بی دفاع به نظر می رسد، در برخی لحظات با آنیچنان خود آگاهی مولفگونهٔ ذهنی تصویر می شود که در فیلمهای بعدی فلینی نیز حضور دارد. آیا او همان کسی نیست که در سکانس آغازین رئم از قطار پیاده می شود؟ آیا این قطار همانی نیست که در پایان ولگردها به راه افتاد و اینک به مقصد رسیده این قطار همانی نیست که در پایان ولگردها به راه افتاد و اینک به مقصد رسیده

نمادها و استعارههای موجود در جشن کارناوال دیوانه وار بعدها رنگ حقیقت به خود میگیرد. بیهوده نیست که فلینی مجذوب سیرک و دلقکهاست. دنیای واقعیت نیز از دید او همینگونه مضحک است.

فقط کافی است تا نقابهای شاد را از چهره برداریم تا به ناامیدی حسرتباری برسیم که ریشه در سرخوردگی جنسیِ ناشی از روان رنجوری در جامعهٔ ایتالیای دههٔ پنجاه دارد. شباهتهای پیراندللوواری نیز در فیلم وجود دارد، مانبد لباس زنانهٔ آلبرتو و نقاب بزرگی که با خود یدک میکشد. نقابی گروتسک که دلالت بر آنارشیسم مضحک و عصبیت روانشاختی دارد که درهم آمیخته است.

فلینی نیز همچون آنتونیو گرامشی فاشیسم ایتالیایی را از خصلت هرج و

نقدها

مرج طلی نوجوانی دور نمی داند و در فیلمهای بعدیش نیز این بررسی را ادامه می دهد. بدین گونه طفیلی های بی آزار ولگردها تبدیل به شیادان بی رحم کلاهبردار می شوند. شیادانی که در دایرهٔ تنگ زندگی در شهرستان شکوفا می شوند. کسانی که در پایان فیلم با حرکت افقی دوربین و صدای قطار از آنان دور می شویم و آنها را با رؤیاهایشان تنها می گذاریم و با صحبتهای بی پایان آنها دربارهٔ ترک کردن شهر کوچک. در حالی که یک نفر از آنها، یک روز صبح زود، بدون گفتن کلمهای به هیچکس، آنها و آنجا را ترک می کند. □





## شعری در ستایش بلاهت معصومانه جاده

ادوارد دلارو

از هر سبکی ـ هر چقدر هم که شخصی باشد ـ می توان فرآیندها، تکنیکها و اصول مشخصی را تعریف و استخراج کرد و به گنجینهٔ اطلاعات سینمایی مان افزود. مهمترین کارکرد تحلیل فیلم هم، تلفیق ارزیابی زیبایی شناسانه با تجزیه و تحلیل تکنیکی است.

## تجزیه و تحلیل سبک

طرح داستانی: ساختار کنش اصلی در جاده بسیار ساده، رها و بیقاعده است، و خواهیم دید که انتخاب این ساختار کاملاً آگاهانه است. مادر بینوای جلسومینا، دخترک رنگ پریده و ساده لوح را در مقابل ده هزار لیر به یک معرکه گیر دوره گرد

خشن و بی رحم به نام زامپانو می فروشد. این دو به همراه هم، سفر می کنند و در هرکدام از شهرهای سر راه، زامپانو تنها شیرینکاریش را به نمایش میگذارد؛ ياره كردن زنجير با عضلات سينهٔ ستيرش. زاميانو، سرد و بي عاطقه .. مثل آنك سگی را تربیت کند ـ چند چشمه دلقکبازی کوچک به جلسومینا یاد می دهد. ولی بزرگترین غم جلسومینا حس بی فایده بودنش برای دیگران است، نه بدرفتاریهای زامیانو. تمام تلاشهای او برای ارتباط برقرار کردن با زامیانو ـ عجیب ترین موجودی که در اکتشاف دنیای اطرافش، شناخته باکوهی از بیاعتنایی مواجه مىشود. جلسومينا عاجزانه سركشى مىكند، ولى هر بار زامپانو سركوبش مىكند. با فرارسیدن زمستان، آنها به سیرکی که کنار جاده چادر زده پناه میبرند، و آنجا با ماتو ـ احمق ـ آشنا مىشوند. يك بندباز عجيب و غريب كه با متلكهايش باعث می شود تا زامپانوی کم ظرفیت، به رویش چاقو بکشد. زامپانو برای یک شب به زندان می افتد ـ شب آزادی جلسومینا، که طی آن، از ماتو یاد می گیرد که او هم می تواند برای دیگران «فایدهای داشته باشد». حالا جلسومینا منتظر می ماند تما زامپانو او را به عنوان یک انسان پذیرد، ولی باز هم سرخورده می شود. کمی بعد، زامپانو در یک شاهراه خلوت سر راه ماتو را میگیرد و انتقامجویانه او راکتک مىزند. ماتو از شدت جراحات مىميرد و زاميانو صحنه را جورى جلوه مىدهدكه انگار یک تصادف اتومبیل بوده، و میگریزد. ولی بر اثر عذاب وجدان ونالههای سوزناک جلسومیتا برای ماتو، او را در کوهستان رها میکند. سالها بعد، زامپانو مى فهمد كه جلسومينا در شهركي ساحلي مرده است. او كه تازه به كار زشت و عمق تنهاییش پی برده، در تاریکی شب کنار دریا مینشیند و اشک میریزد.

فیلمی شاعرانه: در مفهوم و شکل اجرای جاده، به تلفیقی از تجربه های گذشتهٔ فلینی به عنوان یک انسان، یک نویسنده و کارگردان دست می بایم. هرچند که آثار او هنوز هم برای تماشاگران آمریکایی ناشناخته است، سالها از شروع کار فیلمسازی او می گذرد. در سالهای جوانی، به همراه یک گروه نمایش سیار سفر

کرد، برای فیلمنامه ها نقاشی کرد و بعدها برای ماکاریو و فابریتزی فیلمنامه های کمیک نوشت. پس از آزادسازی رم، به عنوان فیلمنامه نویس در آثاری چون رم شهر بی دفاع، پاییزا، و معجزه (که در آن، نقش سنت جوزف را هم بازی کرد) با رویر تو روسلینی، و در آسیاب رودخانهٔ پو با آلبر تو لا توادا همکاری کرد. جاده چهارمین فیلمیست که نویسنده و کارگردانش بوده و تا زمان خود، شخصی ترین و شاید جنجالی ترین فیلمش به حساب می آید. ولی با وجود این، او در ساختن این فیلم به دنبال به تصویر کشیدن چند برگ از خاطرات روزانه اش نبوده؛ در جستجوی به تصویر کشیدن تردیدها و از خود بیخود شدنهایی بوده که هیچ دفترچهٔ خاطراتی هرچقدر هم صریح و بی پرده ـ قادر به ثبتش نیست؛ تلاش برای گذر از خود وقایع هرچقدر هم صریح و بی پرده ـ قادر به ثبتش نیست؛ تلاش برای گذر از خود وقایع و پرداختن به رنگ و بویی که از خود به جای می گذارند. چنین مضمونی، به راحتی پرداختی نوستالؤیک را طلب می کند؛ ولی فلینی از این مسیر کوتاه صرف نظر کرده و فیلمی خلق کرده که در سرتاسر جهان قلب تماشا گران را تسخیر کرده است.

از دید زیبایی شناسی سینمایی، جاده را می توان ـ از فیلمنامهٔ اولیه تا شکل نهاییش ـ یک فیلم نثور تالیستی شاعرانه دانست. این طبقه بندی به ماکمک می کند تا عناصر پیچیده و فرآیندهای خاص سبک فلینی را مشخص و تعریف کنیم. خصوصیات اصلی این سبک عبارتند از: لحن تراژیک، غیرقابل پیش بینی بودن به جای تعلیق، شناور بودن میان واقعیت و خیال، حذف مضمونی و بصری، سبکهای بازیگری متنوع، نمادگرایی بصری و نمادگرایی در شخصیت پردازی، مضامین فرعی تأثیرگذار.

عناصر الحاقی: هرچند جاده از بسیاری جهات با فیلمهای نئورثالیستی متفاوت است، ولی به این دلیل که این فیلم، نسخهٔ سینمایی یک پیرنگ دراماتیک نیست، می توان آن را به نهضت نئورثالیسم مربوط دانست. اساسی ترین مشخصهٔ درام - در مفهوم کلاسیکِ آن - وجود علیت است - چه درونی و چه بیرونی به این معنا که صحنه های یک فیلم یا نمایش و همچنین شخصیتها، بخشی از

یک بیرنگ مشخص و از پیش تعیینشدهاند، و هر صحنه روی صحنهٔ قبلی بنا می شود (یا از دل آن بیرون می آید). ولی در داستانی مثل جاده، این رابطهٔ علت و معلولی حذف شده و جای خود را به چند اپیزود داده است که طبق فرمولی اختیاری و دلخواه از وقایع مختلف، کـنار یکـدیگر قـرار مـیگیرند. و یکـی از مهمترین مشخصه های فیلم جاده هم از همین فقدان ساختار دراماتیک سرچشمه میگیرد: حس خودبخودی و غیرقابل پیشبینیبودن وقیایع. ولی ساختار فیلم صرفاً اپیزودیک نیست؛ رها و بیقاعده هم هست و راه را برای اضافه شدن اتفاقهای جانبی و عناصر الحاقی بازمی گذارد. و اغلب، دقیقاً همین اتفاقهای جانبی هستند که دستاویزی برای پیشبرد داستان می شوند. بنابراین ـ برای مثال ـ در آن صحنهٔ جشن عروسی روستایی، آنجاکه از جلسومینا میخواهندکه پسربچهٔ بیمار و افسردهای را که در چارچوب تنگ اتاقی تاریک یا اثاثیهای عجیب و غریب حبس شده بر سر نشاط آورد، به کلی باکنش اصلی داستان فاصله دارد و در مسیر مستقیم خط روایی داستان، یک مسیر انحرافی به حساب میآید که ما را سر جای اولمان بازمی گرداند. چرا که بعد از این صحنه، جلسومینا به همان موقعیت قبلیش ـ وابستگی به زامیانو ـ بازمیگردد. ولی این صحنه کارکردی تماتیک دارد؛ این صحنه بخشی از سفر اکتشافی جلسومینا در دنیای اطرافش است و نشانهٔ استعدادی است که بی شک برای بر سر شوق آوردن اطرافیانش دارد. نوع دیگر عناصر «الحاقي»، صحنهاي است كه در آن سه نوازندهٔ همشكل ناگهان بديدار می شوند و کنار یک جادهٔ متروک روستایی به حالت ضد نور در مقابل افق بهراه مى افتند. اين صحنه در نگاه اول به نظر سور ثاليستى مى آيد، ولى بعداً مى فهميم كه آنها طلایه داران سیرکی بوده اند که جلسومینا و زامیانو به آن پناه می برند. بنابراین، در این حالت، این صحنهٔ ظاهراً بی ربط، نقش یک مسیر انحرافی را بازی نمیکند، بلکه نشاندهندهٔ نقطهٔ عطف داستان برای وارد شدن به یک مرحلهٔ تبازه است. بگذارید نگاه دقیقتری به عنصر «سوررئالیستی» فیلم بیندازیم؛ آنجاکه زامپانو با زن بدکارهای آشنا می شود و او را سوار وانتش می کند:

جلسومینا منم سوارشم؟

زامیانو همینجا بمون. (وانت حرکت میکند.)

جلسومینا مگه کجا میری؟

ديزالو - خيابان - شب

نمای دور از جلسومیناکه روی پلهها نشسته اسب تنهایی میگذرد. دیزالو

در این نمای بین دو دیزالو (که برای نشاندادن گذشت زمان و انتظار جلسومیتاست) چیز عجیبی وجود ندارد؛ جز آن اسب نحیف و تنها. پیدا شدن ناگهانی اسب، نامتجانس، شاعرانه و نبمه خیالی است، ولی هیچکدام از قوانین طبیعت را زیر پا نمیگذارد، و می تواند یک واقعهٔ طبیعی باشد ـ هرچه باشد، اسب پرواز که نمیکندا ـ فلینی هم مثل کافکا، دنیای خیالیش را با اجزای کاملاً دقیق واقعبات انکارناپذیر می سازد، ولی برخلاف کافکا، نمیگذارد که خیال ـ حتی به شکلی کنایی ـ حرم واقعیت را بشکند. «سوررثالیسم» او ضمنی است، مثل یکی دیگر از مضامین فرعی و از موقعیتهایی سرچشمه میگیرد که لابه لای صحنههای دیگر از مضامین فرعی و از موقعیتهایی سرچشمه میگیرد که لابه لای صحنههای واقعی پنهان می شوند. همچنین ـ انگار به شکلی تعمدی ـ لحن تاتورالیستی صحنههای خشونت آمیز ـ دعواو مرافعه ها، تعقیب و گریزها، جار و جنجال مستها و غیره ـ و تلفیقی سنجید، و دقیق مضحکه و صحنههای جدی، وجود چنین عنصری را انکار میکنند.

ابهام، حذف کمپوزیسیون مضمونی: شناور بودن میان واقعیت و واقعیت شاعرانه، عناصر پیش پا افتاده و جادویی، با «ابهامی» که فلینی در سرتاسر فیلم می پراکند، تشدید می شود. برای مثال، انگار قهرمانان داستان را به راحتی از ریشه در آورده اند و به دنیای فیلم پرتاب کرده اند. به پاسخهای تند و طفره آمیز زامپانو و جلسومینا در کافه چندان توجهی نمی کنیم، یا آنها را شوخی می گیریم:

جلسومینا اهل کجایی؟

زامپانو هسمونجا کسه بسه دنیا
اومدهم.

جلسومینا کجا به دنیا اومدی؟

زامپانو خسونهٔ بابام. (صدا
میزند) گارسن!

تنها چیزی که می توانیم از گذشتهٔ جلسومینا بفهمیم، همان فقری است که فیلم نشانمان می دهد؛ از ما تو هم فقط این را می دانیم که «پسر یک کولی»ست. همین ابهام، در شخصیت پردازی هم به چشم می خورد؛ جلسومینا و ما تو راگاه و بیگاه با گریم استیلیزه شان می بینیم.

سن جلسومینا به خوبی معلوم نیست (بچه سال است، نوجوان یا جوان؟)،
همین طور هم همجنس باز بودن یا نبودن ماتو ـ چراکه هر اشارهای به این انحراف
جنسی، با نشانه ای متضاد خنثی می شود ـ پشت خنده های پسر سر و صدا و
مسخره بازی های ماتو، چیزی بیش از نیرنگ و حقه های معمول افراد سیرک نهفته
است؛ و گهگاه از دل حرکات باله گونه و راه رفتن جهش گونه اش روی طناب،
شخصیت واقعیش بیرون می زند. ولی با وجود این ابهام آگاهانه و عمدی، نحوهٔ
معرفی شخصیتها مبهم نیست؛ آنها هرکدام، منحصر به فرد بودن هویتشان را حفظ
می کنند.

بی آنکه «انسان» بودنشان را از دست بدهند، به نمادی از خود بدل می شوند، به شکل اسطوره هایی زنده سربرمی افرازند، و به شکلی متناقض، از خود واقعیت هم متقاعدکننده تر می شوند.

فلینی در طول فیلم بارها از حذف استفاده میکند. اولین نوع حذف، چیزی است که می توانم اسمش را بگذارم «وانمود کردن». برای مثال:

(جلسومینا تازه به شهری تازه و غریب رسیده است. او را می بینیم که همراه یک زن، جلوی یک واگن سیرک ایستاده است.)

جلسومينا اوه! كجاييم؟

همسر صاحب سیرک رم. کسسلیسای

جامع سنت پل هم اونجاس.

(و به جایی بیرون کادر اشاره میکند.) و شهر رم هم تا آخر فیلم «بیرون کادر» می ماند. نمای بعدی این صحنه، نمای دور قابل پیشبینی «نمایی دور از شهر رم که کلیسای جامع سنت پل در سمت چپ کادر»، یا چیزی شبیه آن نیست، بلکه «زامپانو مدیر سیرک در چادر سیرک» را نشان می دهد. این یک جور وانمود کردن است؛ توجه ما به سمت چیزی یا ایده ای جلب می شود که با زیرکی نشان داده نمی شود، و بنابراین قوهٔ تخیل ما به کار می افتد.

ولی در طول فیلم، با مفهوم وسیع تری از حذف روبه رو هستیم. فلینی با انتخاب لوكيشن وكادر مناسب، در مقابل مزاحمت عناصر واقعي كه ممكن است یکی از مضامین اصلیش را مخدوش کنند، از خود محافظت می کند؛ مضمون زندگی نیمهخیالی در حواشی جامعه. در واقع، برخلاف نام فیلم، داستان نه «در خیابان» یا «توی جاده»، بلکه در کنار جاده میگذرد. بس زمینهٔ زندگی خانه به دوشي زامپانو و جلسومينا، بيشتر تصاوير فيلم را تشكيل مى دهد ـ زمينهاى خالی، ولگردها و چادرنشینها، حواشی شهرها، و بالاخره آن زمین متروک و وبرانه با تپه هایی که تک بوته هایی رویشان روییده که در امتداد ساحل، بین دریا و جاده فاصله میاندازد، و حس مالیخولیا، جداافتادگی و بیگانگی را تشدید میکند. آن موارد نادری هم که فلینی به زندگی آدمهای دیگر (بجز دو شخصیت اصلی) می پردازد، به شکل نماهای فرعی و تصادفی است. فصل عروسی روستایی هم درکنارجاده میگذرد، ولی از آن مهمتر اینکه خودِ عروسی را هم به شكل نماهایی گذرا از گوشه و كنار مراسم میبینیم، یا به شكل نمادهایی از آن. تنها چیزی که احتمالاً در ذهن تماشا گر می ماند، آن زنی است که بعد از آماده کردن غذا و پذیرایی از میهمانها، گوشهای ایستاده و «مثل اسب» غذا میخورد. خیابانهای جلوی پاسگاه پلیس که جلسومینا در آنجا منتظر آزاد شدن زامیانوست

ـخالی ازگدا یا رفت و آمد ماشینهاست. فقط آپارتمانهای مدرن و چندطبقه نشان می دهد که در یک شهر بزرگ هستیم.

با این حال، هرچند «کادربندی مضمونی» در تمام طول فیلم آگاهانه و بادقت ادامه دارد، در کار با دوربین تلاش برای خلق کمپوزیسیونهای ثابت و یکنواخت به چشم نمی خورد. فیلمبرداری کاملاً کنترل شده است؛ بیشتر فیلم، نورپردازی با نور منتشر و ملایم انجام شده است. بجز چند صحنه، نور خاکستری روز یا نورگرگ و میش هنگام غروب به کار رفته است. فلینی بهدنبال منکوب کردن تماشاگر با نورپردازی پر کنتراست یا «برجسته» نیست. او که میداند پنهانکاری یکی از لازمههای هنر است، میگذارد تا فیلمبرداری فیلمش در خدمت مفهوم مورد نظرش باشد. هرچند که در برخی از صحنه ها، بافت تصویر و کیفیت نورپردازی حالت نمادین بیشتری پیدا میکند و به بخشی از خود مضمون بدل می شود. ما توی بي احتياط و سر به هوا زير نور تند آفتاب كشته مي شود. پس از آن، طي چند ديزالو سریع، شاخههای بی برگ سپیدارهای منطقهٔ لمباردی، چشمانندازهای مهآلود كوهستان، زير آسماني تيره و تار، نشاندهندهٔ عذاب وجدان زامپانو و غم و اندوه جلسومیناست. ولی فلینی فقط به انتخاب پسزمینه های پرمعنا اکتفا نسمیکند، بعضی جاها خودش چنین پس زمینهای را خلق میکند. وانت زامیانو، از نظر شکل و شمایل کاملاً تازگی دارد و تلفیقی از نعشکش و کامیون است، وسیلهای که به خانه و خانقاه جلسومینا بدل می شود و نشانهٔ تقدیر او و زامپانوست.

شخصیت پردازی: لحن شاعرانه و غیردراماتیک جاده در شخصیت پردازی فلینی و نحوهٔ هدایت بازیگرانش هم بازتاب می باید. جدا از مفهوم علیت، یک درام کلاسیک نیاز دارد که لااقل تاحدی از روالی منطقی پیروی کند. جلسومینا، ماتو و زامپانو تحت سلطهٔ یک پیرنگ مشخص ـ با «شخصیتهای درگیر کنش» ـ نیستند، بیش از هرچیز یک انسانند. در هر لحظه از فیلم حس می کنیم که هرکدامشان می توانند به ارادهٔ خود و به شکلی غیرقابل پیش بینی با موقعیتهای

داستانی مقابله کنند. درحالیکه در یک درام، شخصیتها در چهارچوب انتخابهای از پیش تعیین شده عمل می کنند. گشت و گذار جلسومینا در دشت و صحرا و تجربه كردن جهان اطرافش همانقدر مهم است كه كشته شدن ماتو ـ يا حتى شايد هم مهمتر. بعضى جاها، كه كاملاً تحت تأثير جادوى فيلم هستيم، حتى نمى دانيم كه به موقعیت تثبیتشدهاش برمیگردد یا داستان بهدنبال او خیواهید رفت. ولی در هدایت بازیگران، فلینی به قهرمانهایش چیزی بیش از آزادی عمل ظاهری داده است؛ به آنها این حق را داده که با در نظر گرفتن برداشت شخصی خودشان، بخشهایی از ماجرا را خلق کنند. بهنظر میرسد که برداشت شخصی ماسینا با نقش جلسومينا يكي شده است: پنهانترين خصوصيات اخلاقي و ناديدني ترين ژستهایش، اعماق درونش را برملا میکنند. این یک تکگویی درونی است که به کمک کنش و حرکات فارغ از کنش پیرنگ فیلم، بیرونی شده است. جلسومینا را ـ با دمدمیمزاجیهای پیاپیش، با قهر و آشتی کردنهایش، رفتار احترام آمیزش با اشیاء و عصبانیت و از کوره در رفتنهای ناگهانیش (آنجاکه میخواهد «همه چیز را بسوزاند») مى توان در حد يكى از شخصيتهايي كه قبل از اين روى برده ديدهايم، پایین آورد. ولی جلسومینای جولیتا ماسینا، با آن چشمان از حدقه بیرونزده و چهرهٔ مبهوت و شفقت برانگیز، با آن نالههای غمانگیز، باکمدیا دلارتهٔ ذاتی اش و با آن شکلهای کودکانهاش، منحصر به فرد است. کار او ورای «بازیگری»ست یک جور اعتراف است که بدون آن، معنا و انگیزهٔ کارهایش قابل درک نیست. به لطف همین پیوند خوردن بازیگر و شخصیت است که تمام آن شکلکها و ناله و زاريها ـ همهٔ آن اعترافات علني ـ ديگر صرفاً عزم نيستند؛ چون مثل كلمات نثر نیستد که به چیزی غیر از خودشان اشاره کنند، مثل کلمات شعرند، خودشان همه «چيز »ند، خودشان مفهومند.

تداوم تأثیرگذار: حالا بگذارید ببینیم در فیلمی که اساساً ساختاری اپیزودیک دارد و اغلب در شکل اجرا هم مبهم است، چطور فلینی تداوم کنش را حفظ

میکند.

جادهای روستایی. جلسومینا همراه با ضرباهنگ موسیقی، سه نوازنده را دنبال میکند. دیزالو. صحنهای در شهری کوچک. کاروانی در حال گذر است. غروب، صدای خواندن سرودی مذهبی میآید. نمای دور از جزئیات کاروان؛ صلیب، شمایلهای مذهبی، مقدسین و کشیشی که جمعیت را تبرک میکند. نمای متوسط جلسومینا در میان جمعیت، چشمانش از فرط تحسین زیبایی آیین مذهبی، گرد شده است.

#### نمای دور تمام میدان.

نمای دور از فضای داخل کلیسا. ناقوسهای کلیسا. دیزالو. خارجی. شب. مردی روی طناب. میدان شهر در شب. تشویق شدید تماشا گران.

نمای نزدیک مجری سیرک که با بلندگو میگوید: تا چند لحظهٔ دیگر، ماتو خطرناکترین شیرینکاریش را اجرا میکند. در حالی که در ارتفاع چهل متری راه می رود، یک بشقاب اسپاگتی هم میخورد...

در فیلم، در آخرین نماهای صحنهٔ کاروان، نمای داخلی کلیسا و در صحنهٔ میدان در شب، حلقه های گل و چراغانی به چشم می خورد، درست به همان شکلی که در ابتالیا برای تزئین شهر در روزهای جشن به کار می روند. استفاده از یک چنین عنصر بصری برای ایجاد ارتباط میان صحنه ها، روشی مرسوم است. ولی پل ارتباطی دیگری هم هست، که این یکی نه دیدنی است و نه شنیدنی (موسیقی آخر نمای کلیسا به پایان می رسد)، بلکه حس کردنی است. طی این انتقال از کلیسا به سیرک، با یکی از مضامین پنهانتر در فیلم آشنا می شویم: نیاز اساسی انسان برای بیان موضوعهای ماوراء الطبیعی، از مذهب به هنر منتقل می شود. چون اینجاست که جلسومینا برای اولین بار، فرشته / آکروبات بالدار ماتو در امعلق در میان سنارگان مصنوعی می بیند. بنابراین، انتقال همزمان در دو سطح انجام می گیرد:

تداوم بصری سرراست و مشخص و تداوم مضمونی از طریق ادامهٔ مایههای فرعی مؤثر. نکتهٔ قابل توجه این است که فلینی در کاربرد موسیقی، از شیوههایی که معمولاً برای ایجاد ارتباط بین صحنهها استفاده می شود، اجتناب می کند.

تحلیل مضمونی: جاده با تداوم درونیش، چیزی بیش از یک نمونهٔ مثال زدنی از یک سبک شخصی است. بنابراین، می توانیم بپرسیم: ذهنیت فلینی نسبت به دنیایی که در آن زندگی می کنیم، و دیدش نسبت به انسان و اصول اخلاقی که دنبال مسی کند، چیست؟ انسانها از هم فاصلهای نجومی گرفته اند و نمی توانند یکی بودنشان را در این شرایط درک کنند. لجوجانه و کورمال و کورمال به دنبال درک متقابل و احساس تعلق می گردند: هرکسی به کسی نیاز دارد. معنای آخرین نمای فیلم همین است، آنجا که زامپانو بعد از تکرار "Tho bisogno di nessuno" (به همیخ کس نیازی ندارم)، از شدت و حشتی لایتناهی به زانو درمی آید و با ترس و اندوه، تنهایی ابدی انسان را به چشم می بیند.

انگیزشهای ایمان آوردن جلسومینا به مفید بودنش، به استادی تمام فرموله شدهاند. در آن «شب آزادی»اش، ماتو از تمثیل سنگ استفاده میکند: «هرچیزی توی این دنیا برای منظوری به وجود آمده... حتی این سنگ کوچولو.»

جلسومینا چرا؟ ماتو چون اگه این سنگ بی فایده باشد، همه چی بسی فایده س، حستی ستارهها.

جلسومینا حالا چه فایدهای داره؟ ماتو نمی دونم. اگه می دونستم که خدا بودم. اون همه چی رو می دونه.

این توضیح قلینی برای سرنوشت بشر است. بدون شک، بزرگترین جستجوی انسان برای یاقتن معنای وجودیش در این جهان است. ولی بدون این جستجو، نه وجود اشیاء (مثل آن سنگ) معنا دارد و نه وجود انسان. هرچند که در جهان بینی قلینی، معنای وجودی اشیاء و انسان، قبل از شروع این جستجوی آگاهانه هم وجود داشته؛ هدیهای است که از عرش اعلی آمده، از جهان ماوراءالطبیعه. معنا مقدم بر وجود است. بنابراین نیازی نیست که انسان با اعمال ارادی خود مفهومی برای خودش خلق کند.

ولی در صحنهٔ صومعه، دیدگاه توحیدی تری نسبت به جهان و انسان ارائه می شود؛ آنجاکه مفهوم زندگی خانه به دوشی، توجیهی ماوراء الطبیعی پیدا می کند:

راهبه هــر دو ســال یک بـار

صومعهمان را عوض میکنیم تا مهمترین چیز را فراموش نکنیم: خدا. ما سفر میکنیم، هردومون. من دنبال شوهرم میرم، تو هم دنبال شوهرت.

جلسومينا هـركدوم، دنبال مال خودش.

تلاش فلینی برای ملموس کردن مفهوم خدا به عنوان شوهر جلسومینا، به نوعی عرفان تقدیر گرایانه منجر می شود: ما همه باید برای «کسی» مفید باشیم، خدایی شخصی را دنبال کنیم، حتی اگر زامپانو باشد.

جدای از نظریهٔ ماوراءالطبیعی، در فیلم جاده به اسطوره شناسی کا تولیک هم برمی خوریم؛ دنیایی شبیه دنیای پیروان فرانسیس مقدس، پر از مقدسین، گداها و ساده لوحان، آدمهای ضعیف و مظلومی که تنها آنها راز خوشبختی و رستگاری را

می دانند ـ دنیایی درست منضاد جایی که «ثروت نشانهای از رحمت خداوند است» و رستگاری از طریق بهرهبرداری دنیوی جستجو می شود.

در این شعر سینمایی فلینی در ستایش بلاهت معصومان، در این دنیایی که جنون یک جور برکت است و فقر، یک جور مزیت، فرشتهٔ ساده لوحی چون جلسومینا و گناهکاری چون زامپانو، هر دو مورد مهر و محبت قرار می گیرند و همه بخشیده می شوند. ولی در میان این مفاهیم و اسطوره های مسیحی، می توان عناصر اسطوره ای غیر مسیحی هم یافت که از طریق نمادگرایی پسچیده ای بیان می شوند. دریا به عنوان نماد ابدیت، زمان، و فضای بیکران است؛ چیزی که جلسومینا از آن جدا می شود و جایی که به آن باز می گردد تا بمیرد. زامپانو هم صورتش را در این آب تطهیرکننده می شوید، تا اولین تماسش با ابدیت را تجربه کند. آتش نماد فروغ راهنمای هرکس است ـ همان آتشی که زامپانو موفق نمی شود در دشت روشن کند ـ و ساعت ماتو که در لحظات آخر زندگیش، به آن نگاه می کند، نماد زمان مرگ است.

هر هنرهندی با وسوسهٔ خلق اسطوره آشناست. ولی باور کردن اسطورهها به معنای باور کردن ثبات و تغییرناپذیری طبیعت بشر است، باور کردن اینکه بشر در چسنگال تسقدیر گریزناپذیری اسیر است. ورای جاذبهٔ شاعرانهٔ فیلم، راز «تأثیرگذاری وصف ناشدنی» جاده را می توان در این جملهٔ دکارت خلاصه کرد که: «تمام ناکامیهای ما از این واقعیت سرچشمه می گیرد که زمانی کودک بوده ایم.» فلسفهٔ فیلم جاده هم برای کسانی ست که در خفا هنوز کودک مانده اند، و همین طور برای کسانی که قبل از این اعتقادی به «فرشته» نداشته اند و حالا مجذوب جادوی فیلم می شوند. درست همان طور که انسان تکامل یافته و «منطقی» امروز، دنبای ابتدایی و اساساً کودکانهٔ اسطوره ها را پشت سر گذاشته است. عقاید و اصول اخلاقی جاده هم مدتها پیش بر اثر «پیشرفت» جامعهٔ بشری به دست فراموشی سپرده شده است. اخلاق گرایی ساده انگارانه ای که فلینی برای جبران بیگانه شدن انسان از دیگران و دنیای اطرافش تجویز میکند، در مقابل مشکلات جوامع مدرن

امروزی کمرنگ و بی اثر می نماید. ما امروز با ابعاد تازه ای از واقعیت روبروییم؛
امروز می دانیم که انسانها در شرایطی تغییرنا پذیر زنندگی می کنند و واقعیتهای
اجتماعی و اقتصادی، هر نوع تلاشی را برای ارتباط برقرار کردن با دیگران،
سرکوب می کند. دیگر نمی توان با شعار برادری و صوفی گری این واقعیات را
نادیده گرفت.

پذیرش یا رد پیام جاده چیزی است که بستگی به سلیقهٔ هرکس دارد. ولی هرچند که نمی توان از موضوعی بی اهمیت، یک اثر هنری عظیم ساخت، ولی می توان از آن یک اثر بدیع و استادانه به وجود آورد. فلینی با این فیلم، شعری در وصف زیبایی تلخ و شکننده به سینما هدیه کرده است. در میان سرودهای پیروزمندانهٔ فیلمهای انقلابی و حماسی، و ضجهها و زاریهای شخصیتهای درامهای روانشناختی، صدای جلسومینا که شکواییههای یک روح سرگردان و تقاضای محبتش را ناله می کند ـ تا ابد در عالم سینما شنیده خواهد شد.

ترجمة حميدرضا منتظري



### تقدیر تنهایی ج*اده*

### 🗖 شيرين جم

«تو آواز خواهی خواند و خواهی رقصید.» ... نواختن، این تکلیف بزرگ آدمی؛ اینکه خود در ضیافت بازی سرنوشت خویش بخوانید و برقصد، و قصه آغاز می شود:

در یک نمای درشت و کوتاه اما به حیرت در یادماندنی، جلسومینا با آن اندوه سترگ و با آن شادمانگی کودکانه، آنی به رؤیاهای فروخوردهٔ یک عمر آری می گوید. نمایی که گویی تمام هستی او را در کمتر از چند ثانیه در نوردیده است. جلسومینا که راز پرنده ها و زمین و باران را می داند، در کنار دریا زانو می زند و رؤیای رقصها و آوازهای خویش را با این ابدیت یگانه پچ پچ می کند و قابی نقره گون در دل و چشم ما می بندد.

دختری در ردای بلند تنهایی با یک کوله شاخهٔ درخت بر انبوه خیزاب سفید

قدم میگذارد. در سکوت خاکستری هوای گرگ و میش، کسی جلسومینا را از تنهاییِ خویش که به دریا می رود صدا می زند: مادرت صدا می کند ... یه مرد اومده ... رزا مرده.

و عزیمت جلسومینا با دیزالوی بر معرکه گیری زامپانو می نشیند؛ بر معرکه ای که خود به پاکرده است.

و این دیزالوهای نرم، سریع و سمج درگذر زمان شتاب دارند. هر دیزالوی از پی خود زبان اتفاقی است.

تمام حوادث، دال بر ساختار دراماتیک فیلم دارند، یعنی هر حادثه جز از ویژگی موضوعی و قصه پردازی، حادثه ای دیگر را صورت می بندد، و هر اتفاقی زادهٔ تحولی است عظیم از پی خود. رزا می میرد، برای اینکه جلسومینا زنده بماند. فرجام قصهٔ رزا، خود آغازگر قصهٔ جلسومیناست. او که با نواختن چند ضربه شاخهٔ درخت می آموزد که بخواند و برقصد؛ «درست مثل رزا». مرگ رزا، خبر از مرگ جلسومینا می دهد. و ما آن را باور نمی کنیم. یک شعبده است. چیزی بیش از بک جملهٔ کوتاه نیست. به جنینی می ماند که در نطقه متولد شده باشد. قصهٔ رزا، قصهٔ آدمهایی است که از پی تقدیر می آیند و می روند و دیگر هیچ وقت برنمی گردند.

تقدیر، این زامپانوی بزرگ اینک آمده بود جلسومینا را هم با خود ببرد. و تا پایان آنجاکه زامپانو هنوز «تسخیر» نشده بود، او را تقدیر پنداشتم. اما آخرکار، او را همچون جلسومینا، ماتو و تمام آدمهای این سیرک، بازیگر این بازی یافتم. و نه تقدیر، که خود بازیچهٔ تقدیر بود. بازیگری که میخواست بازی بگیرد واین نقش را سخت دوست میداشت. زیراکه می توانست از خودش بگریزد. وقتی که تاب خودت را نیاوری، پوست می اندازی و در هیأتی دیگر راه می افتی. بی مهری، سردی و بودن با آنها را میشر می سازد، نامپانو را به معرکه گیری بدل کرد که گویی با واگنش به دنیا آمده.

اصلاً اینکه زامپانو چرا معرکه گیر است و نه مثلاً یک دستفروش دوره گرد و ... خود جز این در پیگرد این ساختار نقشی بسزا دارد. سیرک باید می رفت، ما تو باید می رفت تا جلسومینا بماند، زامپانو بماند، و جلسومینا نیز، تا زامپانو بماند و ... ماتو هم یک قارچ وحشی نبود که وسط جاده سبز شده باشد، بلکه خود از پیش نقشی برای «بازی» در این سیرک داشته است. اما همچنان که از اسمش برمی آید، فریب خودش را خورد و با آزار و استهزاء زامپانو، تمهیدی برای مرگ خود فراآورد. همین ماتو روی بندی راه می رود که در نیمه تاریکی گم شده و گویی به فراآورد. همین ماتو روی بندی راه نایه از فناپذیری او است، و یک هشدار.

برخی جاده را «شعری در ستایش بلاهت معصومانه» می پندارند، هر چه از سر تصدیق با خود اندیشیدم، چیزی نبافتم جز «حضور» سنگین جسلومینا بر تمام طول جاده. مثلاً شبی که زامپانو با آن زن ولگردِ مو سرخ می رود، جلسومینا شب را کنار خیابان صبح می کند. به گمان من کسی که معصوم است از هر گناه کاری راه خطا را نیک تر می شناسد و از این روست که این طریق را برای خویش برگزیده است. صبح هم که زامپانو ماین موجود بی آرام مراکنار جاده در خوابی عمیق می بیند وحشت می کند، و بیشتر از آن احساس تنهایی.

در همین شب، تنهایی جلسومینا و نجابت او در قالب یک اسب، سم به زمین می کوبد. اسب که تنهاست و نجیب، تصدیقی است بر تصور بی کسی جلسومینا. جلسومینا سری به بالا می گیرد و به تنهایی که بر او سایه افکنده نظاره می کند.

و آن پسرک که از شدت رخوت، بیماری و انزوا بیشتر به آدمی فرتوت می ماند که دستهایش چروکیده اند و چشمهایش کم سو، تجسم تنهایی و یأس جلسومینا است از آدمها. این صحنه را می توان چونان قطعه ای از تغزل تنهایی جلسومینا سرود و ستود.

جلسومینا قدر اشیا و راز آنها را میداند و به جوهرهٔ شهودی آنها سخت آگاه است و از کشف خویش به شعف می آید. او غربت کوچ را می شناسد، اما به عشق جایی برای ماندن و ریشه دادن است که بذرهای گوجه فرنگی را در زمین می کارد؛ زمینی که متعلق به او نیست، اما او بدان تعلق دارد. این کولی کوچک، راز بودن خویش را شاید نهفته در با غچه ای قرمز پر از بوتهٔ گوجه فرنگی می داند؛ سر آن

بهشت کوچک که جلسومینا آن را روی همین زمین برهوت میخواهد. او نه ابله است و نه فقط یک معصوم، بلکه روحش بر بلندای عالم فراز گرفته است.

جلسومینا تجسم بخش سرکش وجودیِ زامپانو است؛ طغیان به گناه و بی عشقی و فرار. عروسی را به یاد بیاورید. همان جاکه زامپانو با آن زن، یعنی مادر عروس برای گرفتن لباس به زیرزمین می رود، یک نگاه تیز جلسومینا به زیرزمین آیا خود تعبیری از همان "بلاهت معصومانه" است! حال اگر از این همه آگاهی که در پس زیبایی است و از این همه حضور، کسی به چنین پنداری افتاد، خود راهی دیگر رفته است.

و باز بیراهه است و شوخی، اگر از این چهره که چون شوق بازی و عشق در آن موج میزند، سن و سال آن را تشخیص ندهیم. زامپانو، هم در کافه، جلسومینا را همسر خویش معرفی میکند و هم در صومعه.

... و اما این کودکی، این شادمانگی و این وحشت و غربت کودکانه، این زیبایی عظیم!

بازی جولیتا ماسینا خود اعترافی است شگفت؛ جولیتا ـ جـلسومینا کـودکی خویش را جای تهاده است.

و زامپانو، زامپانو از اعتراف به رجعت به یک هستی عظیم که هرگز آن را نداشته میگریزد. و در فرار از این باور هولنا ک خشونت پیشه میگیرد. او عشق ورزیدن را دستیازی به زیبایی و کودکی میداند، و دوست داشتن را تعدی به قلب و روح. او در پاسخ به باهمبودن با جلسومینا و «هستی سنگ» اعتراف میکند که اینجا چیزی برای فکر کردن وجود ندارد. او حضور جلسومینا را نمی خواهد که باور کند، و در این صورت معرکه دیگر یعنی «هیچ» و زامپانو ... زنجیر هم گسستنی نخواهد بود و قلاب زنجیر قلبش را خواهد شکافت. او شهامت مواجهه با خودش را ندارد و هرگاه که سایهٔ این دخترک کوچک اندام را برخود احساس میکند به راهی دیگر طفره می رود.

بین آنچه هست و آنچه که او میخواهد باشد در پیرامون، فاصله بسیار است:

زن ولگرد، زنی که برای دادن لباسهای شوهرش، او را به زیرزمین میبرد و آدمهایی که تنها وقتی از او به شگفتی می آیند برایش کف میزنند اما او جلسومینا را کناری مینهد، بی آنکه زن را نفی کرده باشد، پاکی را نفی کرده باشد، و دست آخر عشق را. و تا آخر حرمت جلسومینا را یه عنوان یک زن نمی شکند.

بر یک طرف واگن زامپانو تصویر یک فرشته نقش بسته است: نماد زن، پاکی، و عشق.

و جلسومینا تنها حضوری است که می تواند بر بلور تـنهایی او تـلنگر بـزند. جلسومینا می تواند تنها بازدارندهٔ زامیانو باشد، از رفتن به راهی که متعلق بدان نیست. او برای زامبانو مادر است، زن است، و نمازخانه و امنیت. اما فرق است بین جلسومینایی که سعی در بودن آن چیزی دارد که میخواهد باشد، و زامپانو که سمی در فرار از آن. و یک امایی سخت تر، اینکه جلسومینا نشد که در حضیض آدمها و درهم لولیدنشان آرام بگیرد، انس بگیرد. و تضاد، به فرار از خویشتن میانجامد، اماکی؟ وقتی که تنها پنجرهات رو به نور بسته شود. وقتی ماتو مُرد «هنگامهٔ» جلسومینا بود. ماتو فقط سعی میکرد نقش فیلسوفی را برای جلسومینا بازی کند که حرفهای بزرگ میزند، زیرا جلسومینا تنها میدانی بود برای جولان، هم تنها بود، هم عميق و هم تشنه، و هم تنها گوشي بود براي اينكه ماتو خاليش را یرکند. و این کشف شهودی را \_ «قدر» بودن سنگ را \_خود مرهون جلسومیتا بود. و اما جلسومینا در شهود عشق داستانی دیگر دارد؛ عشق مخل آن حریتی خواهد بود که زن خود را بدان بسنده کند. جلسومینا آزادگی خویش را در گرو عشقی میگذارد که روزگار درازی است که در خود از هم فروپاشیده و با هیبت و سینهای ستبر دیگران را به شگفتی وامی دارد و از این راه هم نان درمی آورد و هم مي تواند سرپا بايستد. اما وقتي كه جلسومينا در وهم معصوميت عشق زامپانو ماند، وقتی که در وهم موجودیت خویش (ماتو) درماند، دانست دلی که آدمی خوش میکند به برهای میماند که از ماده گرگی شیر مکیده باشد.

اما گرانی مرگ ماتو را همسنگ غمهای دیگرش نیافت. زیراکه حرفهای ماتو

را به جان آمیخته و آموخته بود.

آنقدر این دوش و آن دوش کرد، پاییز رفت و زمستان آمد. اینک «مرگ دلقک» تنها آوازش بود. او انتظار خود را میکشید، آخر خود هم روزگاری بازیگر این سیرک بزرگ بوده است. بالاخره دوران به سر آمد، میان برفهای کنار جاده، جایی که دیوار از پی دیوار خبری از سقف نداشت آرام خفت.

زامپاتو با نگاهی ژرف، و دستانی مهربان شیپور راکنار جلسومینا جا میگذارد. موتورش را به تنهایی هل میدهد و دوربین، نگاه ما را از او میکشد و با وحشت و شتاب، با عذاب وجدان و رنج تنهایی به شلوغی شهر میگریزد.

اما هیچ دلی نیست که باور کرده باشد جلسومینا زنده است، اگر چه آواز او را تا چند سال بعد، یا حتی تا همین الان کنار هر دریایی می توان شنبد.

و زامپانو که پنداری آن روز در جستجوی جلسومینا پرسه میزند، با وسوسهٔ کودکانهٔ زیبایی یک بستنی قیفی میخرد و از فروشنده تقاضا میکند کمی هم بستنی لیمویی بگذارد. و این نیاز، تبلور تمام زیباییهای جلسومیناست.

ناگاه آواز غریبی به گوش می رسد و دل زامپانو از حس هولناکی می لرزد. دنبال صدا می گردد. از زبان زنی که رختهایش را روی بند پهن می کرده، داستانی غمانگیز می شنود. داستان دخترکی که چهار پنج سال پیش کنار ساحل در تب و هذیان پیدا شد. گریه می کرد و تنها بود و هیچ حرفی با هیچ کس نمی زد. وقتی هم که حالش بهتر شد زیر آفتاب می نشست، آواز می خواند و شیپور می زد. و یک روز صبح، دیگر همه چیز تمام شد.

و اما ما، ما هیچ وقت ندانستیم که چند سال از تنهایی جلسومینا و زامپانو گذشت و بعد از آن چه واقعهای در زامپانو افتاد. فقط ناگهان پیر شد و قرسود.

جلسومینا که گویی دلیل وجودیِ زامپانو بوده، دیگر وجود نداشت. او در رویارویی با این غیبت سپس آن حضور سنگین با شور و جذبه راه خودگرفت.

... و دریا خود را به ساحل بله می داد. کاروان سیرک به براه خود می رفت. و همه چیز برای انس و خلوت مهیا بود.

به آب میزند. مشتی آب به صورتش می باشد. برمی گردد و روی شنها می افتد، خیره به آسمان، گویی هیچ وقت آن را ندیده بوده است. ستاره ها کورمال کورمال به ماه دست می سایند و شب را سپری می کنند. بدنش می لرزد و گریه سرمی دهد. به ابدیت دریا اعتراف می کند ـ و به خانه و به انس اعتراف می کند، و به تنهایی و عجز اعتراف می کند.

دوربین بالا و بالاتر میکشد و دریا می تواند سطوت خویش را در زهدان سرد شب تجربه کند. و دریا می تواند ...



## نمایش تکنفره شبهای کابیریا (۱۹۵۶)

#### 🗀 اندرو ساریس

شبهای کابیربا، یادآور دی آنونزیو و سنت حماسی فیلمهای اولیهٔ ایتالیا، ماجرای بدکارهٔ ژنده پوشی است که فلینی از طریق او، موقعیت انسان امروز را حکایت میکند.

نقش کابیریا را، با آن لباس آستین حلقه ای و جورابهای مضحک، شال پوستی بیدزده و پیراهن راه راه، جولیتا ماسینا بازی می کند که ظاهر او، به نحوی شیطنت آمیز خاطرهٔ قبلی ما را از او به مسخره می گیرد و به نحوی دردناک به سوی کنایه ای غمانگیز مایل می کند. فیلم، بسیار غمانگیز به پایان می رسد، و این لحظه با بهترین لحظه های فیلمهای چاپلین، پهلو می زند کلوزآپ پایانی خانم ماسینا، یکی از غنی ترین بازیهای تاریخ سینما را به عرصه می آورد.

پیرنگ شبهای کابیریا از پنج واقعه در زندگی قهرمان آن تشکیل شده است که

هرکدام به طور منطقی در بسط و تعمیق شخصیت کابیریا نقش دارند. فیلم با تصویر کابیریا آغاز می شود که همراه با معشوقش در دشتی خالی می دوند. دوربین دور از زوج به ظاهر فارغالبال باقی می ماند. دو اندام در برابر چشماندازی نیمه روشن و خاکستری رنگ قاب گرفته می شوند. خلوص روستایی این چشمانداز را تیرهای تلفن و تشکیلات خانه سازی، مختل می کند. فقدان موسیقی و دیالوگ تا حدی تنش شوم فصلهای آغازین آدزوهای بزدگ را القاء می کند. زمانی که کابیریا لب رودخانه می ایستد و به سرخوشی کیف دستیش را دور سرش می چرخاند، معشوق او بی صبرانه دور و بر را می باید و تعلیق به اوج خود می رسد. ناگهان، مرد همراه کابیریا، کیف دستی او را می قاید و خودش را به داخل آب هل می دهد و می گریزد، و دیگر هیچگاه او را نمی بینیم.

این اپیزود، الگوی زندگی کابیریا از توهم به سرخوردگی را نمایش می دهد. در صحنههای آغازین بر وجوه بیرونی، هرزه و غیرقابل اکتساب شخصیت کابیریا تأکید می شود. او به معنی دقیق کلمه از آب بیرون کشیده می شود و همچون یک گونی سیبزمینی به ساحل حمل می شود. نجات او و تنفس مصنوعی نابجای از پیآن، حتی ارزش و اعتبار فاجعه را از او دریغ می کنند. تماشا گر حتی در وضعیتی قرار می گیرد که به گرفتاری او بخنده، اما عذاب جسمانی کل موقعیت نجات دهندگان جوان او لباس شبانه به تن دارند و از سرما می لرزند، کابیریا هنگام فریاد زدن نام معشوقش از هوش می رود و می کوشد از پیش گویی کابوس گونهاش بگریزد ـ خنده ای را که ظاهر او ممکن است سبب شود، زایل می کند. تا این جای فیلم، مشخص نیست که فلینی جانب کدام صو را اتخاذ خواهد کرد. برخورد او سرد و کاملاً غیرجانبدارانه است.

کابیریا به زودی به زندگی معمول شبانهاش همراه باگروه بدکاره ها، قاچافچیان خرده فروش و پاندازانِ خیباان بروخس، باز میگردد. در واقع، بدکاره ها هم در گروه خیابانگردان و مطرودین، کلاهبرداران و فرصت طلبها، قبلیه ای هستند که فلینی در طول دوران کاری برجسته اش، با نحوهٔ غیرمعمول

زندگی آنها درگیر بوده است. فلینی در نخستین فیلمش، شیخ سفید، هنروران هرزه گوی کمیک استریهای ایتالیایی را به مسخره میگیرد. (در این فیلم، جولیتا ماسینا، نقش بسیار کوتاهی را به عنوان یک بانوی غریب ایفاء کرده است.) ولگردها، زندگی بی هدف ولگردان جوان را در شهرکی تفریحی به تصویر میکشد کلاهبرداد، به نقشه های خرابکارانهٔ کلاشان می پردازد. جاده، او دیسهٔ بازیگران سیرکی سیار است. در هرکدام از این مثالها، فلینی به نحوی به آدمهایش نزدیک شده است که از آن می توان معنایی عام الشمول برداشت کرد.

فلینی با انتخاب جولیتاماسینای ریزنقش، با لباسهای دلقک وار که اساساً زنی است فاقد جاذبهٔ جنسی، به عنوان بدکارهٔ فیلم، به طور خودکار خود را از رسم باب روز سوءاستفاده از موضوعهای دردناک، برکنار داشته است. فلینی با نشان دادن بهبودی روحی کابیریا پس از خیانت مضحک معشوقش، در واقع به فناناپذیری قهرمانش اشاره می کند و تلویحاً، فناناپذیری ذات انسان را به طور کلی میرساند. ما احساس می کنیم که نخستین بار نیست که کابیریا در آب دست و پا می زند و فلینی بلافاصله ما را مطمئن می کند که آخرین بار نیز نخواهد بود.

کابیریا، رضایت مندانه کالایش را در بخش باب روزتری از رم به عرضه میگذارد و در همان جا شاهد جر و بحثی بین یک هنرپیشهٔ مشهور (آمید یونازاری) و معشوقهٔ زیبایش (دوریان گری) می شود. پس از دور شدن معشوقه، هنرپیشه، کابیریا را با احترام تمام به سوار شدن به خودرویش دعوت می کند. آنها ابتدا به یک کلوپ شبانه و از آنجا به خانهٔ قصرمانند هنرپیشه می روند. کابیریا درون خودروی روباز هنرپیشه سرپا می ایستد و برای دیگران دست تکان می دهد تا بخت خویش را یادآور شود.

هنگامیکه به خانهٔ قصرمانند میرسند، کابیریا تحت تأثیر شکوه دور و برش قرار میگیرد. هنرپیشه، سمفونی پنجم بتهون را بر روی گرامافونش پخش میکند و برای کابیریا توضیح میدهد که این موسیقی را دوست دارد. هنرپیشه و کابیریا در این موقعیت، از نظر احساسی دقیقاً صدوهشتاد درجه با هم تفاوت دارند، اما هر

دو در موقعیت خویش نادان به نظر میرسند. در محبت هنرپیشه به کابیریا، چیزی ناخوشایند وجود دارد؛ انگارکه او اصلاً قصد عشقبازی باکابیریا را تدارد و همین استنکاف او، به نحوی رمزآلود بر شخصیت استرلیزه و تا حدودی غیرواقعی کابیریا صحّه میگذارد.

معشوقهٔ ناراضی هنرپیشه، به گونه ای غیرمنتظره باز میگردد؛ هنرپیشه با دستپاچگی کابیریا را در حمام پرزرق و برقش پنهان میکند و کابیریا شب را آن جا می ماند، در حالی که هنرپیشه و عشق اق لش رابطه شان را تجدید میکنند. صبح روز بعد، کابیریا به گونه ای پنهانی آزاد می شود. در حالی که هنرپیشه به آرامی او را از میان اتاق خواب به بیرون می برد، کابیریا لحظه ای از روی شانه به دختر می نگرد که به رضایت در خواب است. دلتنگی این وضعیت زمانی به اوج می رسد که کابیریا میکوشد پولی را که هنرپیشه به او می دهد، پس بدهد. واضح است که این عمل او آشکارا به خاطر آن است که هنرپیشه او را موجودی انسانی بداند و البته همچون تمام اعمال دیگر او با همین نیت، شکست می خورد.

با آن چه که پیش می آید، این قسمت خنده دار ترین بخش فیلم است. خانم ماسینا به هنگام خروج با درهای شیشه ای و پرده های بلند برخورد می کند و از پله های فرش پوش، با پشت خمیده ای هم چون یک اسکی باز، بالا می رود و در هر موقعیتی، هم چون زنی روستایی در محفلی اشرافی چهره درهم می کشد. در این جا شکست او بیشتر به خاطر کارهایی است که او را سبک می کند. کل این فصل، اگر تقارن تمامی فیلم درک نشود، زاید به نظر می دسد.

ناگهان خداوند در قالب مبدل جستجوی معجزه در معبد مریم مقدس وارد زندگی کابیریا می شود. در این جا، فلینی توجهش را به یک اندازه به کابیریا که به خاطر دستیابی به معجزهٔ ناممکن زندگی جدیدی دعا می کند و به پاانداز و خرده فروشی که نیتش بهبودی پاهای افلیجش است، معطوف می کند. در فرازی که از نظر تدوین و ترکیب در خشان است، کابیریا و پاانداز به تناوب و به سختی تلاش می کنند تا از میان جمعیت خروشان و درهم فشردهٔ گناهکاران، خود را به محراب

برسانند. در انتهای یک نمای از بالا، یک بلندگوی پیشرفته نشان داده می شود و به این ترتیب خودجوشی آن موقعیت، به مسخره گرفته می شود. حرکت روبه جلوی صحنه تا زمانی که پاانداز عصاهایش را دور می اندازد و می افتد، افزایش می یابد. پیش از آن که فلینی صحنه را به درستی با فیداوت پایان دهد، مرد افلیج اندکی بر زمین متشنج می ماند و می لرزد.

برخورد فلینی با این قسمت از فیلم، در درک موضع گیری کلی او بسیار اهمیت دارد. هرچند او به تظاهرات آشكار اعجاز اعتقاد ندارد (او نویسندهٔ فیلمتامهٔ فیلم بحثانگیز روسلیتی، معجزه بود) اما در عین حال با ضد کلیسا بودن موذیانهٔ دسیکا همراه نمی شود، مسئلهٔ فلینی، ایمان فردی است تا مسئولیت پذیری اجتماعی. توان عاطفی چشماندازی مذهبی او که میآفریند، بیانگر آن است که خداوند به واسطهٔ نیاز انسان به ایمان، ماؤا و ملجاء او قرارگرفته است. شاید حتی انسان خدا را اختراع کرده است تا امید به زندگی بهتر وجمود داشته باشد. فلینی همیجگاه تعهدات شخصی خویش را بیان نمیکند، اما ظاهراً او کلیسا را به عنوان بخشی از تشکیلات محیط زیستش می پذیرد. هم در کابیریا و هم در جاده، نشانه هایی وجود دارند که فلینی با تأثیرات انسانی کلیسا برخورد مهربانانه تری دارد تا با جزمینگری سلسله مراتب آن. راهب مسائل دوره گردی که کابیریا او را در جاده میبیند، بیش از تمام نقشههای پیچیدهٔ جشنوارهٔ معجزه بر او تأثیر میگذارد. به هر حال، هم چون کابیریا و جلسومینا و راهبهٔ جاده که با جلسومینا در احساس بی ریشگی شریک است، راهب دوره گرد نیز از نظر کلیسا، مطرود به حساب مىآيد. براى پذيرفتن جامعيت اين آدمها كه ظاهراً نظر فليني بر اين است، لازم است این نکته را در نظر داشته باشیم که به یک معنی همگی ما در لحظات تنهایی و در راههای شخصی خود به سوی رستگاری، مطرود به حساب میآییم. در هر واقعهای، فلینی با تأکید بر روحیهٔ مبارز و فنانا پذیرکابیریا، به خلق نمادی زنده از انسانیت نزدیک تر می شود تا دسیکا با آن قهرمان زارش در دزد و دوچرخه.

هرچند فلینی تا اندازهای به گروه ولگردانش مهر می ورزد، اما هیچگاه ناممکن

بودن حیات آنها را انکار نمیکند. زمانی که کابیریا میکوشد زندگی جدیدی را آغاز کند، فلینی او را با مصیبتبارترین تجربه زندگیش رودررو میکند. کابیریا، پس از آن که همراهانش را به خاطر ادامهٔ شیوهٔ زندگیشان برخلاف آن همه دعا به درگاه مریم مقدس ترک میکند، موقتاً حرفهاش را کنار میگذارد و به یک سالن رقص تقلبی میرسد که در آن یک هینوتیست او را به خاطر عملش پذیرا میشود. بلافاصله، کابیریا پیش چشمان تماشاگرانی وقیح درون رؤیایی رومانتیک فرو برده میشود. او با وقار تمام با معشوقی خیالی به نام اسکار میرقصد و ارکسترورسیونی طخزآلود از «والس میریویدو» را مینوازد. کابیریا پس از برداشتن دسته گل خیالی، معصومیت نوجوانیش را بازمی یابد، که نماد آن به یادآوردن موهای بلند و سیاهش در نوجوانی است. در صحنهای نفسگیر از فرایادآوری دراماتیک، کابیریا بی صبرانه از اسکار می پرسد که آیا واقعاً به او عشق فرایادآوری دراماتیک، کابیریا بی صبرانه از اسکار می پرسد که آیا واقعاً به او عشق می ورزد و در پی فریب دادن او نیست، سپس او به ناگاه از حالت خواب مصنوعی بیرون آورده میشود تا دریابد که دستمایهٔ تمسخر و مضحکه قرار گرفته است.

بیرون از سالن، مردجوانی خجول (فرانسوا پریه) به کاپیریا میگوید که تحت تأثیر خلوص خاطرات او قرار گرفته است، و حرکت فیلم به سوی پایانِ از پیش ترتیب داده شدهٔ آن، به آرامی آغاز می شود. پس از چند بار ملاقات، سوءظن کابیریا به خاطر بی غرضی تحسین گر جدیدش، از میان می رود. نام این عاشق جدید، اسکار است و او معتقد است که این تصادفی خوش یمن است، حتی پس از آن که کابیریا حرفه اش را افشاء می کند مرد به او پیشنهاد از دواج می دهد. روزی که قرار است برای از دواج به بیرون شهر بروند، مرد به فریب، او را به لبهٔ پرتگاهی رو به دریا می کشاند. مرد که جرأت کشتن کابیریا را ندارد، او را در حالی رها می کند که پنجه در خاک فرو کرده و از نتیجهٔ اعتماد خویش، به نحوی اندوهبار جا خورده است. مرد بی شرمانه کیف دستی او را که به پای مرد انداخته است، برمی دارد و دوان دوان از میان جنگل می گریزد.

نهایتاً کابیریا برمی خیزد و آرام آرام به سوی جاده میرود، جادهای که همیشه

برای قلینی نماد زندگی بوده است. در جاده گروهی جوان که شادمانه آواز میخوانند او را در میان حلقهٔ خود میگیرند. دختر جوانی لبخند بر لب به کابیریا خوش آمد میگوید و اشکهای کابیریا با لبخندی که بر لبش می نشیند، حذف می شود و همزمان دوربین به صورت او نزدیک می شود، کمی می چرخد و به آرامی به سوی پذیرش بی قید و شرط زندگی پیش می رود. در آن لحظهٔ فرجامین، کابیریا در حالتی از شرافت غیرمذهبی قرار می گیرد؛ معصوم و بی آزار، برخلاف تمام مصائبی که بر سرش آمده است.

در شبهای کابیریا، می توان نشانه های آشنای جهان زیرزمینی پرهرج و مرج خیال فلینی را بازجست. دشتهای خالی، جاده ها، خیابانهایی که مسافرانی تنها درون آن قدم برمی دارند و ساختمانهای دوردست تصویری از جهانی هستند همچون بیابانی برهوت که ساکنین آن اشکالی غیرعادی هستند که خود شیفته وار به سوی چهارراههایی انسانی می شنابند که وجود هندسی شان امکان ناپذیر است. در چنین جهانی، نظریه های جامعه شناختی بی معنی هستند چرا که از قرار خود، جامعه ورای هر نوع افتی فردی فرضی وجود دارد. روابط شخصی، هرچند بی معنی، اهمیتی اغراق شده می یابند و توهم رومانتیک و ایمان مذهبی مؤلفه های جدایی ناپذیری چنین حیاتی هستند. اگر فلینی برخورد طنزآلود را پیشه نمی ساخت و چشم روشن بینی برای تماشای جزئیات رنگارنگ زندگی نمی داشت، اراث چنین دیدگاهی از زندگی بسیار غمانگیز می شد، فلینی، تنها وعظ نمی کند که زندگی حتی در سخت ترین شرایط هم ارزش زیستن دارد، بلکه لذات غریبی را که در میانه تنهایی و رنج سربرمی آورند نیز به نمایش می گذارد. بدون این نمایش، شبهای تنهایی و رنج سربرمی آورند نیز به نمایش می گذارد. بدون این نمایش، شبهای کابریا، قطعاً به تجربه شادیستی غیرقابل تحملی بدل می شد.

آثار فلینی از شیخ سفید به بعد، مرحلهٔ تجربه گری مداوم در نمادگرایی، درون چهارچوب پیرنگهای غریب و پیچیده بوده است. با وجود این، روش فلینی به آنچه که ما به عنوان تخیل نمادین به آن خوگرفته ایم، وابسته نیست. او اشیاء یا سطوح را مطلقاً به گونه ای نور پردازی نمی کند که بر اهمیت آنها تأکید ورزد. در

فیلمهای فلینی هیچگاه سایهٔ معنی دار، یا تقابل غیر معمول بین روشنایی و تاریکی، وجود ندارد. نماهای او، چه روز و چه شب، درون منطقهٔ خاکستری خنثی قرار میگیرند.

شاید گفته شود که فلینی نیازی به ساختن تصاویر غریب ندارد چون چنان غرایبی در فرهنگ ایتالیا فراوان هستند. جشنواره های مذهبی ایتالیا، مثلاً در تأثیر گروتسکشان حتی از تصایور اورسون ولز، بهتر عمل میکنند. اما به هر حال اهمیتی ندارد که اسباب و آلات کاتولیسم ایتالیایی تا چه حد رنگارنگ هستند چرا که نمادسازی اشیاء، تنها بخش کوچکی از دستاورد فلینی است. تبحر فلینی در واقع در خور کیفیت تجربهٔ رؤیا گون و نمادگراست. در این جا، خیابانها و دشتهای خالی، کارکرد اصلیشان را می یابند. تصاویر فراموش نشدنی فلینی کدامند؟ مردان جوانی که سلانه سلانه در ساحلی متروک قدم می زنند در ولگرده به جلسومینا که بشت سر نوازنده گام برمی دارد در جاده، کابیریاکه بر صحنه ای می رقصد نا گهان از تماشا گران جدا می شود در شبهای کابیریا ـ اینها لحظات جادویی فلینی هستند.

منطقی نیست که فلینی را دنبالهروی نئورئالیستها بدانیم، اما در عین حال خطاست اگر آثار او را یکسره جدا از تأثیر نئورئالیسم بدانیم، در واقع، واقعگرایی روش فلینی است که نمادهایش را غنی میسازد. با این که او تمایل دارد بیش از پیشکسوتانش، واقعیت راکنترل کند، اما آن را زیبا نمیسازد. او از کثافت یا زشتی زنندهٔ چهره آرایی نمایش، روی برنمی تابد. در واقع، فلینی هم چون اکثر نئورئالیست ها در فضای فقیرانه راحت تر کار میکند تا در میان برج و باروهای اشرافی.

سالن رقص شلوغ و ارزان قیمت شبهای کابیریا از هر کلوپ شبانهٔ آرام و غیرمعمول و پرشکوه، اصیل تر به نظر می رسد. روسپی خانهٔ کابیریا از خانهٔ قصروار و پرشکوه هنرپیشه، کمتر مضحک به نظر می آید. مسئلهٔ واقع نمایی بصری نیست بلکه مسئلهٔ کار با دوربین است. فلینی به فضاهای فقیرانه، عینی تر می نگرد و شاخص ترین عناصر آنها رابیرون می کشد. اما به فضاهای پرزرق و برق با دیدی

هجوآلود مینگرد و تنها بر مضحک ترین وجوه آنها تأکید میکند.

به همین ترتیب، دست کم در شبهای کابیریا طبقهٔ فرادست ـ هنرپیشه و معشوقه اش ـ از زاویهٔ دید یک بدکاره با چشمهای خیره نمایش داده می شوند. عدم تمایل فلینی به بررسی طیف وسیعتری از طبقات اجتماعی به معنی عدم توانایی او در انجام این کار نیست. با این حال، شبهای کابیریا، شاید بیانگر زمانی باشد که رابطهٔ قلینی با فرودستان جامعه در حال گسست است. از یک نظر، شبهای کابیریا فاقد حس عظمتی است که ولگردها آن را القاء می کند. در ولگردها، هر شخصیتی به حساب می آید و هر واقعه ای به سوی حقیقتی مشترک پیش می رود. شبهای کابیریا، بیش از حد یک نمایش تک نفره است: جولیتا ماسینا به نحوی برجسته بررسی می شود و در همین حال تمام شخصیت های دیگر در ظلمت نیرنگ و عدم وجود راه رستگاری، باقی می مانند. شبهای کابیریا، اثر نزدیک به شاه کار فلینی، وجود راه رستگاری، باقی می مانند. شبهای کابیریا، اثر نزدیک به شاه کار فلینی، همچون جاده، محدودیتهایی دارد اما گاه راهش را بر جادهٔ زندگی گم می کند و درون کوره راههای اجرای استادانه می افتد.

ترجمة شهراد تجزيهجي



# **تهی کردن از انسانیت** زن*دگی* شیرین (۱۹۵۹)

🗖 نورمن ان. هالند

زندگی شیرین با سه ساعت زمان، سه میلیون درآمد، الهگان سه گانه، تحریم از سوی کلیسا، ازدحام اسطوره ها و توتال اسکوپ به راستی قابلیت دقیق چشمها و گوشها را مبهوت میکند. هر چند که صرفاً چشمها و گوشها هدفهای مورد نظر نباشند، باز نمادهایی تکرارشونده هستند برای آنچه فلینی مؤلف /کارگردان در نظر دارد. قهرمان داستان او مارچلو است: خبرنگار امروز، رماننویس آینده و مردی که در شکل اصوات و زبان (به واقع و قدری بی نتیجه) در جستجوی حقیقت است. به راستی مارچلو در یک مقطع، قدری خجالت زده چنین موضوعی را مین و مینکنان زیر لب میگوید. فلینی در تقابل با این موضع گیری بنیادی نسبت به اصوات و زبان، مردمانش را نشان می دهد که دلمشغول دیدن هستند و نمایان تر از همه پایاراتزی های همیشه حاضر هستند: عکاسانی که با مارچلو / خبرنگار کلامی

نقدما

«معجزه قلابي» عرضه شدهاند.

در تضاد هستند ـ آنان عملاً گله کله به پیرامون هر چیز و هر کس هجوم می برند؛ انگار که مگسهای سارتر به دوربینهای عکاسی مجهز شده باشند. تصاویر دیدن و دیده شدن در تمام طول فیلم ادامه پیدا می کند ـ به عنوان مثال عینکهای آفتابی که همه به چشم دارند (اگر در یک شب اتفاق افتاد کاپرا موفق شد صنعت دوخت زیرپوش مردانه را براندازد، بی تردید زندگی شیرین عینکهای آفتابی طبی را به یکی از اقلام مصرفی اصلی مبدل خواهد کرد). تصاویر در زندگی شیرین غالباً تصاویری زیگفلدی از زنان هستند که پیش از آن نیز به عنوان مثال در تابلوهای نیاکان مؤنث در سکانس «قلمهٔ جنزده»، روت آنیتا اکبرگ که به شکلی درخشان با هوا باد شده، یا بی رویت خالی از اعجاز حضرت مریم در پوشش تلویزیونی

در تقابل با این تصاویر دیدن و دیده شدن، فلینی تصاویری کمتر و با این وجود بسی تکاندهنده تر از شنیدن را برای حفظ توازن بکار می بندد. در خانهٔ استاینر دوست روشنفکر مارچلو ـ به ترانه ها و اشعار محلی و نواری ضبط شده از اصوات طبیعت گوش فرامی دهیم؛ مکالمه به نهایت درجه حاکم بر صحنه است. خود استاینر پیش از این هم برای تمرین توکاتا و فوگ در دمینور به کلیسا رفته بود ـ پس از راک ـ ان ـ رول و دیگر قیل و قالهای گوش خراش، به واقع می توانید حس کنید که قطعهٔ باخ گوشهایتان را تسکین می دهد. در یک مقطعه، مارچلو کبناره می گیرد و به منطقه ای ساحلی می رود تاکارش را روی رمان ایتالیایی بزرگ از سر بگیرد؛ به سبب بلندی صدای آهنگی از صفحه نوازی که با سکهٔ پیشخدمت به کار افتاده است که مارچلو «فرشتهٔ اومبریایی» می نامد، نمی تواند بنویسد. نام ترانه (Patricia) است که فلینی باز با تأکید به عنوان موسیقی استریپ تیز به کارش می گیرد؛ این یکی هم مثل قطعهٔ باخ با ارگ نواخته می شود. موسیقی فیلم، خودش را هجو می کند و به نظر می رسد و برگی تصاویر اصوات فلینی با شکست روبه رو می شود. در میان تمام آدمیان را بینسون کروزو بود که اشاره کرد اصوات و زبان می شود. در میان تمام آدمیان را بینسون کروزو بود که اشاره کرد اصوات و زبان ایزاری هستند که انسان به وسیلهٔ آنها می تواند به چیزی بیش از را بطهٔ حیوانی با

٣١٨

همنوع دست بیابد (هر چند که او نخستین نفر هم نبود)، با این وجود به نظر می رسد اصوات و زبان در زندگی شیرین همواره در خلق چنین رابطهای با شکست روبه رو می شوند. در سکانس «قلعهٔ جنزده»، مادالنا \_یکی از انوار عشق مارچلو \_او را در اتاقی می نشاند و خود بیرون می رود تا به واسطهٔ لوله ای صوتی (نوعی از گوش دیونوسوس) با او سخن بگوید. در تنها لحظهٔ جدی رابطهٔ آن دو، می شنویم که زن به مرد پیشنهاد از دواج می دهد؛ و می بینیم که خود را تسلیم مردی دیگر می کند.

قطعات افتاحیه و اختتامیه (دشوار بتوان نام اپیزود به آنان داد) این تباین تکرارشوندهٔ صوت و تصویر را قاببندی میکنند. افتتاحیه (که اکنون ظرف کمتر از دو سال از زمان پخش فیلم به نمونه ای کلاسیک در میان افتتاحیه ها مبدل شده است) تصویری پرزرق و برق از مسیح آویزان به هلیکوپتر را برفراز شهر جاودانی نمایش می دهد که فلینی چون جریان عظیم بچه هایی دوان و ساختمانهایی خیزان نشانش می دهد؛ هلیکوپتر دوم در پی آن می آید و مارچلو و وردست عکاس او را حمل میکند که به روشنی در کمین داستانی نشسته اند. آنان در پشت سرشان تصویری بسی جذاب تر از بازگشت آویزان مسیح می بینند: چهار دختر بیکینی پوش بر بامی حمام آفتاب می گیرند. وقتی هلیکوپتر برفراز سر دختران چرخ می زند، مارچلو می کوشد با آنان سخن بگوید، اما به دلیل صدای هلیکوپتر هیچ یک مارچلو می کوشد با آنان سخن بگوید، اما به دلیل صدای هلیکوپتر هیچ یک نمی تواند صدای دیگری را بشنود. قالب چنین است: تصویر نماد؛ تصویر دختران؛ شکست اصوات.

در نماهای پایانی، مارچلو همراه لواط کاران، رباخواران، کلاهبرداران و زناکاران جور واجور از میهمانی خارج استریپ تیز می شود و همگی به سوی دریا می روند و در آنجا جمع می شوند (که در نماهایی یاد آور آثار پوتیچلی است). در کنار دریا چند ماهیگیر، آبزی پلید بزرگی را از آب بیرون می کشند و دوربین از چشمهای جانور که هنوز به نقطهای خیره شده است نمای نزدیک می گیرد. وقتی مارچلو پشت می کند که برود، «فرشتهٔ اومیریایی» بر ساحل مجاور ظاهر می شود، اما میان آنان را آب فراگرفته است و هر چند مارچلو او را می بیند و او مارچلو را،

به واسطهٔ صدای امواج نمی توانند صدای یکدیگر را بشنوند. مارچلو بی تفاوت شانه بالا می اندازد و می رود؛ دخترک رو برمی گرداند که رفتن او را ببیند. فلینی با درک سینمایی درخشانی، وقتی دختر روبرمی گرداند دوربین را به حرکت افقی وامی دارد تا نمای پایانی نمای بسیار نزدیکی از فرشتهٔ اومبریایی باشد که به بینندگان خیره شده است یا این ما هستیم که به او خیره شده ایم: بینندگان به تصویر مبدل شده اند و این تصویر بینندگان است.

هیولای زمخت دریا با رونواختهای وحشی گنگ و بی نشان از اعماق ناخودآگاه، گمانهایی بسیار برانگیخته است. بی تردید خلاق ترین اظهار نظر در مجلهٔ سایتاندساوند است که ویلما مونتزی را به ما معرفی می کند. [جسد او در ماحلی در ایتالیا پیدا شد؛ مطبوعات گمان بردند پلیس از ثرو تمندانی که از قرار دستی در ماجرا داشتند حمایت می کند.] تایم به تبعبت از گرایش اساطیری اثر دربارهٔ آخرالزمان که از دریا سربرمی آورد بحث می کند و آبزی اهریمنی را ضد مسیح می شمارد؛ قطعهٔ افتتاحیه بازگشت مسیح است و فیلم در کلیت خود به تمثیلی از هفت شب نابودی در تجلی مبدل می شود (این تعبیر اگر فیلم هشت شب را در برنمی گرفت قدر تمندتر می شد). دیگران تمثیلی از دوزخ را مورد بحث قرار داده اند و مارچلو را دانته شمر ده اند که از ماربیج گناهان رم امروز که به نهمین حلقه با ظهور آبزی اهریمنی در جای Lucifer منتهی می شود پایین می رود و با سه عروس دریایی آویزان از دهان هیولا کامل می شود.[زندگی نو] La vita Nouva یا در تصویر زنان می کند.

همه چیز ممکن است ـ آنچه غیرممکن است دیدن زندگی شیرین به عنوان «اساساً مطالعهٔ رفتارهای جنسی» همچون صرفاً «نمایش جنجالی وجوه مشخص زندگی در رم امروز» است. بعضی منتقدان می خواهند نئورالیسم دیگر ایتالیاییها را بر یک ایتالیایی ـ بر فلینی ـ تحمیل کنند، در پس این نوع کجبینی دیدگاه میهن پرستانهای نهفته است که فیلم صرفاً بیان زمان و مکانی خاص است. تصوری

از سینما چون نظریه زیگفرید کراکائر که فیلم هنر نیست بلکه «رهایی واقعیت» است، دیدگاهی که در سینما تنها رئالیسم شکسلگرا را ارزش می نهد. فلینی با پایه گذاری بخشهای جمعی ذندگی شیرین براساس موضوعاتی که در مطبوعات ایتالیایی منتشر می شدند خود اجازهٔ این نوع کجبینی را داده بود. البته او در مبحث شکل رئالیست است، اما بعد از دام نشانه های مجعول رئالیسم (مثلاً بازیگران غیرحرفه ای) در پیرنگهای داستانی احساساتی گرای دزد دوچرخه و امبرتو د. که این فیلمها را از سوزناکی اُ، هنری باز می دارند، دیگر حقیقی مهم به شمار نمی رود. هنوز دسیکا احساس گرا و فلینی اسطوره ساز است.

به نظر می رسد زندگی شیرین از کارهای پیشین فلینی وابستگی بیشتری با واقمیت دارد، اما این موضوع تنها بهنظر می رسد؛ که واقعاً همان عطش غریب فیلمهای دیگر برای اسطوره را دارد. فیلمنامهٔ معجزه او اساساً به جفت گیری سنتی در حوزه خدا ـ خورشید و زن فانی رسید. شیخ سفید با شوخیهای خرکی با انواع و اقسام آدمیان، مرد عنین کلیسا و ازدواج را در مقابل مـرد پـوچ شـهوتِ فومتی [داستانهای مصور] در تعادل قرار داد (باز هم تصاویر دیداری). ولگردها هجویهای از کلیت پانتنون مذکر میسازد، در حالی که شبهای کابیریا تصویری رقت بار و پرزرق و برق از ونوس است که پس از آنکه آدونیس او را برگزیده و فریفته است خود را در آب جان تازه میدمد. جاده روشن ترین تمام این فيلمهاست، آگون [تضاد]كلاسيك ميان إبرون إخود خوار شمار] و آلازون [شياد] بر سر زنی (کمابیش)گنگ که می توانست مستقیماً از سرچشمه های کماری اتیک به قلم کورنفورد سربرآورده باشد. زندگی شیرین همان مضمون و بعد اساطیری فیلمهای دیگر را دارد: مردان با تصویر پتیاره صفت زنان از لحاظ جسمانی، اخلاقی یا روانشناختی چیره میشوند. همانطور که استانیر میگوید: «من فقط به این بلندی هستم.» و انگشتش را بلند میکند. در «معجزه قلابی» (شکلی ابتدایی تر از آنچه در کابیریا ظاهر شد)، پیرزنی گزارشهای محرمانهای به ما می دهد. وقتی دوربینهای تلویزیون و عکاسان گرد دو کودکی جمع می شوند که با گفتن آنکه مریم باکره را دیده اند فریبکاری را آغاز کرده اند، عفریتهٔ پیر میگوید: «چه اهمیتی دارد که مریم باکره بوده یا نبوده؟ ایتالیا پر از کیشهای عجیب و غریب است.» و به راستی ایتالیای فلینی چنین است.

اولین صحنهای که میبینیم، نخسین اپیزود کامل فیلم، نوعی خودفروشی پرستشگاهی است. مسیح طلایی رنگ نماهای افتتاحیه به پیچ و خمهای گنگ رقاصهٔ سیامی طلایی پوش در باشگاهی شبانه، دیزالو می شود که مارچلو در آنجا زن ثروتمندی به نام مادالنا را با خود می برد (و من همین اسم را هم بی معنی نمی دانم). آنان با کادیلاک کروکی سفید زن به راه می افتند، از کسالت، زنی خودفروش را با خود همراه کرده و او را به خانهاش می رسانند. فلینی از مسیر خود دور می شود تا آنان را از مسیرشان دور کند که در آپارتمان زیرزمین زن خودفروش به دنیای زیرزمینی بزه کاران گام بگذارند از میان آبها در زیرزمین آب گرفتهٔ زن بگذرند.

دومین، ظهور مجددی از هوا و از سرزمینی دیگر است: ظهور مجدد آفرودیت جنجال برانگیز آنیتا اکبرگ که برای نقش سیلویا، الههٔ عشق هالیوود، برگزیده شده است (باز این نام هم بی معنی نیست) بنابه رسوم، میوه های باغهای رمی را (در شکل پیتزایی غول آسا) به او تقدیم می کنند. سپس در کنفرانس مطبوعاتی مضحکی، او را همچون قدیسی غیبگو مورد مشاوره قرار می دهند. در طول روز، او از پلکان بی پایان تا بالاترین نقطهٔ کلیسای سن پترز بالا می رود و ملبس به جامه ای است که خود هجو ردای کشیشان است. با این وجود آینهای آفرودیتی واقعی برفراز کوهها یا درون غارها روی می دهد. می گویند دوشیزه اکبرگ در جریان فیلمبرداری این سکانسها گفته است: «فدریکو، آخر برای چی، تو داری از جریان فیلمبرداری این سکانسها گفته است: «فدریکو، آخر برای چی، تو داری از حقیقت آرام بگیرد که فلینی داشت از او الهه ای هم می ساخت. در بعضی آینها، می گوید که مادر، معشوقه، همسر، خانه، «همه چیز» داست. آنان سوار تریومف اول الگوی آسمانی او را به راستی بر پشت بزی سواری می کند و مارچلو به او می گوید که مادر، معشوقه، همسر، خانه، «همه چیز» داست. آنان سوار تریومف

مارچلو می شوند، راه می افتند، از آن پیاده می شوند و مارچلو می کوشد حقههای دوران دبیرستان را سوارکند، اما جایی پیدا نمیکند (در تمام طول فیلم، موطلاپیها دست نیافتنی هستند ـ یا دستکم برای مارچلو دست نیافتنی هستند ـ و این دقیقاً خلاف وضعيت موقهوهايها مثلاً مادالنا است). با اين وجود به نظر ميرسد الهة عشق جنجال برانگیز ما (باز مئل آخرودیت) همانقدر که دلمشغول مادری حیوانات است دلمشغول مادری مارچلو نیز هست؛ به هر تقدیر او مثل سگی در قلهٔ کوهستان زوزه میکشد و در سکانسی فوق العاده بچه گربهٔ سفید ولگردی را از زمین برمی دارد و مثل جامی بلورین در پایهای زرین مقابل روی خود نگه می دارد و در خیابانهای نیمه شب، در دالانهای تنگ و باریک به آرامی حرکت میکند. او به سرعت به درون چشمهٔ ترهوی می رود؛ مارچلو به دنبالش می رود: «حق با تو است . من به راه غلط رفته ام . همهٔ ما رفته ایم. سیلویا در تعمیدی دروغین بر سر مارچلو آب میریزد و برای حفظ هجویه، درست در همان لحظه فوارهٔ ترهوی از کار می افتد. آنان به هتل زن باز می گردند و بازیگر نقش مقابل او ـ لکس بارکر در نقش بازیگر آمریکایی الکلی ـ را در انتظار می یابند؛ باز هم هیبت اسطورهای دیگری که یک باباداتزو آه می کشد: «فکرش را بکنید که یک زمانی نقش تارزان را بازی میکرد.»

«الهگان» دیگری هم هستند حضرت مریم با کرهٔ گمشده در معجزهٔ قلابی؛ در خانه استانیر که نقاشی پیر ستایشهایش از زنان شرقی و به ویژه حوّای مادر را به فریاد به زبان می آورد. در سکانس قلعهٔ جنزده، مادالنا که در برابر ردیفی از چهره نگاریهای سلسلهٔ مادرسالاران ایستاده است، روبند، روی چهرهاش می اندازدهٔ مارچلو، «لیدی جین» دیگر دنیایی اسرار آمیز را که شاخک هایی مثل آنتن در میان موهایش دارد اغوا می کند: اشباح، شبانگاه، گورستان و توانگر سالاری پیرامون به کل اپیزود حال و هوایی می بخشد. البته سرانجام نوبت به «فرشته اومبریایی»، با کرهٔ کنار دریا، تصویر حیا و معصومیت، نوعی آفرودیت غیبگو می رسد که مارچلو نمی تواند او را بپذیرد.

در ایس دنسیای مادرسالاری مردان همسر صرف سروران، یادشاهان عاشق پیشه، مضحک و ناتوان هستند. روشن ترین نمونه پـدر مـارچـلو است کـه درست پیش از سکانس مرگ مشیفتهٔ قلعهٔ جنزده سر وکلهاش پیدا می شود. او که شهوترانی پا به سن گذاشته است، از پسرش میخواهد او را به باشگاه شبانهای از مد افتاده ببرد که دیوارهایش چون معیدی برق میزند و همه جایش را مجسمه های زنان بر کرده است. در طول مکالمه درمی یابیم که او «معمولاً دور از خانه بوده، و قدری زنباره و تاجر شراب بود» است و به واقع «در تمام ایتالیا از جنوب تا شمال شراب می فروخته است». او که برای یکی از همسرایان مؤنث چند چشمه شعبدهبازی غیب و نهان کردن اشیاء انجام می دهد، در مقام مقایسه قابل قیاس با خر است. در همین حال، نمایشهای بازیگران باشگاه شبانه، باز دیگر وجوه دیونوسوس تهیمغز را هجو میکند. نخستین بخش برنامهٔ گروه سه نفره مضحک / وحشی خوی زنان گربهای را نمایش میدهد که رام کنندهٔ مذکر کاملاً ناتوانشان را مسخره میکنند. بخش دوم دخترانی را در حال اجرای برنامهٔ چارلستون نشانمان می دهد که از زمان جوانی پدر پا برجا مانده است؛ سرانجام در نمایشی فوق العاده پولیدور دلقک در نقش فلوت زن سحر آمیز نحیفی ظاهر می شود که از تصاویر زنان در پیرامونش وحشتزده است. چند نت غمانگیز از ترومپت تقریباً بی حالش به گوش می رسد و او لخولخکنان به دنبال سایه ها ـ سایه های بادکنکهای خالی ـاز صحنه خارج میشود. پدر مارچلو به آپارتمان دختر همسرا میرود (که اسپاگتی بخورد)، اما به هنگام عشقورزی از نوعی حملهٔ ناگهانی عذاب میکشد. چهرهٔ پیر و غمگینش را همواره بهسوی دیگری برمیگرداند و تنها میخواهد که نزد مادر مارچلو باز گردد. در یکی از زیباترین لحظات فیلم، او همانقدر از توانافتاده و مریض احوال که هست، خم می شود و آرام و آهسته از رختخواب بیرون میآید تا آخرین رد خویش را محوکند؛ انگارکه همیچ وقت وجود نداشته است. چه عالی برای پدری.

در تمام طول فیلم، از مسیح تنزل یافته در افتتاحیه تا رقص مردان همجنس باز

در لباس جنس مخالف در پایان فیلم، مرد ناتوان و درمانده به نظر می رسد. در تمام طول فیلم، زنان مردان را هدایت می کنند \_مادالنا مارچلو را به آپارتمان زن خودفروش هدایت می کند؛ سیلویا از پلههای سن پترز بالا می رود و رمی های خسته را دسته دسته در پشت سر جا می گذارد، و سکانس قلعهٔ جن زده با پرینسیسا مادر سالار پیر \_ به پایان می رسد که «مردان شرمسار قبیله» را به دعای عشای ریانی می فرستد. در تمام طول فیلم، مردان وحشت زده به نظر می رسند و در سلطهٔ زنان اغلب می کوشند خود را به زنان مبدل کنند و در زنان غرق شوند. مردان در ستیابی به جایگاهها ناتوان به نظر می رسند؛ آنان باید خود را بالا بکشند، کورکورانه راهی بیابند، بگریزند و به جایگاههایی نفوذ کنند که به نظر می رسد زنان می در دسر در آن سقوط کرده اند. وقتی مردان به جایگاهی مرتفع دست پیدا می کنند، از تمام موانع بالا می روند، پرچم می زنند و از نفس می افتند، ناتوانی خویش را مشخص می کنند - مارچلو از سن پترز و پدر مارچلو به آپارتمان دختری از همسرایان صعود می کنند؛ نور دوربینهای فیلمبرداران بر روی سکوهای بلند بر معجزهٔ قلابی فرومی پاشند و به سرعت می گذرند؛ بی مفهومی مسیح آویزان از معجزهٔ قلابی فرومی پاشند و به سرعت می گذرند؛ بی مفهومی مسیح آویزان از همیکوپتر؛ بی مفهومی مارس [خدای جنگ] مدرن ما: مارچلو روربینی.

(به هر حال، تنها) استثناء در میان آنها استانیر ـ دوست روشنفکر مارچلو ـ است که زندگی ناخرسند کوتاهش گیجکننده ترین اپیزود فیلم را شکل می دهد. برخلاف شخصیتهای دیگری که زندگی هایشان تحت سلطهٔ تصاویر و نمایش است، استانیر در دنیای اصوات و زبان زندگی می کند. وقتی نخستین بار او را می بینیم، مشغول رجوع به متنی سانسکریت است. او در کار نشر مشاغلی به مارچلو پیشنهاد می کند و به نوشتن ترغیبش می کند. از این گذشته، استانیر پدر خانواده با زنی دوست داشتنی و بچههایی جذاب است. او ساده و مصمم (در اصل، فلینی هنری فاندا را برای این نقش می خواست)، تنها ارباب تقدیر خویش به نظر می رسد. در حقیقت، کلیت موقعیت آنقدر متظاهرانه است که دل آشوب کننده است. سپس، استانیر به نحوی توجیه ناپذیر خودکشی می کند و نه تنها خود، که

کودکانش را هم نابود می کند. در نتیجه، پدری خویش، ادعای محدودش به شرکت در جریان زندگی، و خودکشی کاملی را نابود می کند. فیلم هیچ دلیل خاصی برای خودکشی استانیر ارائیه نیمی دهد؛ تنها یک نیمونهٔ دیگر از رشته طولانی بداهه گویی هایی به نظر می رسد که زندگی شیرین را می سازد. اما ضربه و بداهه گویی روشهایی هستند که شخصیتهای دیگر با آن کار می کنندی نه استانیر. او در نخستین صحنهٔ حضور خود، بداهه نوازی موسیقی جاز را با ارگ کلیسا آغاز می کند، اما سرزنشی توأم با ملاحظه از جانب کشیش مطیعانه او را به سوی توکاتا و فوگ سوق می دهد: بداهه نوازی «کامل» و منجمدی آنچنان که بود. او در خانه اش می گوید: «همه چیز در اثری هنری مطابق برنامه ریزی و کامل است. نیاز ما این است که چون اثری هنری باشیم: مستقل، کامل، و در جان بخشی پرتعلیق.» و پیش از این گفته بود که زندگی خود او بسیار مطابق این معیار است (کیفیت ظاهر فریب از این گفته بود که زندگی خود او بسیار مطابق این معیار است (کیفیت ظاهر فریب

انگار که در زندگی او جایی برای موضوعات نو و غیرمنتظره وجود ندارد. خودکشی استانیر تنها بداهه کاری است که در عین اختتام یا احاطهٔ زندگی کامل او به میراث میماند. همسرش را در مقابل دوربین جمع پاپادانزی تنها میگذارد و اکنون است که زن به تصویر مادر دولودوزا مبدل می شود. تنها رابطهٔ بشری مستمر دیگر مارچلو در طول فیلم ـ با معشوقهاش اما ـ درست در نقطهٔ مقابل قرار دارد داد و بیدادها، دلبریها، اقدام به خودکشیها، آشتیها و تمام چیزهایی که رابطهٔ آنها را شکل می دهد رشتهای دراز از بداهه پردازیها در زمانی است که زن می خواهد مرد را «به دست آورد»، در ازدواج و پدری به سامان رساند ـ یک فیوری (یک زن عصبانی) که بی پروا تقلا می کند الهه دلی باشد.

پس فیلم از دو تصویر مرکزی دیداری و شنیداری دبهره میگیرد که مردان را در برابر زنان قرار دهد. زنان الهگانی هستند اسطورهای، و بانوان زیبای بیترحمی غیرواقعی که تصویرشان مردان را در پادشاهی بداهه پردازی و وهمزدگی مسحور میکند. مدردان در مقابل زبان و اصواتش که منجمد هستند و به سبب

انعطاف تا پذیری زندگی به سنگ مبدل شده اند، درمانده و تا توان هستند ـ چه پدر رو به مرگ مارچلو باشند، چه استانیر (به راستی، قربانی سیبل شهاب ـ سنگی کوچک بود که گمان می کردند از بهشت فرو افتاده است). مارچلو، هرکس، مؤنث یا مذکر، در میان این دو انتخاب اسیر می شود که معشوقش بیهوده در پی راهی برای بازی در نقش الهه و القای وحشت از دواج می گردد.

این مضامین، همه در اپیزود دلتنگکنندهٔ پایانی گردهم می آیند: میهمانی ناامیدانه / لذت جویانه ای که به دنبال حضور مارچلو در صحنهٔ خودکشی استانیر می آید. استیلای مردان در رقص ژیگولوها و همجنس بازان به اوج می رسد و تصویر زنان به استریپ تیز (با همان آهنگی که فرشتهٔ ادمبریایی در صفحه نواز سکه ای برگزیده بود) منتهی می شود. مارچلو بر این عیش و نوش یأس آمیز حکم می راند (و این تنها موردی است که مرد «رهبر» است) و وقتی میهمانی به دم آخر نزدیک می شود او که انگار خود مرغهای مادر کری (مادر کارا) را تر می کند با پر، عیاشان در حال عزیمت را تعمید می دهد و این هجو تلخ تعمید اکبرگی قبلی است در ست همان طور که کت و شلوار سفید مارچلو نسخهٔ منفی لباس رسمی شبی است در اییزود قبلی بر تن داشته است.

نتیجه تا حدودی شبیه برف است. شاید برف حلقهٔ نهم، شاید هم «برفی که در نمام جهان خفیف میبارد و بارش خفیف شبیه به نزول آخرین مرگ بر تسمام زندگان و مردگان است».

این آخرین میهمانی برای وصول به تصویر پایانی فیلم از مرد، ابری اهریمنی که در هوا نفس نفس می زند، چشمی اسیر تور و تصویر پایانی زن ـ فرشتهٔ اومبریایی اورانیایی ـ راهی تدارک می بیند.

زندگی شیرین به مانند هر اثر مهم دیگری، هنر خود را تعریف میکند. دلبستگی فلینی به تبدیل فرد به تصویر در آنچه شاید بتوان سبک دوتوگراور سینمایی نامید بیان خود را می یابد. در زندگی شیرین، فلینی دکورها و لباسهایی در اختیار دارد که برای فیلمبرداری اغراق آمیز سیاه و سفید ـ چیزی شبیه به تأثیر نور

فلاش دوربین عکاسی ـ طراحی شدهاند. به تقریب چنین به نظر میرسد که خود فیلم از ترکیببندی عکسها شکل گرفته است و کمتر شباهتی به تصاویر متحرک فیلمی سینمایی دارد.

درک فلینی از موضوعات جدید و غیرمنتظره و مضمون بداهه پردازی خویش در ساختار اپیزودیک بیان خود را می یابد (در این فیلم هم چون ولگردها، این کیفیت اپیزودیک یکی از نقاط ضغف فیلم به نظر می رسد؛ به نظر من، تنها در جاده، فلینی بر این عادت گریبانگیرش فائق آمده است). بهره گیری درخشان فلینی از دیزالو نیز از نوعی وسوسه یا بداهه پردازی نشانی دارد (بهترین شاهد دیزالو افتتاحیه است که به شکلی خیره کننده و ناگهانی تصویر طلایی مسیح به رقاصهٔ طلایی پوش سیامی مبدل می شود).

به هر حال، این درک از بداهه پردازی برای کسی که شاید تنها کارگردان مهم جهان باشد که کار در صحنه هایی آشفته را دوست دارد و پافشاری می کند که فیلمنامه تنها می تواند طرح کلی را مشخص کند و فیلمهایش را با بداهه پردازی در سر صحنه «می نویسد»، چندان هم نابجا نباشد.

فلینی، همچون فیلمهای پیشین خود، اساساً به تصویری از مردی درمانده و فروهایه در برابر تصویر فوق العاده قدر تمند و پتیاره مصفت روی می آورد (مثلاً در ولگردها، دلاور در مفازه اجناس مذهبی با تصاویر باکرهٔ مقدس احاطه می شود، یا در شکوهمند ترین نمای فیلم کم عقل، مجسمهٔ فرشته ای را در کنار دریا حمد و ثنا می گوید).

باز، اینجا مضمون کارگردانی را می طلبد که هزاران عکس را نگاه کند تما بازیگری با تصویری مناسب بیابد. در حقیقت، او ادعا می کند که برای ذندگی شیرین با ده هزار بازیگر مصاحبه کرده است، پس واقعاً زیگفلد سینمایی است. مجلهٔ مهربان و بی نام و نشان تایمز بر قلینی نامی تأکید می کند «که تب دنیایی مریض را می سنجد» و بی تردید هم واقعیت را می گوید، اما همین قلینی است که دلمشغول تهی کردن از انسانیت افراد است، آنها را به اشیاء تبدیل می کند (کابیربا)

یا قهرمان (جاده) یا خدا (شیخ سفید)، اما در هر مورد تهی کردن از انسانیت آنها تصویرسازی از آنان است ـ و این برای مردی که کارش در تعام زندگی تبدیل افراد به نوار سلولوئید است، چندان فکر و ذکری غیرطبیعی هم نیست.

ترجمة كاميار محسنين



## **بشریتی ناتوان** زن*دگی* شیرین

🗖 هژیر داریوش

سال گذشته، زندگی شیرین فلینی در تهران به نمایش درآمد و شکست خورد ـ هفتهٔ آینده، این فیلم باز به روی پرده خواهد آمد.

آسان است که بگوییم تیماشاگران ما، که از مسیر پیشرفتهای جدید و نوپردازیهای سینما به کنار بودهاند، برای مشاهدهٔ اثری که نسبت به همهٔ قواعد کهنه و بازاری عدم اطاعت می ورزد، و شباهتهای چندانی با آنچه جماعت به عنوان سینما می شناسند ندارد، فاقد آمادگی ذهنی لازم بودند. می دانیم که سینمای قدیمی که در چنگال یک میراث تئاتری مدتها اسیر بوده، تماشاگر را به فیلمهایی عادت داده که در آنها حوادث به سرعت، در یک مسیر به اصطلاح منطقی و مطمئن تصنعی، پیش می رفته. به این ترتیب که مثلاً آدم داستان در وضعیت خاصی قرار می گرفته، که به دنبال خود وضعیت دیگری را می کشانده و بدین سان هر صحنه می گرفته، که به دنبال خود وضعیت دیگری را می کشانده و بدین سان هر صحنه

نتیجه و حاصلی از صحنهٔ قبل بوده تا سرانجام اثر به فرجام خود می رسیده است، اما فلینی در زندگی شیرین چنین نحوهٔ بیانی راکه مسلماً کمترین شباهتی با زندگی، آن طور که هست، ندارد به کار نمی برد. برعکس، فیلم او یک سلسله حوادث و صحنههای مجزا، یکی به دنبال دیگری عرضه می کند بدون آنکه ارتباط و هماهنگی کاملی بین این صحنه ها مشهود باشد ... چرا؟

فلینی میگوید: «این فیلم ادعای آن ندارد که یک سند رسوایی یا بیلان یک جامعه یا مدافعه ای برای این چیز یا آن چیز باشد. فیلمی است که حداکثر بر دنیایی بیمار حرارت سنج می نهد؛ دنیایی که به وضوح تب دارد. اما اگر در آغاز فیلم جیوه، مثلاً چهل درجه را نشان می دهد، در پایان هم، باز حرارت چهل درجه است. هیچ چیز دگرگون نشده. زندگی شیرین ادامه دارد. آدمها هم به همه کارهایشان، درست مثل مواقعی که منتظر چیزی هستند، ادامه می دهند. اما منتظر چه چیز؟ کسی چه می داند! شاید یک معجزه یا جنگ با بشقابهای پرنده، یا مریخیها؟!»

پس فیلم داستان هیچ پیشرفت که سهل است، هیچ دگرگونی نیست. هر صحنه آغاز و پایان معین خودش را دارد به علاوه، دنیای زندگی شیرین، دنیایی هماهنگ و منظم نیست، بلکه محیط پرآشوب، پر سر و صدا و درهم ریخته ای است که در آن همهٔ ارزشها و همهٔ نظمهای روز استحکام و اعتبار خود را از دست داده اند.

گفتنی است که بسیاری از عناصر ذندگی شیرین حتی جدا از فیلم، اهمیت و مفهوم خود را حفظ میکنند با این حال در همهٔ آنها و حدت فکر و الهام متجلی است. مثلاً در تقریباً تمام سکانسهای فیلم مشاهده می شود که حادثه از سر شب جریان می یابد، نیمه شب به اوج خود می رسد و در اوایل صبح پایان می پذیرد. هر سحر، نتیجه ای موقتی و محزون برای پایکویی های شبانه به ارمغان می آورد.

این شیوهٔ خاص ساختمانی آنچنان بر تمام فیلم مسلط است که برخلاف این همه صحنههای پرخروش وگوناگون که یکی پس از دیگری بهروی پرده می آیند،

برخلاف ریتم سریع این صحنه ها و بالاخره برخلاف طول مدت نمایشش، زندگی شیرین به نظر فیلمی ساکن و بی تلاطم می آید که ناشی از رجعت متوالی سحر است که هر بار، آدمها را به آنجایی که بودند، باز می گرداند.

این سیر عجیب صحنه ها، تماشا گری را که هر دم به گمان خودش با اطناب و آهستگی روبه رو است، منحرف می کند و می آزارد. اما همین اعاده و تکرار بی وقفهٔ مضامین اساسی فیلم است که سنگینی دلهره انگیز و قدرت افسون مجموع اثر را می سازد. آخرین وضعیت، کمترین پیشرفتی را نسبت به اولین وضعیت نشان نمی دهد. در آخرین تصاویر، آدمها همچنان دارند انتظار می کشند ... «شاید یک معجزه یا جنگ یا بشقابهای پرنده ...» درجه حرارت همچنان چهل را نشان می دهد.

به این ترتیب، فلینی میکوشد که با توالی یک سلسله حرکات پس و پیش در مسیر فیلم، بی ثباتی نومیدکنندهٔ حوادث بی فرجامی را که مشخصهٔ این زندگی شیرین هستند بیان کند.

گروهی از نقادان، فلینی را با این فیلم، دانتهٔ سینما خواندند. شاید به این خاطر که اثر او، در ورای یک بی نظمی شاعرانه، بینشی پیامبرانه از پایان زمان یا دنیا ارائه می دهد. به عقیدهٔ فلینی، آینده از مخاطرات مبهم مملو است و پیشرفتهای مادی، امکان لغزشهای معنوی فراوانی به بار آورده اند. سینما گر کوشیده تا علائم پیشقراول مصیبتی را که می خواهد نازل شود به ثبت برساند. منظور از این مصیبت نه فقط بمب اتمی (که استینر در فیلم به روشنی بیان می کند اما این صحنه را در تهران درآورده اند)، بلکه به خصوص فرسودگی تمدن امروزی، سقوط ارزشها و ویرانی جسمی و اخلاقی است. به عبارت دیگر، نسخهٔ جدیدی است از «سقوط بابل».

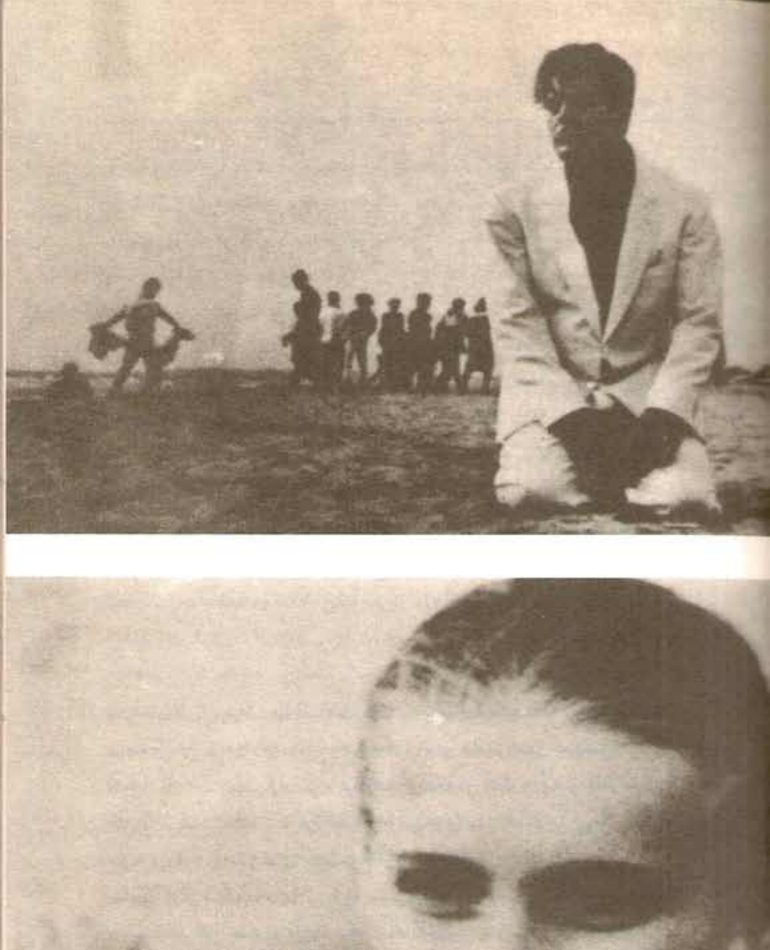
وقتیکه فلینی اعلام میکند که میخواهد به ضربان قلب دنیایی بیمارگوش دهد، به تصریح ماهیت این بیماری نمی پردازد، فقط علایم راگوشزد میکند و تشخیص مرض و بعد احیاناً کشف علاج را به عهدهٔ تماشاگر میگذارد.

شاید که عیب، به سادگی، شکل مشخصهٔ نوعی ضعف پیری باشد. در جامعه شناسی این بیماری را باید مترادف با وضعی دانست که در آن ساختمانهای اجتماع آنچنان فرسوده می شوند که دیگر جوابگوی احتیاجات جدید نیستند ـ چهارچوبهای انواع بشردوستی کهن که درگذشته یک پیوستگی لااقل ظاهری به اجزای تمدن میبخشیدند، دیگر مورد احترام آدمها نیستند ـ نسبت به ارزشهای ثابت تحریک کرده است و بدین سان، زندگی شیرین قبل از هر چیز، صورت مجلس یک انحطاط اجتماعی است. اما آدمهای روشنبین دلچرکین امروز که دیگر حتی به محترم شناختن قوانین نظم موجود تظاهر نمیکنند، نه میشورند و نه در این کار یا عرضهٔ چیزی تازه کوششی دارند. مرض به آنها هم سرایت کرده، ارزشهایشان را از دست میدهند و به آرامی درگیر حرکت عمومی می پوسند، بی نظمی را می پذیرند و در آن مستقر می شوند. با هوشتری نشان اکتفا به این می کنند که تماشاگر سقوط خود و دیگران باشند. درام زندگی شیرین در اینجا نهفته، در این نگاه منفی آدمها بر دور و برشان ـ اگر فیلم قلینی به نظر ساکن می آید، به این خاطر است که حکایت از یک وقفهٔ بشری دارد -آدمهای فیلم تماشا گران مطیع و منفعلی هستند که نه حوصله و نه نیروی نشاندادن عکسالعملی دارند. فقط منتظرند و به نحوی مبهم، از آنچه در انتظارش هستند می ترسند. و فعلاً که منتظرند، فقط نگاه میکنند. زرنگترینشان روزنامهنویسها و عکاسها هستند که «نگاه کردن» را بیشهٔ خود ساختهاند و از این راه نان میخورند ـ و وقتیکه هرکسی به نگاه کردن اکتفا بكند، همه چيز صورت «نمايش» بهخود مي گيرد: مسيح ستاره اول يك نمايش تبلیغاتی هوایی میشود، رقصهای مذهبی هندی تا سطح نمایش های کاباره تنزل میکنند و «معجزه» مهمترین سوژهٔ تمام صنایع نمایشی از قبیل رادیو و تلویزیون میگردد.

و این «استریپ تیز» اواخر فیلم، آیا وسیلهای نیست برای آنکه حتی شهوت به حالتی مفعولی درآید؟ مگر نه این است که باید مشخصات بشریتی ناتوان بیان شود؟ و این ناتوانی مگر ناشی از این نیست که همهٔ امیال ارضاء شدهاند و دیگر

چیزی در کنار نیست؟ به این ترتیب، آخرین جشن میگساری فیلم، فقط کاریکاتوری از یک مجلس عباشی است، میماند ملال و انهدام ـ پیری فرجام منطقیش را در مرگ میجوید، و فلینی میرودکه ما را با این فکر ترک گوید، اما ... به ناگهان یک سلول زنده، دختر کوچک، ظهور میکند. آیا این ذره خرد امید، فینقسه، به دنیایی محتضر، حیاتی تازه خواهد داد؟

هنر و سینما، دورهٔ جدید، شماره ۴، بهمن ۳۴۳





## **بیگانه فلینی** زن*دگی* شیرین

### 🗖 كاميار محسنين

«در حقیقت در پایان دههٔ پنجاه سه فیلم در اینالیا ساخته شد که نوزایی قدر تمند سینمای ملی را اعلام کرد.» در سال ۱۹۵۹، در همان زمانی که زندگی شیرین فلینی، حادثه آنتونیونی و روکو و برادرانش ویسکونتی انقلایی عظیم را در سینما نمایان میکنند، منتقد کارگردانان جوان فرانسوی نیز با فیلمهایی چون چهارصد ضربه تروفو و از نفسافتاده گدار موج نو را پایه گذاری میکنند. گویی غالب و مغلوبی که از جنگ دوم جهانی هیچ نصیبی نبردهاند، عاقبت با کمک سینما روح درون کالبد ملی جدیدی می دمند که از خاکسترهای ویرانی دو دههٔ پیشین سریرآورده است. انحراف کامل از نئورئالیسم، آغازگر سر فصل جدیدی برای

۱. پی آدامز سیتنی، فرهنگ جهانی فیلمها و فیلمسازهای مک میلان: جلد اول چاپ ۱۹۸۸.

سینمای ایتالیاست که جریانی بسی فلسفی تر و ذهنی تر را مدنظر قرار دهد و ایمان به این گفتهٔ تهدیدکننده و تحدیدگر آلبر کامو که «هر قصه همیشه فلسفهای است که به صورت تصویر بیان گشته است» آ را در چارچوب زبانی نو با عناصر بیانی و نشانه ها و نمادهایی نو آشکار کند. در آنسوی مرز، موج جوان نو با شیفتگی تمام و کمال به واسطهٔ بیانی، زبانی نو را از دل فیلمهای کلاسیک و قدیمی میزاید و ایده ها را به اندیشه های روز نزدیک نمی آورد. میشل پواکار از نفس افتاده به قهرمان / ناقهرمانی از جنس مورسو بدل می شود که کمی از او بالغ تر است: میشل نیز چون مورسو مردی ست که نمی خواهد اعمال خود را توجیه کند اما برخلاف او نیز پون مورسو مردی ست که از حقیقت خود آگاه است. بیهودگی این دلخوشی. باین ترتیب تنها کسی است که از حقیقت خود آگاه است. بیهودگی این دلخوشی. باین ترتیب تنها کسی است که از حقیقت خود آگاه است. بیهودگی این دلخوشی. فرانچینی که می تواند قرینه ای برای ماریا کادونا در بیگانه کامو باشد ـ قبل از فرانچینی می گریزد. او هم می میرد اما این بار نقش دادگاه و دادگاهیان را پاتریسیا دستگیری می گریزد. او هم می میرد اما این بار نقش دادگاه و دادگاهیان را پاتریسیا دستگیری می گریزد. او هم می میرد اما این بار نقش دادگاه و دادگاهیان را پاتریسیا برای او بازی ای و بازی می کند.

اگرگدار در چنین مضمونی بیشتر به دنبال محملی برای اجرای ایدههای سینمایی میگردد، فلینی و هممیهنانش برای نخستینبار به دور از کلیشههای معمول نئورئالیستی راهی برای نمایش پاسخی صحیح به اساسی ترین مسئلهٔ فلسفه از دیدگاه کامو می جویند، «تشخیص اینکه زندگی ارزش دارد یا به زحمت زیستنش نمی ارزد.» در دوران طلایی «معجزه اقتصادی ایتالیا» ـ در زمانی که زندگی روالی عادی و روزمره را تکرار میکند و روح حی و حاضر وحشت و مرگ

۲. پیرلوٹی ری، تفسیر بیگانه کامو به ترجمهٔ محمد تقی غیائی، صفحه ۸۶، امیرکبیر جاپ

۲. Meursault : قهرمان / ناقهرمان بیگانه

۴. نقل به مضمون أز منبع بالأ، صفحة ٢٥، اميركبير، چاپ ١٣٧٠

۵ اَلبَرْکَامو، افسانه سیزیف به ترجمهٔ م ع مسپائلُو و علی صدوقی، صفحه ۴۴، مؤسسهٔ مطبوعاتی فرخی، جاپ دوم، ۱۳۴۲

از زمان جنگهای جهانی در هیاهوی تبلیغات و جنگ سرد رفته رفته به فراموشی سپرده می شود - ناگزیر بعث ارزش زندگی به حیطهای متفاوت از دهه های قبل گسترده می شود، اما همچنان بر این دیدگاه پافشاری می شود که نه انسان پوچ است و نه جهان، بلکه آنچه پوچ است رابطهٔ میان آنان است. روشنفکران ایتالیایی که همچون دیگر همسنگران شکست خورده در کشورهای متحد در این جو تبلیغاتی، گناه سنگین دیگران - حتی متخاصمان و مهاجمان - را برگردن باریک خود احساس میکنند و به قول هاینریش بل آلمانی می دانند تا زمانی که از یک زخم، جنگ خونی بچکد جنگ پایان نپذیرفته است؛ در نمایش این پوچی روابط انسانی، هرگونه خشونت و تقدیس گرایی خشونت را محکوم میکنند. فلینی که تا این زمان کمتر به مسائلی از قبیل سه بعد جهان و دوازده مقولهٔ عقل و گردش زمین به دور خورشید توجه نشان داده بود، این بار مستقیماً به ارزشهای زندگی می پردازد. او با نمایش زندگی پوچ شخصیتهای اصلی و فرعی زندگی شیرین در تکرار و روزمرگی برای سپری کردن روزی دیگر در حوزهٔ حیات دنیوی، سیزیفوسهایی را در شهر جاودانی خلق میکند که خود نیز دشوار بتوانند دریابند چه میکنند.

فلینی برخلاف کامو، بزرگ شهری را برمیگزیند. اما رم ـ این شهر جاودانی ـ را به خوبی میشناسد و روابط بشری در محیط را به کمال آن شهر کوچک الجزایر در بیگانه ترسیم میکند. بازلی کروتر در کتاب فیلمهای بزرگ پس از ذکر دشواریهای فلینی در تهیهٔ سرمایه برای ساخت چنین فیلمی مینویسد:

«... آنچه او میخواست بسازد فیلمی دربارهٔ رم بودکه در طول سالهای پویایی خویش تا مقام فیلمسازی با شهرتی جهانی به شناخت آن نائل شده بود.

فلینی چندین سال پیش به من خاطرنشان کرد: «رم در دههٔ ۱۹۵۰ میلادی به مکانی بزرگ بدل گشته بود و پر از فعالیتها و مردمی نوین ـ تودهٔ بین المللی نوینی ـ شده بود و من که با زحمت راه خود را در آنجا باز می کردم، دقیقاً نمی دانستم چه اتفاقی در شرف وقوع است. در جشنواره های سینمایی بسیاری شرکت کرده بودم، با تعجیل در فرودگاهها از این سو به آن سو رفته بودم و در هتلهایی عجیب اقامت

کرده بودم. زندگی به شکل کارناوالی درآمده بود -غیرواقعی و خالی از نظم. جوی بی ثبات حاکم بود. این چیزی بود که میخواستم در فیلمی نمایش دهم -این جو فمالیت، هیجان، عصبیت و عدم قطعیت. به مقطعی رسیده بودم که میخواستم بایستم و بپرسم «چه می گذرد؟»

فیلمی که فلینی در ذهن خویش تصویر کرده بود از چندین اپیزود تشکیل می شد و هر اپیزود برشی از زندگی در رم را نمایش می داد که بازتابی از وقایع شنیده یا دیدهٔ کارگردان بود. یکی از نخستین اپیزودهایی که آرزوی ساختنش را داشت دربارهٔ بازیگر زنی آمریکایی بود که به منظور شرکت در فیلمی هرزه درایانه به رم می آمد و به سبب رسوایی کار را نیمه تمام رها می کرد. این موضوع بی نظمی شریرانه و جو کارناوال گونه ای که او می خواست منتقل کند در خود داشت. می شریرانه و جو کارناوال گونه ای که او می خواست منتقل کند در خود داشت. می شریرانه و جو کارناوال گونه ای که او می خواست منتقل کند در خود داشت. می شریرانه و جو کارناوال گونه ای که او می خواست منتقل کند در خود داشت. می شریرانه و جو کارناوال گونه ای که او می خواست منتقل کند در خود داشت. می شریرانه و جو کارناوال گونه ای که او می خواست منتقل کند در خود داشت. می شریرانه و جو کارناوال گونه ای که او می خواست منتقل کند در خود داشت.

آنچه همگان سعی دارند تصویری از انحطاط شهر جاودانی رم بنمایند، در حقیقت یکی از واقع بین ترین تصاویری به شمار می آید که در فضای کارناوالی بزرگ، نوزایی و شکوفایی اقتصادی کشوری شکست خورده و ویرانه در جنگ دوم جهانی را چون سندی معتبر و ماندنی بر نوارهای سلولوئید ثبت می کند. شاید همین باز تاب واقع بینانه از چنین جامعه ای باشد که در قلب بی نظمیهای ظاهری و در جریان تکرار و روزمرگی، تصویری عالی از پوچی روابط بشری را در عصر بی ایمانی و نیمهٔ دوم قرن بیستم به یادگار می گذارد. هرچند، همگان ـ از روشنفکران بی ایمان گرفته تا بزرگان واتیکان ـ بر ضد فیلم زمینه چینی می کنند و هر اقدام ممکنی را برای ممنوعیت نمایش زندگی شیرین به کار می بندند، باید پذیرفت که در اغلب جوامع غربی هنر و مذهب در اکثر مواقع این نیم قرن به جزئی از بازار نمایش تبدیل شده اند که در برابر رقیبان جدی کارآیی چندانی نیز ندارند. سکانس کلاسیک افتتاحیهٔ فیلم از حمل مجسمهٔ تاریخی مسیح به واتیکان به وسیله هلیکوپترکه کنایه ای تلخ به مفهوم دینی بازگشت مسیح در عصر بی ایمانی محسوب

۶. بازلی کروتر، فیلمهای بزرگ، صفحهٔ ۲۳۲، G.P.Putwelns Sone چاپ ۱۹۶۷.

می شود، حرکت سریع کودکان در کوچه های رم را به دنبال دارد ـ انگار که آنان به دنیال گروه نمایش دوره گردی به راه افتادهاند تا از این سرگرمی ارزان قیمت لذت بیرند. در همین راستا می توان خیلی آسان سکانسهای «معجزه» دو کودک که حضرت مریم را به خواب دیدهاند و «قلعه جنزده» را در زمرهٔ همین نمایشهای ارزان قیمت گنجاند که بهرهبرداری اصلی از آنها نصیب برنامهسازان رسانههای گروهی می شود. تقطیع نخستین از مسیح به صورتکی در اجرای نمایشی ستتی و شرقی، هنر را از قلب جامعه به کنج نوشخانهای اعیانی منتقل میکند که تنها به عنوان سرگرمی کوچکی در زمان فراغت از صحبت طبقهٔ بالایی جریان پیدا میکند. نوای موسیقی راک همگان را به وجد میآورد، حتی اگر با ارگ کلیسا نواخته شود، اما قطعه رمانتیک گوتیک باخ ـ توکاتا و فوگ ـ چون نوایی بیدارکننده و برانگیزاننده از همان ساز موسیقایی، مخاطب را تنها در فکر راه فراری تحت فشار میگذارد. بازیگر زن آمریکایی که برای شرکت در فیلم عظیمی، تنها به دلیل جاذبهٔ جسمانی، به رم آمده است بدون بهره گیری از هیچ هوش و ذکاوتی شهر جاودانی را به تسخیر درمی آورد اما مرد همراه او که نقاش است چون بازماندهای گمنام از هنری فراموش شده در کنجی مینشیند که عاقبت ملعبهٔ دست خبرسازان نشريات جنجالي شود.

به هر رو موضوع مهم، حفظ انسجام چنین موضوعات گستردهای در قالب فیلمی سینمایی است. بازلی کروتر در این باره مینویسد:

فلینی برای حفظ انسجام چنین اپیزودهایی در کنار یکدیگر ناظری [واحد] برای [هر] صحنهٔ گذرا میخواست: ناظری به دلایسلی مسنطقی حاضر که در حقیقت خود او باشد. به [نامزدهای] احتمالی متعددی فکر کرد - فیلمساز، راهنمای تور - و عاقبت خبرنگار را برگزید: روزنامه نگاری جنجالی. و از آنجا که مضمونی مسحورکننده را در هجوم گلهوار عکاسان آزاد حس کرد که بعه مسزاحهانی خییرقابل مهار در زندگی

8. Paparatti

روزنامه نگاری رم تبدیل شده بودند، تصمیم گرفت تاظرش را به خبرنگار مجلهٔ مصور محبوبی بدل کند. ۷

در همین رهگذر، فلینی اصطلاح پاپاراتزی <sup>۸</sup> را ابداع میکند و این گروه مگسها<sup>۹</sup> راکه در جهت حفظ منافع گروهی خاص و بهره گیری از امکانات مالی و رفاهی ایشان گله گله هجوم میبردند، با این اصطلاح اطلاق میکند. فلینی با بهره گیری از الگویی در «دیدن» و «دیده شدن» پایهای برای هیجانات زندگی شیرین می نهد که به نحوی غمریب با مبحث «نگاه» سارتر در سلسله مباحث روانشناختی پدیده شناسانهٔ او مطابقت دارد. در واقع او هم، شخصیتهای متعددی را در این دو وضعیت بشری قرار می دهد و قدرت روانی ایشان را در هراس «دیده شدن» و جسارت «دیدن» می سنجد؛ اما آنچه تازگی دارد اهمیتی است که برای قدرت تأثیرگذاری تک واژهٔ تصویر قائل می شود. فلینی نشان می دهد خرد داوری جگونه به سادگی تحت تأثیر چنین تک واژهای قرار میگیرد و این همان موضوعی است که حتی زورمندان و ثروتمندان را به هراس می اندازد. به مدد چنین قدرتی است که اشرافزادهای در نوشخانهٔ اعیانی پس از اتمام نمایش سنتی شرقی ترس را تجربه میکند و توانایی خبرنگار در برهم زدن توازن زندگی شیرین را به چشم می بیند. اما خودِ خبرنگار هم از گزند عکاسان آزاد در امان نـمیماند و هنگامی که درخواست یکی از آنان را برای همراهی رد میکند، خود در بازی زشتی که از رسوایی بازیگر زن آمریکایی ترتیب دادهاند قربانی می شود. تنها پاپادانزی است که خود را در برابر دوربین ـ چشم قرار نمی دهد و زندگی را وقف تهیهٔ عکس ـ خوراک برای مخاطبان رنگین نامه های جنجالی میکند. مگسهای فليني در چنين قالبي ظهور ميكنند.

۷. بازلی کروتر، فیلمهای بزرگ، صفحهٔ G.P.Putndm's Sons ،۲۲۲ چاپ ۱۹۶۷.

۹. نام نمایشنامه ای از ژان پل سارتر که دو ترجمهٔ فارسی از آن موجود است: الف) مگسها،
 مترجم: سیما کوبان، مازیار، ۱۳۴۳. ب) مردگان بی کفن و دفن به همراه مگسها و خلوتگاه،
 مترجم: صدیق آذر، تهران سخن، ۱۳۳۹

اما شاید بتوان قهرمان ـ ناقهرمان فیلم را بیگانهٔ فلینی نامید. مارچلو روبینی زندگی شیرین فلینی تفاوتهایی شگرف با موسیو مورسو در بیگانه کامو دارد که شاید برجسته ترین آن وجوه روشنفکرانهٔ شخصیت باشد. مارچلو برخلاف مورسو ـ بر پایهٔ همین اصل میخواهد تمام اعمال خود را توجیه کند و به تظاهر، خود را از هر عملی که انجام می دهد متلذذ نشان دهد. این تفاوت را تا مرزهایی گسترده مى توان در حوزهٔ تاریخي وقوع داستان جستجو كرد: مورسو شخصیتی بودكه در سال ۱۹۴۲، در زمان اشغال پاریس به دست نازیها و در زمان موج وحشت و مرگ و خشونت، به عاشقان ادبیات معرفی شد. او برخلاف موج وحشت آن روزگار به تنها چیزی که نمی اندیشید مرگ بود، اما همچون گرفتاران جنگ بزرگ جهانی کمتر فرصتی برای تفکر در باب فلسفهٔ وجودی داشت، تا زمانی که در سلولی کوچک به انتظار لحظهٔ موعود و معین مرگ مینشست. مبارچیلو فیرزند دوران بازسازی و آیندهنگری پس از آن جنگ است؛ نمایندهٔ نسلی که از خاکسترهای ویرانی باز بهپاخاسته است و هر آنچه در توان دارد انجام میدهد تا زنـدگی از جریان روزمرهٔ تکرار خارج نشود و دیگر هیچ وقت جنگی خانمانسوز سرنگیرد. مورسو زاییدهٔ قلم امیدواری به فتح جنگ است و مارچلو تصویر دوربین آبرومندترینی از مغلوبان جنگ. هرچند رابطهٔ این دو قهرمان ـ ناقهرمان با محبط پیرامون پوچ و بی معنی است، مارچلو در چنین شرایطی احتیاجی مبرم به ابزاری جهت توجیه اعتمال خود دارد. پس او نویسندهای است در تندارک نگارش بزرگترین رمان ایتالیایی که در طول این دوره برای امرار معاش ـ یا هر دلیل دپگر ـ خبرنگار رنگین نامه ای جنجالی شده است. مارچلو آیندهٔ خود فلینی بود، اگر در تدارک ساخت نخستین فیلم مانده بود و زندگی را به خبرنگاری در نشریات جنجالی سپری کرده بود. ورود فلینی به چنین حیطهای نخستین چالش جدی او در باب فلسفهٔ وجودی در قالب فیلمی سینمایی است. مارچلوی او به بیروی از مد روز میخواهد از دون ژوان آرمانی که به هیبت بندهٔ عشق و لذت در مبحث دون ژوانیسم در کتاب اسطوره سیزینی کامو ظاهر می شود الگویرداری کند. اما پوچی

مارچلو، نه تنها در رابطه با زنان که در جریان نگارش پزرگترین رمان ایتالیایی در انقعال مطلق او مجسم می شود. نباید از اهمیت مارچلو ماسترویانی که در این فیلم گویی با مارچلو روبینی زندگی شیرین زندگی می کند خافل بود. ماسترویانی که در سال ۱۹۶۷ در اقتباس سینمایی لوکینو ویسکونتی از بیگانه، نقش آر تور مورسو را بازی می کند، بی تردید صاحب ویژگیهایی است که او را شایسته ترین انتخاب برای ایفای چنین نقشهایی می کند.

اگر هر آنچه مارچلو روبینی ـ ماسترویانی در توجیه رابطهٔ پوچ کاری به آن متوسل میشود بزرگترین رمان ایتالیایی است، رابطهٔ او با زنان از آن نیز پوچ تر است و بیشتر از گریزگاهی دیگر به نظر نمی رسد. کامو در جایی در یادداشتهایش می نویسد: «در ترکیب بیگانه سه شخصیت به کار رفته اند: دو مرد (بکی خود من) و یک زن.» ۱۰ اما در هر یک از روابط پرشمار مارچلو ـ دون ژوان با زنان سه شخصیت به کار رفته اند: دو مرد (یکی خود فلینی) و یکی از چندین زن. هر یک از این زنان می توانند بهنوعی بخشی از شخصیت مارچلو را آشکار کنند و نوعی نگاه به شخصیت زن را از چشم دوربین تجسد بخشند. مادالنا (با نقش آفرینی آنوک امه) نمونهای عالی از زن مدرن هوسباز است. زنی ثروتمند که از مگسها هراس چندانی ندارد و هیچ ابایی ندارد که هرجایی، حتی نزد این خبرنگار رنگین،نامهٔ جنجاله ،، اقرار کند تنها در زمان عشق ورزی آرامش می یابد. این زن مدرن مکمل زنانهٔ دون ژوان فلینی است که بی هیچ توقعی، به شرط لذت، هر کاری برای هر کسی انجام می دهد، اما در ارضای حس همنوع دوستی نیز کوتاهی نمی کند. اگر زن بدنامی (آدریانا مونتا) راکه از دیدن اتومبیل او به هیجان آمده میبیند و به همراه مارچلو به گردش میبرد، در عوض یک شب خانه او را مالک می شود. (مادالنا امکان سودجویی را می دهد.) هر چند در زمان عیش و نوش خویش، مارچلو را از یاد میبرد، در یک میهمانی بورژوایی که مارچلو به همراه نامزد صاحبخانه آمده

۱۰. كانر كروز اوبراين، آلبركامو، به ترجمهٔ عزت الله فولادوند، صفحهٔ ۳۵، خوارزمي، چاپ سوم، ۱۳۵۶

است، فساد و بی بند و باری همگان را برملا می کند و عاقبت اقرار می کند که عاشق اوست و امید ازدواج با او را در سر می پرورد. همین عطف زن به ظاهر مدرن به آغوش سنت، مارچلو را به عشق ورزی با خانم صاحبخانه که سن و سالی نیز از او گذشته ترغیب می کند تا یکدم بار مسوؤلیتی اینچنین را بر شانه اش احساس نکند. در نقطه مقابل مادالنا، اما (ایوون فورنو) قرار می گیرد که خود را نامزد

مخوار مارچلو معرفی میکند. او زنی سنتی است که آرزویی بزرگتر از ازدواج با مارچلو و تشکیل خانواده ای پر از مهر و محبت ندارد. وقتی مرد محبوبش در زمان تهیه گزارشی از «معجزه قلابی» او را به همراه می برد، همچون زنان غمخوار و وفادار افسانه ها به او می رسد ـ هر چند که زن افسانه ای مارچلو نباشد. وقتی در میهمانی دوست روشنفکر مرد محبوبش، پس از اظهار علاقه میهمانان به زنان شرقی به واسطه نزدیکی با طبیعت، ذات خویش را آشکار میکند که در هارمونی با طبیعت است، رانده می شود. وقتی شبی در اتومبیل در جربان جر و بحثی مرد محبوبش را خود پرست می خواند، چون کرمی در خارج از شهر رها می شود و تا صبح به انتظار می ایستد که اتومبیل باز از راه برسد ـ هر چند که زن فاتتزیهای مارچلو نباشد.

شاید وضعیت سیلویا (آنینا اکبرگ)، ستارهٔ زن سینمای آمریکا که برای بازی در فیلمی عظیم به رم آمده است، برخلاف اما جنبهای افسانهای و اساطیری پیدا کند. او که در نگاه اول مارچلو برای اما به مانند دیگر عروسکهای بزرگ آمریکایی به نظر می رسد، با جاذبه و سادگی از هر واقعهای لذت می برد. صعود از پلههای کلیسا تا آسمان رم، رقص و باده نوشی در میهمانی باشگاه شبانه و شبگردی به همراه مارچلو پس از دعوا با نامزد نقاش و مست در میهمانی همه و همه قهرمان دون ژوان صفت را به شک می اندازد که شاید در مواردی اشتباه می کند. سیلویا تبدیل به زنی اثیری می شود که مادر طبیعت است و مادر عشق؛ کسی که می توانسته است در روزهای نخستین آفرینش هم مادر باشد، هم خواهر و هم همسر؛ کسی که هر چند در اغوایش نا کام بمانی در آغوشش باز تعمید خواهر و هم همسر؛ کسی که هر چند در اغوایش نا کام بمانی در آغوشش باز تعمید

داده می شوی. اما مارچلو و او که زیر دوربین پاپاراتزی و چشم مگس گریخته اند، نمایشی بیشرمانه که آنان ترتیب داده اند را در بازگشت سحرگاهان به هستل در انتظار خویش می یابند.

رابرت (لکس بارکر) ـ نامزد نقاش او ـ در انتظار است تا در مقابل دیدگان ثبتکنندهٔ عکاسان آزاد از سیلویا با سیلی استقبال کند و مارچلو را با دو مشت براند. همین واقعه است که سبب بازگشت مارچلو نزد اِما می شود.

در میان زنان دیگری که مارچلو می بیند و از رقاصه باشگاهی شبانه تا بازیگر آمریکایی دیگر، از خانم صاحبخانه تا نقاش روشنفکر که همه از مدلهای ارتباط بشری پیرامون خویش جز برای تمنیات جسمانی بهرهای نمیبرند و نادیا (نادیا گری) که میهمانی پایانی را برای بخش طلاق در خانهٔ شوهر سابقش برگزار کرده، هیچ یک مظهر مجسم زوال و انحطاط اخلاق شهر جاودانی در سالهای میانی قرن بیستم محسوب نمیشوند. اما در مقابل آنان دختری هم هست: خدمتکار رستورانی در خارج از شهر که از اومبریا آمده است؛ چون فرشتهای پاک و معصوم است و نیمرخش به فرشتگان دیوار نگارههای کلیساهای اومبریایی میماند؛ کار میکند و از طبقهای نمیآید که دیگر زنان فیلم به استثنای اِما داز آن هستند؛ با بورژوازی بیگانه است و از هر چه میکند لذت می برد چون آمالی واقعی دارد؛ میخواهد به اومبریا بازگردد. مارچلو او را تنها دوبار می بیند دیکبار در زمانی که برای کار روی بزرگترین رمان ایتالیایی به خارج شهر رفته است و بار دیگر در پایان فیلم که ما را با او تنها میگذارد. فرشته اومبریایی کارکردی غیر زنانه در فیلم دارد و هیچگاه سوژهای برای عشقی افلاطونی واقع نمیشود. گویی تنها برای دارد و هیچگاه سوژهای برای عشقی افلاطونی واقع نمیشود. گویی تنها برای روشنگری و راهنمایی میآید.

رابطهٔ بیگانهٔ فلینی با مردان بیشتر براساس تفاهم استوار است. از عکاسان آزاد مگسها که بگذریم، پدرش را می بینیم که پس از سالها به دیدار پسر آمده و برای همراه او به باشگاه شبانهای رفته، پیرمرد که زمانی از پیراهن سیاهان فاشیست بوده، عاقبت حس علاقه و ترحم و انزجار را در وجود مارچلو نمایان میکند . به

همان کمالی که تنسی ویلیامز در نمایشنامههایش چنین موضوعاتی را در وجود شخصیتش نمایان میکند.

شخصیت دیگر مردکه شاید اهمیتی همینقدر بنیانی در طرح چنین مبحثی داشته باشد، اشتاینر (آلن کونی) دوست روشنفکر مارچلو است که شاید تنها سزاوار این صفت در زندگی شیرین باشد. در نخستین دیدار آن دو، در صحنهای که «دو وجه سیاه تاق محراب به تدریج برفراز سر آنان در شکل کمانی سهموی به هم می پیوندند تا کوشش ایشان در جهت دستیابی به ارتباطی معنوی را نمایش دهند» ۱۱، اوست که نغمهٔ برانگیزاننده «توکاتا و قوگ به باخ را با ارگ کلیسا مینوازد و مارچلو را به جدی نوشتن تشویق میکند. در خانهٔ اوست که «وقشی اشتانیر و مارچلو در مهتابی خانه می ایستند، دو نورافکن گردان آسمان شب را میپویند و این نشانهای آشکار از جستجوی آنان در پی معرفت خویش است.» ۱۲ اشتاینر پس از آشکاری علاقه و دلبستگی به طبیعت و زندگی خانوادگی، به تواضع و زیبایی، با مارچلو سخن میگوید تا بیهوده او را منجی و نجات دهنده نداند. می گوید: «حتی نکیت بارترین زندگی از وجودی مرفه در جامعهای متشکل که همه چیزش حساب شده است و در حد کمال، بهتر است.» می گوید: «به دنیایی فکر میکنم که کودکانم خواهند شناخت، اما تماسی تلفنی از سوی مردی دیوانه مى تواند به معناى پايان همه چيز باشد. ما بايد همچون شاهكارى همنرى به فراسوی شهوات برسیم. در این هارمونی معجزه آساست که باید یکدیگر را خارج از قیود زمان دوست داشته باشیم ... و بی تعصب.» هـ ر چـند اغـلب مـنتقدان، خودکشی اشتاینر را بدون توجه به ذکر دلیلی برای این کنش از نقاط ضعف فیلم میشمارند، فلینی موضوع را به ماجرای واقعی قتل و خودکشی مهندسی خشنود در میلان مرتبط میکند. اشتاینر که مارچلو را به نگارش بزرگترین رمان ایتالیایی، پرهیز از نشریات نیمه فاشیستی و اقدام به خلق شاهکار جمدی هنری ترغیب

۱۱. روی هاس و نورمن سیلورستاین، تجربهٔ فیلم، صفحه ۵۶۸، Delta Book چاپ ۱۹۶۸ ۱۲. همانجا.

میکند، خود و دو فرزندش را میکشد. اما این یأس فلسفی خود اوست که چنین اقدامی را در مبحثی همگون با اسطوره سیزیف کامو توجیه میکند. اگر او زندگی را سزاوار ارزش زیستن نمی داند و طغیان نمیکند، با مرگ خویش تحولی در وجود مارچلو به وجود می آورد.

مارچلو نه طغیان را برمیگزیند و نه مرگ را، که هجو زندگی را در محافل بورژوایی آغاز میکند. گویی آرتور مورسویی است که در انتظار حکم دیگران به ختم حیات دنیوی و نمایش عدم استقلال خویش میخواهد به راه خوشی و خوشگذرانی ادامه دهد، اما انزجار از خود مانعش میشود. در پایان فیلم، وقتی بعد از جشن طلاق که بیشتر به کارناوالی از فساد و بیبندوباری شبیه است و جریان تحقیرها و بگومگوها، جمله میهمانان برای تماشای آبزی غریبی که به تور ماهیگیران محلی افتاده به کنار دریا میروند، دخترک خدمتکار رستوران باز آنسوتر ظهور میکند. گویی آخر زمان رسیده و روح پلید از دریا سربرآورده، اما مارچلو پس از تلاش برای گفتوگو با فرشته اومبریایی که در صدای آب گم میشود، همراه دیگر میهمانان بهسوی زوال و انحطاط میرود. اینک فرشته اومبریایی ما را نگاه میکند؛ فیلم را نگاه میکند، شاید که میخواهد بداند ما چه میکنیم.

همین آبی که در پایان فیلم در میان مارچلو و او فاصله می اندازد، در طول زندگی شیرین به استعاره ای کم نظیر بدل می شود. روی هاس و نور من سیلورستاین در کتاب تجربه ذیلم از دیدگاهی متفاوت چنین می نویسند:

در زندگی شیرین، فلینی مادهای معمولی - آب - را برمیگزیند و با توجه به تمام معانی که به لحاظ سنت همراه آن شده، آب را به استعارهای شاعرانه ارتقاء می دهد که به انسجام اپیزودهای مبهم فیلم در یک کلیت کمک می کند. باید به یاد آوریم این اثر در اساس، نمایش اخلاقی مدرنی است که در آن مارچلو - قهرمان - جستجویی بی هدف برای راهی را بی می گیرد که با توجه به تمام معیارهای مرسوم، خوشبختی را بیابد: از طریق عشق، خانواده، مذهب - مسبحیت و بی ایمانی

٣٤٨

م فرهنگ، سکس، الکل، سادیسم و کار. شکست او در تمامی این زمینه های تجربه، بیشتر در روشی دراماتیزه و منسجم می شود که فلینی بهره گیربهای سنتی از آب رمانتیزم، تطهیرکنندگی، تعمید، سرچشمهٔ زندگی را برمی گزیند و به کنایه ای تمسخرآمیز در هر اپیزود مبدل می کند. این نواخت بیانی با نخستین تصویر سکانس افتتاحیه از ویرانه های آباده های رومی سن فلیچه اتخاذ می شود. فلینی در فیلمنامه توضیح می دهد: «دو هزار سال پیش، این آبراههای کمانی آب را به شهر می آوردند، اما اکنون شکافهای بسیاری در تمام بخشهای آبراهههایی که محوشده این ترتیب، گستگی اخلاقی و فرهنگی و انحطاط دنیای مدرن بلافاصله با نشانه هایی نمایش داده می شوند.

اعطای جلوهٔ عظیم و رمانتیک به افراد و اما کن، در طول فیلم با بهره گیری از تصویرپردازی آب به تمسخر گرفته می شود. یکی از اولین معشوقان مارچلو به نام مادالنا ابتدا به خاطر پیشینهٔ اشرافی، جلوه ای احساساتی پیدا می کند. اما بعد او را می بینیم که در آپارتمان زنی بدنام که به معنای واقعی کلام چاه فاضلابی آب گرفته است با مارچلو را به دام می اندازد. در صحنهٔ بعدی، دومین عشق آرمانی مارچلو به نام سیلویا به مثابه دانائه در حمامی طلابی ایستاده است و مرد را اغوا می کند که همراه او در حوضچهٔ فوارهٔ ترهوی ۱۲ به آب بزند. فوارهٔ ترهوی عبادتگاه رمانتیک تمام توریستها در رم است. اما وقتی مرد به او ملحق می شود، فواره خاموش می شود و آنها در حوضچه در حالتی مضحک در معرض نگاه خیره و کنجکاو پسرکی پیغامرسان قرار می گیرند. شاید تنها اپیزودی که در آن، وجود رمانتیک پسرکی پیغامرسان قرار می گیرند. شاید تنها اپیزودی که در آن، وجود رمانتیک می دهد ـ صحنهٔ باشگاه شبانه که در آن، آبشار این اجازه را پیدا می کند که نشاط می شبیه به شادمانیهای دورهٔ بی ایمانی را تشدید کند.

كاربردهاى تعميدى و تطهيري آب هم در فيلم وارونه شدهاند. در صحنهٔ مورد

<sup>13.</sup> Trevi Fountain

اشاره فوارهٔ ترهوی، فلینی با لحن کنایه آمیزی در سناریو اشاره می کند که مارچلو سیلویا را چون حوا، بکر و به دور از خرابی در دنیایی پیچیده و منحط «میبیند» و در جواب صدای حزنانگیز مارچلو که «سیلویا، سیلویا ... توکیستی؟» او دست از آب بیرون می آورد و برفراز سر مارچلو می گیرد تا قطرات به مثال رحمت الهی فرو ریزند. و این درست در لحظه ای روی می دهد که فواره خاموش می شود. بعد، معجزهٔ حضرت مریم در دشت، با کمک رگبار بارانی قلابی نشان داده می شود که بیشتر طغیان سیل نوح را به یاد می آورد تا شکرگزاری بهشتی را. و در اواخر فیلم، وقتی باده نوشان میهمانی برای تطهیر اجتناب شده در کلیسا، به سوی در یا می روند، با چشمان انتقادگر هیولایی دریایی، خوشامد گفته می شوند.

آخرین تصویر فیلم که شبیه به تصاویر آباده های رومی در صحنهٔ افتتاحیه فیلم، ما را به همین حیطه رهنمون می کند؛ تصویری دیگر از گسستگی و آشفتگی است که باز با تصویر آب پرداخت شده است. وقتی دختر جوان بیگناه در کنار ساحل می کوشد دوباره مارچلو را به حرفهٔ نویسندگی فراخواند، موجی به آرامی در میانشان می غلتد و کلمات دختر در تسلط دریا مهار می شود.» ۱۴

فلینی از نوعی تصویرپردازی خاص در مباحث «دیدن» و «دیدهشدن» سودمی جوید: زمانی که مادالنا در نخستین مجلس بورژوایی مارچلو را به تالار تصاویر خاندانی زنسالار در قلعهٔ اشرافی راهنمایی می کند، نخست در زمانی که او از تشابه چشمان زنان نقاشی شده سخن می گوید، صورت خود را از پایین چشمها با روسری می پوشاند تا گویی با اصالت خود مرعوبش کند؛ سپس روسری را بر تمام صورتش پهن می کند تا پرسونای قبلی را بپوشاند؛ و دست آخر چون او را به اتاقی با یک صندلی می برد، خود پشت دیواری پنهان می شود تا دور از نگاهش به عشق خود اقرار کند.

كاركرد موسيقي نينو روتاينز بهويژه در صحنهٔ فواره ترهوي قابل مطالعه است:

۱۲. روی هاس و نورمن سیلورستاین، تجربهٔ فیلم، صفحات ۹۶ ـ Delta Book ،۹۲ ـ ۹۶، باپ

با خاموشی فواره تمام اصوات نیز لحظه ای خاموش می شوند تا پس از سکوتی چند ثانیه ای، همه با موسیقی به زندگی واقعی بازگردند.

فدریکو فلینی پس از زندگی شیرین دیگر به تصویر واقعی جامعهٔ امروزی برنمیگردد و بیشتر دلمشغول فانتزیهایی شخصی می شود. شاید گوییدو ـ خود فلینی ـ در هشت و نیم با نقش آفرینی مارچلو ماسترویانی با وجود تشابهاتی در زمینهٔ شخصیت پردازی پایان قطعی مباحث فلسفهٔ وجودی از دیدگاه فلینی را رقم زند. ولی بی تردید، یکی از یه یادماندنی ترین صحنه های آخرینِ سینمای فلینی، ملاقات مارچلو ماسترویانی و آنیتا اکبرگ ـ ایفا گران نقش مارچلو و سیلویا در زندگی شیرین ـ در فیلم مصاحبه باشد که خود او در نهایت فروتنی در سیاههٔ ده فیلم برتر تاریخ سینمایش می گنجاند. □



# ساختار أینهای در هشت و نیم فلینی هشت و نیم (۱۹۶۳)

#### 🗖 کریستین متز

فیلم هشت و نیم همانند نقاشیهایی که نقاشی دیگری را نشان می دهند، یا رمانهایی که دربارهٔ رمان دیگری نوشته شده اند، با «فیلم در فیلم» خودش، به مقولهای از آثار هنری تعلق دارد که تقسیم و دو تا شده اند و بدین سان تأملی در خودشان هستند. برای نامیدن ساختار خاص این گونه آثار اصطلاح «ساختار ساختار (Ginescurcheon) که از علم علائم نجابت خانوادگی به وام گرفته شده پیشنهاد شده است و این اصطلاح به راستی برای ساختاری که واجد همهٔ خصوصیات آینه است، اصطلاح مناسبی است. [مترجم انگلیسی با پذیرفتن خطر از دست رفتن بخشی از دقت

۱. در علم علائم نجابت خانوادگی، inescutcheon بر سپری دلالت میکند که در مرکز سپر دیگری جای داده شده است و همهٔ جزئیات آن را، منتها در مقیاسی کوچکتر، در خود منعکس سیکند. [مترجم انگلیسی]

اصطلاح اصلی ترجیح داده است از اصطلاح «ساختار آینهای» استفاده کند، که آشناتر است و طنین دلپذیرتری دارد، و لذا شاید رساتر از «ساختار inescutcheon» باشد. تصویر، تصویر دو آینهٔ در برابر هم است که یکدیگر را باز می تابانند.]

آلن ویرمو در بررسی بسیار جالبی که به هشت و نیم فلینی اختصاص دارد نشان داده است که هرچند ساختار آینهای در عرصهٔ سینما ابداع فلینی نبوده است، چون پیش از این هم در فیلمهای گوناگون وجودداشته است ـ ضیافت هانویت ساختهٔ رُانسن و دو ویویه، سکوت طلاست ساختهٔ رنه کلر، شهوت شیطان ۲ ساختهٔ برگمان ـ اما تنها مؤلف هشت و نیم تمامی فیلمش را بر اساس تکرار تصویر آینهای بناکرده و همهٔ عناصر آن را بر همین اساس سامان داده است. در واقع اسلاف هشت و نیم تنها تا حدودی شایستگی عنوان «ساختار آینهای» را دارند، چون در آنها «فیلم در فیلم» تنها یک تمهید حاشیهای وتماشایی بوده (سکوت طلاست)، گاهی صرفاً یک «حقهٔ» سادهٔ فیلمنامه نویسی (ضیافت هانریت) و در بهترین حالت یک ساختار پاره پاره (شهوت شیطان)، که تنها به جزئی از جوهر فیلم پرسپکتیو می داده است، در حالی که باقی فیلم به طور مستقیم نقل می شد، نه در قالب گونهای بازتابش. علاوه بر این، آلن ویرسو، ریموند بلود، کریستین ژاکوتی و پی بر کاست همه بر این واقعیت تأکید کرده اند، که محتوای کل فیلم، و ژرفترین ساختار تماتیک آن، از ساختار بازتابند،اش جدایی نابذیرند: شخصیت کارگردان . گویبدو ـ نمایندهٔ فلینی در فیلم، با خودپسندی و خودشیفتگی خود، صداقت بی حد و حصرش، هستی نابسامانش، ناتوانیاش در انتخاب کردن، امید لایزالش به نوعی «رستگاری»که ناگهان همهٔ مسائلش را حل خواهد کرد، با دلمشغولیهای اروتیک و مذهبیش، با اشتیاق عیانش به «گنجاندن همه چیز» در فیلم (همان طور که فلینی همه چیزش را در فیلمهایش میگنجاند، و بهویژه در هشت و نیم، که به مکثی در كارنامهٔ او مىماند، يك جور نگِاه كلى به گذشته و يك جمع بندى زيبايي شناختي

۲. باید فیلم قرار ملاقات در نمه شب را هم که در آن «فیلم در فیلم» نقش مرکزی در و پیچیده تری
 به عهده دارد، به این فهرست افزود.

پرجلوه) مثل دوقلو به خالقش می ماند. همان طور که پی بر کاست اشاره کرده است، انتقاداتی که ممکن است متوجه سبک فیلم یا سبک فلینی به طور کلی بکنیم، (که سبکش آشفته، ناهمخوان و خود پسندانه است، و هیچ نتیجه گیری بعینی دربر ندارد) همه در خود فیلم موجود هستند و بر زبان خود گویدو، یا بر زبان همراه بحدانشدنی و فیلمناهه نویسش دومیه، جاری می شوند؛ همراهی که گویدو نفرینش می کند اما همان قدر به او احتیاج دارد که به وجدان معذبش. به این ترتیب باز هم ساختار آینه ای است که به فلینی اجازه داده است رشته ای از تأملات میهم را دربارهٔ همان چیزهایی که فیلم، خودش ممکن است به آن متهم شود، در فیلم بگنجاند.

اما نکته ای هست که معتقدم هرگز به اندازه ای که شایسته است مورد تأکید قرار نگرفته: تفاوت هشت و نیم با سایر فیلمهایی که در خودشان دو تا شده اند، تنها این نیست که این «دو تا شدن» سیستماتیک تر یا مرکزی تر است، بلکه علاوه بر این و بیش از این، آن است که کارکرد این «دو تا شدن» متفاوت است. چون باید حواسمان باشد که هشت و نیم فیلمی است که دوبار دولایه است و وقتی میگوییم ساختار آینه ای دارد، در واقع صحبت بر سر یک ساختار آینه ای مضاعف است به هشت و نیم، تنها، فیلمی دربارهٔ سینما نیست، بلکه فیلمی است دربارهٔ فیلمی که خود دربارهٔ سینماست. تنها، فیلمی دربارهٔ میلمی دربارهٔ یک کارگردان نیست، بلکه فیلمی است دربارهٔ کارگردان نیست، بلکه فیلمی است دربارهٔ کارگردان نیست، بلکه فیلمی است دربارهٔ کارگردان نیست، بلکه فیلمی دربارهٔ یک کارگردان نیست، بلکه فیلمی است

۳. همان طور که آن ویرمو اشاره می کند، عنوان هشت و نیم فیلم را نه بر پایهٔ خصوصیات خود فیلم بلکه بر حسب نوعی نگاه به گذشته و به کارنامهٔ فلینی، توصیف می کند. (هشت و نیم دقیقاً هشت و نیمُمین فیلم فلینی است).

به این را هم باید بگوییم ـ و این مسئلهای است اساساً در حوزهٔ واژگان ـ که عبارت «ساختار آینه ای را هم باید بگوییم ـ و این مسئلهای است اساساً در حوزهٔ واژگان ـ که عبارت «ساختار آینهای» تنها به آثاری اشاره میکند که در اینجا به عنوان «دوبار خودباز تابنده» از آنها نام بردیم و نه به اکثریت مواردی که فیلمی درون فیلمی، یا کتابی درون کتابی، یا نمایشی درون نمایشی وجود دارد. یک سپر را اگر تنها نقش سپر دیگری بر آن باشد واجد ساختار این ساختار میدانند که نقش سپر دوم جز به لحاظ اندازه، عین سپر اول باشد. اگر این موضوع را قبول داشته باشیم، باید بگوییم که سکوت طلاست واجد هیچ چیزی که شباهتی به ساختار آینهای داشته باشد، نیست و در فیلمهایی چون شهوت شبطان و قرار ملاقات در نیمه شب، ساختار آینهای جزئی و براکنده است.

دومی در یک فیلم که موضوعش هیچ ارتباطی با موضوع فیلم اول نداشته باشد، یا ارتباط خیلی کمی داشته باشد (سکوت طلاست)، یک چیز است؛ اینکه یک فیلم دربارهٔ همان فیلمی بگوید که در دست ساخت است، چیز دیگر. نشان دادن شخصیتی که کارگردان است و تنها تا حدودی، و آن هم در بخشهایی از فیلم ما را به یاد سازندهٔ فیلم واقعی می اندازد (شهوت شیطان) یک موضوع است؛ اینکه کارگردانی قهرمان فیلمش را کارگردانی انتخاب کند که در فکر ساختن فیلم مشابهی است، موضوع دیگری. و اگر این درست است که غنای اتوبیوگرافیک و «فلینی وار» هشت و نیم از ساختار آینه ای آن جدایی ناپذیر است، اما با وجود این، این موضوع را در کلیت غنی و «باروک» آن، تنها با کیفیت خودباز تابندهٔ این ساختار می توان توضیح داد.

گفته شده است که مسائل گوییدو همان مسائل فلینی هستند که به هنر خود می اندیشد: اما آیا در این صورت کافی نبود گوییدو تنها فیلمسازی مثل فیلی باشد؟ اما در این صورت شباهت در حد بسیار کلی باقی می ماند. در شکل فعلی خودگوییدو هم کارگردانی است که به هنر خود می اندیشد، و نکتهٔ طنزآمیز اینکه این دو تأمل در خویش پی در پی، در پایان تا حدودی یکدیگر را خنثی می کنند، چنان که هشت و نیم در نهایت فیلمی است دارای تقارن کامل؛ ساختار آن با وجود اینکه بی نهایت پیچیده است، مع هذا سادگی شفافی کسب می کند، یک خوانایی بلاواسطه. دلیل اینکه گوییدو - دست کم موقتاً می در فلینی ادغام می شود، این است که او به فیلمش و به خودش می اندیشد؛ فیلمی که گوییدو می خواهد بسازد قرار که او به فیلمش و به خودش می اندیشد؛ فیلمی که گوییدو می خواهد بسازد قرار است مطالعه ای دربارهٔ خودش باشد، جمع بندی یک فیلمساز دربارهٔ خودش؛ و به همین سبب هم با فیلمی که فلینی ساخته است مخلوط می شود. ۶ کنش معمولی

۵. روی همرفته مناسبات گوییدو و فلینی پیچیده تر از این هستند، از جمله اینکه شخصیت گوییدو دقیقاً بر شخصیت فلینی منطبق نیست. اما در اینجا من به روان شناسی توجهی ندارم، بلکه تنها با هویت کار دارم (به معنایی که دربارهٔ کارت هویت صحبت میکنیم). در طون فیلم، گوییدو کاملاً نمایندهٔ فلینی است.

ع. آیا نیازی هست به این موضوع اشاره کنم که منظور من فیلمی است که گوییدو آرزوی ساختنش

بازتابش متقابل، اگر به نوبهٔ خود توسط تأمل در خود همان شخصیت، بازتاب نمی یافت هرگز چنین غنایی از طنینها و مناسبات بین فلینی و شخصیتش به بار نمی آورد، گویبدو فیلمساز است و فیلمسازی است که به خود می اندیشد، او به طور مضاعف به مردی که به او هستی بخشیده نزدیک است؛ دوبار همزاد آفرینندهٔ خود است.

در اینجا شگرد «فیلم در فیلم»، حتی به لحاظ جزئیات ملموس نحوهٔ به كارگيري آن نيز باكاربرد معمولي اين شگرد فرق دارد. چون فيلمي راكه گوييدو قرار است بسازد هرگز نمی بینیم، حتی بخشهایی از آن را هم نمی بینیم. پس وجود هرگونه تفاوت بین فیلمی که گویبدو آرزوی ساختنش را در سر می پروراند و فیلمی که ذلینی ساخته است، به کلی منتفی میشود: فیلم ذلینی مرکب از همهٔ چیزهایی است که گویبدو دوست می داشت در فیلمش بگنجاند ـ و دقیقاً به این علت است که فیلم گویبدو هرگز جداگانه نشان داده نمی شود. خواننده، خود می تواند در مورد تفاوت بین این ساختار و ساختار فیلمی مثل قراد ملاقات در نیمهشب داوری کند. در فیلم اخیر تکههایی طولانی از «فیلم در فیلم» در چند جا از فیلم نخست نشان داده می شود، و همین برای ایجاد فاصلهای بین دو قیلم کفایت میکند. در هشت و نیم ما گوییدو را حتی در حال فیلمبرداری یا کار روی فیلمش نمی بینیم ـ و از این نظر هشت و نیم با فیلمی مثل شهوت شیطان تفاوت دارد. ما گویبدو را صرفاً در دورهای میبینیم که فیلم در مرحلهٔ تدارکات است؛ در حال زیستن یا رؤیا پروری، در حال گردآوری همهٔ چیزهایی که دوست میداشت در فیلمش بگنجاند اما موفق نمیشود و فلینی آنها را در فیلم خودش گنجانده است؛ در جریان هستی پرهرج و مرج خودش. بنابر این دقیقاً به این علت که «فیلم در فیلم» را همرگز جداگانه در فیلم نخست نمی بینیم است که دو فیلم می توانند به طور کامل بر هم

را دارد، نه فیلمی که اگر بالاخره روزی فیلمبرداری را شروع میکرد، شاید فشارهای خارجی (تهیه کننده و غیره) به او تحمیل میکردند؟ فیلم فلینی اگرچه دربارهٔ وضعیت دقیق برنامهٔ کاریِ گوییدو و اغراض تهیه کنندگان او چیز زیادی به ما نمیگرید، اما در عوض در مورد امبدهای قلبیِ او به این فیلم، فوقالعاده دقیق است.

انطباق بيداكنند.

تنها چیزی که از فیلمی که گویدو آرزوی ساختنش را در سر می پروراند می بینیم، تست بازی بازیگران زن است؛ اما در همین جاست که کیفیت سه لایه فیلم آشکار تر از هر جای دیگر خود را عیان می کند. گوییدو بازیگری دارد که باید نقش زن او را در فیلمش بازی کند، نقش زن گوییدو را در هشت و نیم انوک امه بازی می کند و او به نوبهٔ خود تنها می تواند تجسم مادی ـ و ناگفته پیداست، تجسم بسیار تفسیر شدهٔ ـ مشکلاتی باشد که فلینی در زندگی شخصیش با آنها روبه رو بوده است. در طول سکانس تستهای بازی است که یکی از شخصیتهای هشت و نیم، در حین تماشای نمایش خصوصی فیلم و اندیشیدن گویدو، زیر لب می گوید: ((چرا در حین تماشای نمایش خصوصی فیلم و اندیشیدن گویدو، زیر لب می گوید: ((چرا نه، فیلم خودشه.)) و به این ترتیب به نکته ای می اندیشد که تنها با به کار بستن آن در مورد فلینی؛ می توان به آن اندیشید.

بنابر این صحبت دربارهٔ «فیلم در فیلم» کافی نیست: هشت و نیم فیلمی دربارهٔ ساخته شدن هشت و نیم است؛ در این حالت «فیلم درون فیلم» خود همان فیلم است. و در میان همهٔ سوابق سینما توگرافیک یا ادبیای که برای فیلم فلینی ذکر شده اند، تاکنون قانع کننده ترین آنها همان طور که منتقدان هم خاطرنشان کرده اند، اما بدون اینکه کاملاً توضیح دهند چرا می Paludes آندره ژبد است، چون این اثر دربارهٔ رمان نویسی است که در حال نوشتن Paludes است.

۷. حالا اگر فکرش را بکنیم که نقش بازیگر تست بازی را در فیلم قلینی بازیگر دیگری بازی می حالا اگر فکرش را بکنیم که نقش بازیگر تست بازی را در فیلم قلینی بازیگر است \_ یقیناً دچار می کند \_ و اینکه در سر دیگر زنجیر، زن فلینی (جولیتا ماسینا) هم یک بازیگر است \_ یقیناً دچار سرگیجه میشویم. از این هم چدی تر، می توان توجه کرد که فلینی پس از هئت و نیم، جولیتای ارواح را ساخت، که همان طور که می دانیم گونه ای روایت زنانهٔ فیلم قبلی است؛ در آنجا نقش زن را جولیتا ماسینا بازی می کند. این موضوع روند سه تا شدن را که در سکانس تست بازی هشت و نیم شاهد آن هستیم، تأثید می کند.

۸. البته آدم به سردابه های واتبکان و سکه سازان هم می اندیشد. آلن ویرمو، ریموند بلور، پسی یر کاست و ماکسی میلئر (مقالاتی که نقل شده اند) همه بر جنبه ژیدی کار فلینی تأکید کرده اند. آلن ویرمو این جمله را از یادد اشتهای روزانه (۱۹۳۹ ـ ۱۹۳۹) آندره ژید نقل می کند: «من این فکر را دوست دارم که در یک اثر هنری دقیقاً خود موضوع اثر را بیابیم، که به این تسر تیب به مقیاس شخصیتهای اثر تغییر مکان داده است. ۵ تأکید من بر عبارت «دقیقاً خود موضوع» است: می بینیم که ژید بیش از آنکه به «دو تا شدن» معمولی بیندیشد، به واریاسیون خاصی از «دو تا شدن» می اندیشید

این ساختار کنشِ سهلایه، معنای حقیقی پایان فیلم راکه به شیوه های گونا گونی تفسیر شده است، مشخص میکند. نسخهای که فلینی در نهایت حفظ کرد<sup>۹</sup> حاوی نه یک، بلکه سه گشایش پایانی پیاپی است. در نخستین گشایش، گویبدو فیلمش را نیمه کاره رها میکند، چون احساس میکند این فیلم مغشوش تر، آشفته تر و به زندگی او نزدیکتر از آن خواهد بود که بتواند به اثری هنری تبدیل شود. برای اینکه احساس مىكند فيلم به رشته پراكندهاى از بازتابها و طنينها تقليل خواهد يافت؛ چون هیچ پیام مرکزی که به آن وحدت ببخشد نخواهد داشت؛ و بالاخره و مهمتر از همه اینکه نمی تواند زندگیش را عُوض کند. این معنای خودکشی نمادین گوییدو در پایان فیلم پس از کنفرانس مطبوعاتی پرسر و صدای اوست، و همین طور معنای آخرین حرفهای دومیه. در یک میوومان دوم ـ تـمثیلی از یک رونـدوی فوق العاده ـ رها كردن فيلم از جانب گوييدو، وقتى او مى بيند كه همهٔ آدمهايي كه در فیلم بودهاند از جلوی او رژه میروند، او را به زندگی برمیگرداند؛ او از زنش تقاضا میکند اوضاع را همان طور که هست پذیرد؛ او تسلیم شده، اما در عین حال تنها فیلمش را رها کرده، نه امید پیامبرگونهاش را به «رستگاری»ای که باید نا گهان به تمامی عناصر دنیای پرهرج و مرجش سامان دهد و از این راه، معنای عمیق آنها را دگرگون کرده و به آنها دورنما ببخشد. اما درست در همین لحظه است که گویبدو که دیگر کارگردان نیست، بلکه آدمی است مثل آدمهای دیگر ـ یک بار دیگر بلندگوی کارگردانیش را برمی دارد تا تماشا گرانِ خاطراتش را کارگردانی کند. بنابر این فیلم ساخته خواهد شد؛ پیامی محوری نخواهد داشت و زندگی را دگرگون نمیکند، چون از خود آشفتگی زندگی ساخته میشود؛ اما از همان آشفتگی ساخته خواهد شد. توجه كنيدكه اين دومين مرحلهٔ گشايش فيلم نه تنها منادي وجود خودٍ هشت و نیم، بلکه همچنین منادی وجود اصل آفرینش آن است: هشت و نیم قیلمی

که در این صفحات موضوع بحث من است. این را هم باید به خاطر داشته باشیم که ژید یکی از نخستین کسانی بوده که اصطلاح «ساختار آینهای» را به کار بردهاند.

۹. فلینی در ابتدا گشایش پایآنی دیگری در ذهن داشت. نگاه کنید به کتاب هشت و نیم فسلینی: داستان یک فیلم ـ توشتهٔ کامیلا سدرنا (۱۹۶۳).

خواهد بود بافته از زندگی مؤلفش و دربردارندهٔ نابسامانی زندگی او. اما مسائل به همین جا حتم نمی شود: گویبدو پس از سازمان دادن به رقص شگفت انگیزش، دست زنش را میگیرد و حالا خود وارد حلقهٔ رقصندگان می شود. آیا ایس نـماد محبت خودخواهانه ای نیست که حالا از آنِ فلینی هم هست که گویبدو را به خاطراتش می پیوندد؟ همان عشق خود پسندانهای که او خود را بدان متهم می کند (باز هم با اندکی خودخواهی و اندکی محبت)؟ آیا ما سرانجام شاهد پرتاب نهایی محمل فیلم بزرگ نیستیم که مانند راکتی که از پایه های نگهدارندهٔ گونا گونش جدا شده باشد، قادر خواهد بود پرواز واقعی خود را به سمت بالا آغاز کند؟ گوییدو با ورود به حلقهٔ رقصندگان، خودش هم سامان یافته است؛ این مؤلفی که رؤیای ساختن هشت و نیم را در سر می پروراند، حالا خود یکی از شخصیتهای هشت و نیم است؛ او حالا مى توانىد دست به دست پىشخدمت، تىهيە كىنندە، كاردىنال و معشوقهاش بدهد؛ او دیگر به بلندگوی خود احتیاجی ندارد، چون حالا فیلم فلینی شروع می شود. گوییدو دیگر در مرکز حلقهٔ جادویی نیست؛ حالا الهام بخش نهایی و نخستین تمامی این فانتزی، پسرپچهٔ سفیدپوشی است که نی میزند ـکـودکی گویبدو به نماد کودکی فلینی بدل شده است، چون، در هر صورت، جایگاه كاركردان را، كه حالا خالى مانده است، تنها شخصيتي كه بيرون از آكسيون اصلى فيلم باشد، مي تواند اشغال كند: يعني خود فليني.

و به این ترتیب فیلم فلینی شروع می شود. و هر چند تأکید بر وجه متناقض نما و حیرت انگیز هشت و نیم - اینکه این فیلم تفکر خلاقانهٔ نیرومندی است دربارهٔ ناتوانی خلق کردن - اما این واقعیت به جای خود باقی است که این تم، فراتر از هر گونه جلوه فروشی از جانب فلینی، ما را بر می گرداند به موقعیتی که نسبت به آنچه معمولاً می گویند بنیادی تر و کمتر متناقض است. از میان همهٔ آشفتگی ای که در طول فیلم شاهدش بوده ایم، فیلمی زاده می شود که به نحو تحسین آمیزی ساختار یافته و به کمترین مقدار ممکن آشفته است. اما آیا دلیل این امر صرفاً این نیست که آخرین مرحلهٔ خلاقیت - آن بیداری داوطلبانه ای که سیر نامعین چیزها را متوقف

ونشانه شناسی سینماه ترجمهٔ روبرت صافاریان



# **تغزل خاطره** در جستج*وی زمانهای ا*ز دست رفته هشت و نیم

🗖 كامران شيردل

«زندگی بجز جشنی بیش نیست، بیایید تا آن را با هم بر پاکنیم»

به دور از ظاهر فریبنده و اطمینانبخشش، این نغمهای است ناامیدوار که رنگ تسلیم دارد ولی بر پایان هشت و نیم مهر آزاد و رستگاری میگذارد. پایان خوش بینانهای است که گوییدو قهرمان آزرده و خسته هشت و نیم در انتهای سفر طولانی خود (در سه بعد زان) بدان دست می یابد و بدین گونه فلینی نیز نقطه پایان را بر این اثر عظیم خود می گذارد:

رژه آغاز میشود، هه دست در دست یکدیگر میافکنند و همه با هم میرقصند تا جشن خستهٔ زندگی را با هم سرکنند ولی مسئله این است که این چنین پایانی پس از نتیجه گیریهای فلینی در آثار قبلیش همانند جاده و شبهای کابیریا و

به خصوص زندگی شیرین بس عجیب می نماید.

فلینی، پس از آنکه در زندگی شیرین به صراحت، بی ایمانی و نااطمینانی خود را نسبت به نمام جلوههاو معیارهای اصلی و برجستهٔ زندگی بشری؛ عشق، کار، ایمان، ترحم، حقیقت، معجزه و یا شاید به عبارتی ساده تر - انسان - اظهار و بیان كرد و اعتراف نمودكه مي ترسد تا عاقبت نيز نتواند خود (انسان) را از مهلكهٔ ترس و از چنگال اشباح مخوف و وسوسهانگیز مرگی که سایههای خود را بر پیکرهٔ بشریت امروزی انداخته است، برهاند (اشنایدر، یک انتلکتوئل هنرمند است که وسوسهٔ افکارش و ترس از بمب اتم عاقبت او را به قتل خود و کودکان معصومش وامی دارد. اشنایدر معبود و نقطهٔ اوج ایده آلهای انسانی و اخلاقی مارچلو قهرمان زندگی شیرین است و مارچلو که مانند قبل چهرهای از خودِ فلینی است بعد از مرگ اشنایدر و از دست دادن این دستاویز که او را مظهر معنویات و خوشبختی می دانسته به قهقرا میگراید و در سحرگاه سپید چشمش را بهروی آن ماهی مرده و خارق العاده ـ زائیده و سمبل ناپاکیها ـ میگشاید و صدای نجات و رستگاری را از آن سوی امواج خروشان دریا نخواهد شنید) و بعد از آنکه در آثاری مانند شبهای کابیریا و کلاهبرداری و حتی در جاده به تلخی اعتراف کرد که (انسان) ناتوان از گسیختن بندها و زنجیرهای عظیم و دست و پاگیر خودخواهیها،کینهها، دشمنیها و یا عقدههایی است که همواره خویشتن را با سلاح آنها منهدم و معدوم میسازد و خلاصه پس از این همه بیان صریح ، تلخ و بدبینانه که شایدگه گاه نیز نفی مطلق رستگاری بود، بعد از هشت فیلم که هرکدام به نحوی نمایشگر و آینهٔ روشن ولی سمبلیک دنیای درون مؤلف آنها و داستان مصور دنیای برونی او بودند، اکنون دلافسرده و پشیمان از راهی که تاکنون پیموده است در پایان این راه که به دایرهٔ بسته و نیمه تاریک سیرکی ختم می شود، شلاق بدست و غمزده خسته از جدال برون و غوغای درون، عاصی از خوابها، خیالها، اوهام، سرگردانیها، دروغها، دوستان، اقوام، هممسر و همكارانِ خود بدينگونه فرياد خود راكه از سويي نشانهٔ

كارناوال فليني

نسلیم او و از جانب دیگر نشاندهندهٔ آشتی او با زندگی در واپسین دم این تسلیم است، آرام سر می دهد که:

«بهراستی زندگی جشنی بیش نیست، بیایید تا آن را با هم به سر بریم». بدینگونه فلینی در هشت و نیم بدین نتیجه می رسد که زندگی با تمام مشقات و دردها و پستیها و عقده ها و سیه رنگیهایش باز لایق زیستن و حتی پرستش است، باید به دور آن همچون به گرد معبودی حلق بست و پایکویان رقصید و آن را ستایش نمود... و چه بساکه واقعیت نهان زندگی نیز همین باشد؟

فلینی در هشت و پنم برای دستیایی و نیل به چنین ایمان و نتیجه ای به یک نوع استریب تیز روانی و اخلاقی دست می زند و با عریان ساختن دنیای درون خویش از هرگونه پوشش به عاریت گرفته شده ای، با بر داشتن ماسکهای دروغ و ریا و فریب و خودخواهی، با بیان عقده ها، امیال و خوابهای گویید و آنسلمی در واقع پیکرهٔ شکسته و خط خوردهٔ درون خود را می نمایاند، همه چیز را اعتراف می کند و در این اعتراف تلخ نه تنها تصویر واقعی یک مرد امروزی را بلکه به موازات آن و در قالبی بسیار سمبلیک ندای درون و شمای بفرنج و به هم پیچیدهٔ راه سهمگین و پرالتهاب یک مؤلف. یک هنرمند و یک خالق عاصی را نیز به تماشا و تحلیل می کشاند و این همه را آنچنان رسا و بدان گونه استادانه!

بعد از فلوبر که در جواب سؤال «مادام بوواری کیست؟» جواب داد «مادام بوواری خود من هستم» و با دانش به اینکه هر هنرمند و خلاق به هرحال کم و بیش در تمام قرون و اعصار و به خصوص در زمان تبزدهٔ ما همواره نمایشگر موجودیت (ابژکتیو ـ سوبژکتیو) خود یا به گونه ای دیگر برداشت درونی خود از دنیای برون بوده است و باز با آشنایی و استناد به اینکه فلینی یکی از بزرگترین و اصیلترین خویشتن نگاران (اتوبیوگرافیست) واقعی سینماست باید گفت که در هشت و نیم او به اوج تجلیات درونی خود دست می یابد و گوییدو، بیش از آنچه که مادام فلوبر باشد، تصویر زلالی از خود فلینی است.

... و خلاصه ای از داستان فیلم که وداستان و نیست:

«گوییدو آنسلمی» کارگردان شهیر و نابغهٔ سینمایی برای استراحت و معالجه به یکی از استراحتگاههای معروف آبهای مسعدنی می رود تا در آنجا سلامت جسمانی خود را همراه با توازن روحی و عاطفی خویش بازیابد و ضمناً می کوشد تا در اینجا طرح نهایی فیلم جدید خود را که حتی خود وی نیز از داستان و ساختمان آن شمای روشن و منطقی در دست ندارد، از مرحلهٔ ابهام ذهنی خارج سازد.

به دنبال گوییدو ماشین عظیم کارخانه فیلمسازی که او اجیر خود کرده است بهراه مي افتد: تهيه كنندة تاجر صفت ـ مانند قبل ـ به ظاهر فرشتة اوكه ساعت طلا برایش هدیه می آورد (گوییدو می گوید: به این امید که مرا خرکرده باشد ولی در عین حال در مقابلش به مسخره تعظیم و تکریم میکند. این کارآکتر عیناً از روی یک مدل زنده و معروف یعنی آنجلو ریزولی میلیاردر معروف و تهیه کنندهٔ شهیر ایتالیایی ـ از جمله زندگی شیرین ـ تصویر شده است) همکارانش، مدیر تهیهٔنگران و بدخلق او، هنرپیشه ها، آدمهایی که امید یافتن نقشی در فیلم آینده اش را دارند (زن سمج فرانسوی و منشی او و زنهاو مردهای دیگر) و بعد به ناگهان منقد و ناصح او (سمبل یک طبقه انتلکتوئل خشکیده و یرمدعا و کتابخانهٔ متحرک که حقیقتاً زیبا ترسیم شده است) که مرتب و حرف میزند و ایراد میگیرد و انتقاد میکند (تا بدانجاکه گوییدو در سالن سینما و در فانتزی خود آرزوی مرگ او را می کند و با یک اشارهٔ انگشت، دستور دار زدنش را می دهد و سپس جسدش از طناب آویزان می شود) و معشوقهٔ بهانه گیر و بچه صفت گوییدو و بعد همسرش و خواهر زنش و دوست خواهر زنش و دوست خواهر زن و دخترخاله و دخترعمه زنش و غیره و غیره و غیره... همگی به دنبال او روان می شوند و در واقع بر سرش خراب میشوند ـ چون یکی از دلایل واقعی ناراحتی گوییدوکه منتهی به این سفر گردیده است، خستگی عمیق و وازدگی او از همه چیز و همه کس است، او در

آرزوی فرار از آدمهای زندگیش و به امید پنهان کردن چند روزهٔ خود در این هتل گردگرفته و قدیمی است که دست به این سفر زده است، چون تنها آرزویش که بعداً نیز به آن اعتراف خواهد کرد، این بوده که دست از سرش بردارند و تنهایش بگذارند تا مانند شهابی در پهنای تیرهٔ زندگی پنهان گردد. چون نگرانیها، عصیانها و تسرسهای درونسیش از یک طسرف و درد تحمل دیگران، کنایه هایشان، حساد تهایشان، دروغهایشان (و دروغهای عظیم خود گوییدو در جوابشان) از طرف دیگر، رشته افکارش را به سختی گسیخته اند. به طوری که هرگونه قدرتی را از او سلب کرده و گوییدو دیگر نخواهد توانست بر این بی نظمی عظیم و غیرمعقول غلبه کند و دنیای خود را آرامش و توازن بخشد و عاقبت نیز به همین دلیل دست از غلبه کند و دنیای خود را آرامش و توازن بخشد و عاقبت نیز به همین دلیل دست از کار خلق اثر جدیدش خواهد کشید و قیلم خود را نخواهد ساخت.

«گوییدو ـ قلینی» در گیر و دار این «سفر معجزه آسا» که دست کمی از سیر و سیاحت جد بزرگوارش دانته (لااقل از نقطه نظر معنوی) در بهشت اعلی و دوزخ سفلی ندارد، از یک سو با زیرکی استادانه ای اطرافیانش را که همه در انتظار تصمیم نهایی و دستورات وی برای آغاز فیلم جدیدش هستند رام و مطیع و پا در هوا نگه خواهد داشت و سر هر کدام را با زبانی خاص ـ که نه چندان اتفاقاً نحوهٔ شناخته شده سخنوری خود فلینی است ـ به طاق فردایی که نخواهد آمد می کوبد و از سوی دیگر می کوشد تا در بی نظمی و درهم ریختگی درونی خویش تعادل و آرامشی به وجود آورد و بدین گونه است که در تنهایی لحظات زندگی این چند روزه که مانند تعطیلی گذرانی در زندگی یک انسان خسته و زندانی هستند، خویشتن را در لابه لای پردهٔ اوهام و امواج خوابها، خیالها و بازیهای رنگین و شیطانی روح فراری خود از یکسو و فانتزی بارور خود از سوی دیگر پنهان می کند و می کوشد تا از خلال این همه، دلیل اصلی زندگی و هدف واقعی خود و خلاصه جواب از خلال این همه، دلیل اصلی زندگی و هدف واقعی خود و خلاصه جواب از خود را بیابد و به ریشهٔ آنها دست یابد.

گوییدو ـ فلینی در این جستجوی سهبعدی خود ـ در زمانهای گذشته و از دسترفته یا دنیای خاطرات، در زندگی حال و حاضر خود و در آیندهاش که بیشتر

نمودار خواب و خیالها و مخصوصاً ایده آلهای تحقق نیافتهٔ وی هستند به تشنه به دنبال ستارهٔ اقبال و قدرت خلاقهٔ از دست رفتهٔ خود و سرنخ گمشدهٔ افکار و علل واکنشهای روانی و هنری خویش به راه می افتد و عاقبت نیز آن را با تمام کوشش سمج خود نمی بابد. و سپس نیز به دنبال گسستن آخرین رابطهٔ انسانی و واقعی خود (رابطهٔ او با همسرش)که باز زاییدهٔ بلبشو و غوغای دنیای درون خود او و زندگی يرماجرا و دروغهای او به همسرش میباشد، ابتدا لحظهای تعادل خود را از دست مىدهد. سپس اين لرزش خفيف به طوفاني عظيم تبديل خواهد شدكه تنها بازماندهٔ جرقههای تظاهرات فکری و هنری او را عقیم میکند. گوییدو لحظهای در تعقیب یک بحران بزرگ درونی (صحنه مصاحبه دیوانه کنندهٔ او با مخبرین، سؤالات عجیب و غریب آنها بهزبانهای مختلف و ناتوانی گوییدو از جوابگویی به آنها) خود را با تصمیم به خودکشی سرگرم میکند اما این بار نیز ناتوان از انجام آن، بالاخره آخرین تصمیم خود را میگیرد و آن را توسط اعمال خود با بوق و کرنا به همه اعلام میکند: فیلم خود را نخواهد ساخت، نطفهٔ او دیگر بارور نخواهد شد، دست رد بر سینهٔ هدف، الهامات و حرفهای خود خواهد گذاشت و بهجرگهٔ دلقكان سيديوش زندگي خواهد پيوست.

گویدو در این تسلیم که یادآور شکست و به خاک افتادگی «زامپانو»ی خشن و ثقیل بر روی ماسه های سیه رنگ دریای پایان «جاده» است، کلید معما و مانع زندگی خود را خواهد شناخت و با روحیهٔ تازهای رو به آدمهای زندگی خود میکند و آنها را نه بدانگونه که در ایده آل او بوده اند و قصد داشته در فیلم آیندهٔ خود عرضه کند، بلکه به همان صورت که در زندگی حال و واقعی او وجود دارند، قبول میکند و بدون آنکه دیگر در ماهیتشان دست ببرد آنها را می پذیرد.

«آه، چقدر در اشتباه بودم، می بایست از اول همین طور قبولتان می کردم، دوستتان می داشتم، جداً چقدر کارها ساده می شد...» و بدین گونه گوییدو که در ورای خیالات خود جتی سرمای مرگ را از نوک لولهٔ هفت تیری که بر شقیقهٔ خود گذارده بود، لمس کرد، او که در کابوسهای خود همواره یوغ دیگران را بر پشت

خستهٔ خود احساس می کرده و تنها در خوابهایش توانسته بر خواسته های خود جامهٔ واقعیت بپوشاند، او که در همه جا و همه حال (آیا همه ما بدین گونه نیستیم؟) به دنبال فرار از عقده ها و قید و بندهای زندگیش بود (تمام صحنه های آغاز فیلم از حالت خفقان گوییدو در اتاقک در بسته و مه گرفتهٔ اتومبیلش با چشمهایی که او را نظاره می کنند، تا فرار از آن مخمصه و سپس پرواز در آسمانها در حالی که طنابی به پایش بسته اند و همان طناب او را سرنگون خواهد کرد، صحنه های حرم او با زنهایی که همه او را می خواهند و هیچ کدام حسود نیستند و شوره) اکنون خود را آزاد و رها احساس می کند و بدانجا می رسد که می گوید: ابتدا از آنها فراری و متنفر بوده، از تمام پرسوناژهای زندگی واقعی خود و یا اشباح خیالات خود که شخصیتهای فرم نگرفته و نیمه کاره اثر نو یا آثار قبلی وی هستند ضمیمانه تقاضا می کند تا دور از هرگونه خودخواهی و عداوت و دروغ (گوییدو دروغگوی بزرگ آغاز فیلم اکنون می گوید: تنها با گفتن حقیقته، تنها با گفتن در دست او گذارند و جشن زندگی را به سر آورند.

این اعتراف که گذشته از جنبههای عمیق و بسیار روشن اتوبیوگرافیکی خود در عین حال یک رادیوگرافی بسیار دقیق از نحوهٔ انجام و طی طریق یک اثر هنری بی فرجام است (چون در واقع فیلمی که ما می بینیم خود داستان نحوهٔ تهیه یک فیلم دیگر و سپس تصمیم کارگردان آن در به پایان نرسانیدن آن و نوید شروع اثر دیگری است که بر پایههای انسانی تر و در نتیجه مستحکم تری قرار گرفته باشد: شاید خود هشت و نیم) توسط فلینی در لفافهٔ پرجلال و جبروت تصاویری آنچنان غنی و فاخر پوشیده شده است که بدون شک تا به امروز سینمای واقعی نیز در طول راه خود کمتر توانسته بود بر عظمت آنها دست یابد و ابن همه آنچنان نمایشی از رنگها و نورها و تضادها و پرسوناژها و دنیاهای گونا گون به وجود تورده است که شاید (و بدون شک چنین است) هشت و نیم یک فیلم به معنای

امروز و رایج و بازاری آن نباشد اما بدون شک سینماست و سینمایی که سالها بود پرده های سپید به گند کشیده شده ـ به خصوص در این دیار ـ خود را به آب مقدس آن تعمید نداده بودند و عظمتی است که در پس ظاهر بغرنج و به هم پیچیدهٔ خود شعری اثیری از احساسات، ابهامات، دردهای ناگفتهٔ درون، خاکستر ایام رفته و رنگها و فرمهای زندگی یک انسان را پنهان دارد و نیست مگر نمای پرالتهاب و مفشوش درون انسانهایی که در راه بازیافت حقیقت وجود خویش پیوسته در جستجوی «من» خویشتن هستند.

# ساختمان ۲۸:

داستان هشت و نیم در واقع بر دو زمینه ای که به موازات هم تکوین می یابند بنا می گردد؛ یکی زمینهٔ ادبی یا به گونه ای دیگر آنچه که از ورای حرفها و گفت و گوها (مونولوگ) برمی آید و نمایشگر بی نظمی و درهم ریختگی دنیای دورن گوییدو (کارگردان سینمایی) است و دومین زمینه که بغایت سمبلیک است و آینه دردها و آلام درونی و روانی و اخلاقی گوییدو (مردی مانند مردهای دیگر و به خصوص در میان زنهای دیگر) می باشد.

این دو زمینه در طول رشد فیلم و در برابر دیدگان تماشاچی به موازات یکدیگر نضج میگیرند، تحول می یابند و پیش می روند و در این تحول هر کدام از آنها به نحوی تجلیگر یک یا چند جنبه از تظاهرات ذهنی گویدو هستند که عبار تند از: خاطرات (تأثیرات و یا ردپای گذشته در حال) که در فیلم نقش بسیار مهمی را عهده دار هستند و شاید زیباترین و رساترین -اما ظاهراً بغرنج ترین دلحظات هشت و نیم را تشکیل می دهند (صحنه های دوران کودکی گوییدو با مادر بزرگ و بچه ها در حمام و قصه جن و پری دخترک و یاکلاس درس و تنبیه در مدرسه بعد از دیدن رقص ساراگینا در کنار دریا داولین برخورد گوییدو و آشنائی او با «حیوان مؤنث» که در اثر همان تنبیهات و تربیت کاتولیکی و خشن در او به صورت عقده ای

بهجای خواهد ماند و حتی بعدها در زندگی شیرین و وسوسه های دکتر آنتونیو دگربار در قالب زنی وسوسه انگیز با فرمهای آنیتا اکبرگ تجلی خواهد یافت ـ و بعد صحنه های پدر و مادر گوییدو در قبرستان متروک و غیره... صحنه هایی که به خصوص از نقطه نظر ساختمان یادآور پروست و جویس ـ اولیس ـ هستند) و دیگر خوابهای گوییدو (که بیشتر در اثر فشارهای روحی و ناراحتی گوییدو از عذاب تحمل دیگران سرچشمه میگیرد: پرواز و فرار در آسمانها در آغاز هشت و غیره) و دیگر دنبای فانتزی یا تصویر خیالپردازیهای گوییدو (تصورات و تجسمات خواب و خیالها و آرزوهای تحقق نیافته و ناکام گوییدو که عاقبت نیز صورت واقعیت به خود نخواهد گرفت: آشتی جالب و دوستی همسر حسودگوییدو با معشوقهٔ وی، و تعارفات جالبشان یا حرم پر از زن او که در آن همهٔ زنان در لوای صلح و دوستی و تنها به خاطر عشق و راحتی و لذت گوییدو زندگی و با یکدیگر همکاری میکنند و رام کردنشان با شلاق به هنگام قیام، کشتن منقد، ملاقات با همکاری میکنند و رام کردنشان با شلاق به هنگام قیام، کشتن منقد، ملاقات با کلادیا سمبل خویهها، پاکیزگیهاو فرشتهٔ سپیدبال آرامش و الهام و غیره).

فلینی برای بازگو کردن این همه حرف و نمایش تحولات این دو زمینه و دگرگونیهای آنها که گاه در قالب خاطرات، گاه خوابها گاه در شبهای خیالپروریها و فانتزی تجلی می یابند نه خود را در دامان بازیهای فضایی و هندسی کم و بیش آبستره آلن رنه ـ سال گذشته درمارین باد ـ رها می مازد و نه دست به دامان سینمای اکسپرسیونیستی می شود بلکه تمام سعی او در نمایش این مجموعه آن است که همه چیز بغایت ـ طبیعی و واقعی ـ بحلوه گر شود و می کوشد تا آنجا که میسر است تماشاچی اثر خود را در راه کسب و درک معانی تصاویر و یا تحولات درونی و واکنشهای پرسوناژهای خود و فهم و علل آنها یاری نماید. برای دستیابی به این میظور و ابتدا پرسوناژ خود ـ انسان ـ را در مرکز تمام حوادث و رویدادهای اثر ش می گذارد و در واقع او را هستهٔ موجودیت فیلم قرار می دهد، آنگاه به شرح و توضیح یا ساختمان پیکره و نمای درونی و بیرونی این پرسوناژ و توصیف حالات توضیح یا ساختمان پیکره و نمای درونی و بیرونی این پرسوناژ و توصیف حالات

تمام کلیدهای معمائی که در واقع معما نیست، دیگر از تماشاچی نمیخواهد تا از رازی عظیم پرده بردارد و یا دیگاوصندوقی کهن را بگشاید (مارین باد) بلکه تنها درخواست و یا شاید توقع او از تماشاچی آن است که خویشتن را تا سرحد امکان در دست امواج احساساتی گاه شاعرانه و گاه دراماتیک (شادیها، غمها و تمام زیر و بمهای آنها) که هر لحظه از دیدن تصاویر و یا شنیدن دیالوگها دستخوش تلاطم آنها می گردد، رها سازد و بگذارد تا این موج احساس با تمام کیفیتها و کمیتهای خود راهنما و چراغ راه او باشند، فلینی با رد فلسفهٔ تئاتر پیراندلو (بعد از اثری مانند هشت و نیم را بتوان یک شوخی بغایت ظریف و زیرکانه و یا اثری «پارودیک» برمبنای یک مؤلف در جستجوی پرسوناژهایش نامید) تمام گوشه ها و زوایای اثر خود را برای مؤلف در جستجوی پرسوناژهایش نامید) تمام گوشه ها و زوایای اثر خود را برای تماشاچی عریان و نمایان می کند و به شکافتن و باز کردن درهای بسته و نهان تماشاچی عریان و نمایان می کند و به شکافتن و باز کردن درهای بسته و نهان هی پردازد تا لطافت و نور شعر پراحساس و انسانی اثرش در چشمها نغمهٔ زیبا و هی پردازد تا لطافت و نور در دلها نشیند.

فلینی در هشت و نیم با استیلی آنچنان لطیف و رقیق که تنها می تواند خاطرهٔ عظمت بلورین و شعر شکندهٔ لحظات عالی ـ جاده را یادآورگردد پا از حد زندگی شیرین و تمام آثار قبلیش فراتر می گذارد و این ادعا نه تنها در مورد بلوغ و پختگی بیان سینمایی اش بلکه حتی از نقطه نظر غنای تصاویر و اوج ریتم و دانش و آگاهی بر زبان بسینمایی و تکنیک آن نیز بر جای خود باقی است.

برای مثال در اینجا می توان از لحظات زندگی مردم در آن شهر ییلاقی یاد کرد یا از هتل قدیمی، استراحنگاهی که با استیل ـ لیبرنی ـ خود عجیب یادآور «اکس آن پروونس» ـ Aix-EN-PROVENCE است و شاید ندانید که تمام این صحنهها که آنچنان واقعی و پابرجا به نظر می آیند بجز دکورهایی ساختهٔ دست معجزه گری چون پیرو گراردی (کتاب آفرینش ـ رفیقه بوبه و غایره) نیستند که آنها را از روی طرحهای اولیه و یا توصیفهای پرحالت و رنگ فلینی به مرحلهٔ ساختمان درآورده است. فلینی در این مورد می گوید: «آنها را از این رو بصورت مصنوعی به وجود

آوردم که نمی خواستم یکبار دیگر در تلهٔ رثالیسم آسان و پیش یا افتادهای اسیر گردم. درست است من احتیاج باطنی و تمنای عمیقی به رئالیسم مکانی و رئالیسم محیط و فضای آثار خود دارم ولی در اینجا محیط فضای اثر را آنچنان رنگی از حقیقت و واقعیت بخشیدم که در خوابهای دور و دراز من دارند» (رئالیسم پسیکولوژیک)... زیبایی و تأثیر آن کافههای کوچک را با صندلیهای سپید و چادرهای سپید و زنهای سپیدپوش با ارکستری که در فضای غمزدهٔ گنگ شبهای تابستان موزیکهای آخر قرن نوزدهم را برای قافلهای از ارواح سپیدپوش و بیمار مینوازد، نمی توان به آسانی فراموش کرد و یا ریتم خفقان آور و وسوسه انگیز معالجات و درمانها در لابهلای پیکرهای مواجی از بخارها و دودها و مردهای متحرک و پیچیده در ملافههای سپید، همه درهم، همه ساکت و همه بـفرمان: یادآور «لابیرنت»ها و فضاهای اشباع شده از بخار دنیایی کافکایی. فلینی می گوید: «در واقع نیز قصدم این بود که صحرای محشری به وجود بیاورم با بشریتی کفن پوش که همچون مجسمه هایی گچی در حرکت باشند و فضایی که در آن بتوان زمان را از حرکت بازداشت و در عمق خاطرات بهدنبال لحظات گمشده و رفته، به دنبال صورتهای آشنای روزگاران پیشین به جستجو پرداخت» و باز بگوییم از ملاقات گوییدو که در جستجوی الهام از دست رفتهاش و دربند یک تربیت خفقان آور و کشندهٔ مذهبی، قصد ملاقات با کار دینال را دارد تا راه راست را پیش راهش بگذارد و نصیحتش بکند» و بعد کاردینال عظیمالشأن و پرنس کلیسا که به هنگام ملاقات با گوییدو در جواب استفائه و تمنای او که میگوید «قربان، من خیلی غمگینم» از پرندگان هوا و افسانهٔ آنها سخن میگوید و گوییدو را بدتر از اول درگل پهجای میگذارد.

و خاطرات؟ گرمای محیط خانوادگی گوییدو و زمان کودکی و در میان دیوارهایی سفید از گچ (که بعد در همان مکان گوییدو صحنه حرم و زنان متعدد خود را به خواب می بیند) و باز دیوارهای سپید مدرسه گوییدو، جائی که سپیدی دیوارها را خطوط شکسته و زاویه دار نیمکتهای سیاه از یک سو و اطاقکهای

باروک اعترافگاهها و پیکرهٔ سیاهپوش کشیشها از سوی دیگر در هم می شکند، جایی که همه کم و بیش در آتش عقده های جنسی و نرس از گناههای جسم در زیر خاکستر کاتولیسسیم می سوزند، جایی که گوییدو در عنفوان شایدهای کودکانه اش باید داغ تربیت مذهبی کهنه ای را بر پیکرش قبول کند، جایی که مردان سیاهپوش کلیسا به زور تنبیه تفاوت بین ـ زن ـ (موجود فریبگر شیطان صفت و جهنمی) را مریم مادر مقدس ـ (مادر مسیح خدا و زاینده با کرهٔ پاکی و نور) به گوییدو خواهند آموخت و از آن به بعد ـ زن ـ همه جا و همه وقت سمبل و سوسه های شیطانی و ننگ و خرابی و حتی مرگ خواهد بود (جاده و زندگی شیرین و دسوسه های دکتر آنتونیو) و مادر تمام عقده ها و دردهای چرکین زندگی (مادر و سارگینا و معشوقه و همسر و به خصوص حرم: آرزوی پنهان و نایافتنی و دردناک گوییدو).

... و اما یکی از عمیق ترین تأثیرات هشت و نیم که شاید به سختی فراموش گردد و موفقیت بسیار این اثر را باید نا حد بسیاری مرهون آن دانست عکاسی و فیلمبرداری آن است. این فیلمبرداری که اثر هنرمند بزرگ و فقید ابتالیایی ـ جانی دی و نانزو \_ است بدون شک یکی از اوجهای کم رقیب این هنر در سالهای اخیر سینما بوده است و دی و نانزو شاید با خلق این صحنه و نورها بزرگترین یادگار هنر ارزنده و خاموش خود را به منصهٔ ظهور گذاشته باشد؟ این عکاسی هر سکانس و پلان هشت و نیم را استقلالی جداگانه و مستحکم بخشیده است که هرکدام تناسب و هارمونی دراماتیکی و کمیت و کیفیت خود را از نقطه نظر کمپوزیسیون، نبور، هارمونی دراماتیکی و کمیت و کیفیت خود را از نقطه نظر کمپوزیسیون، نبور،

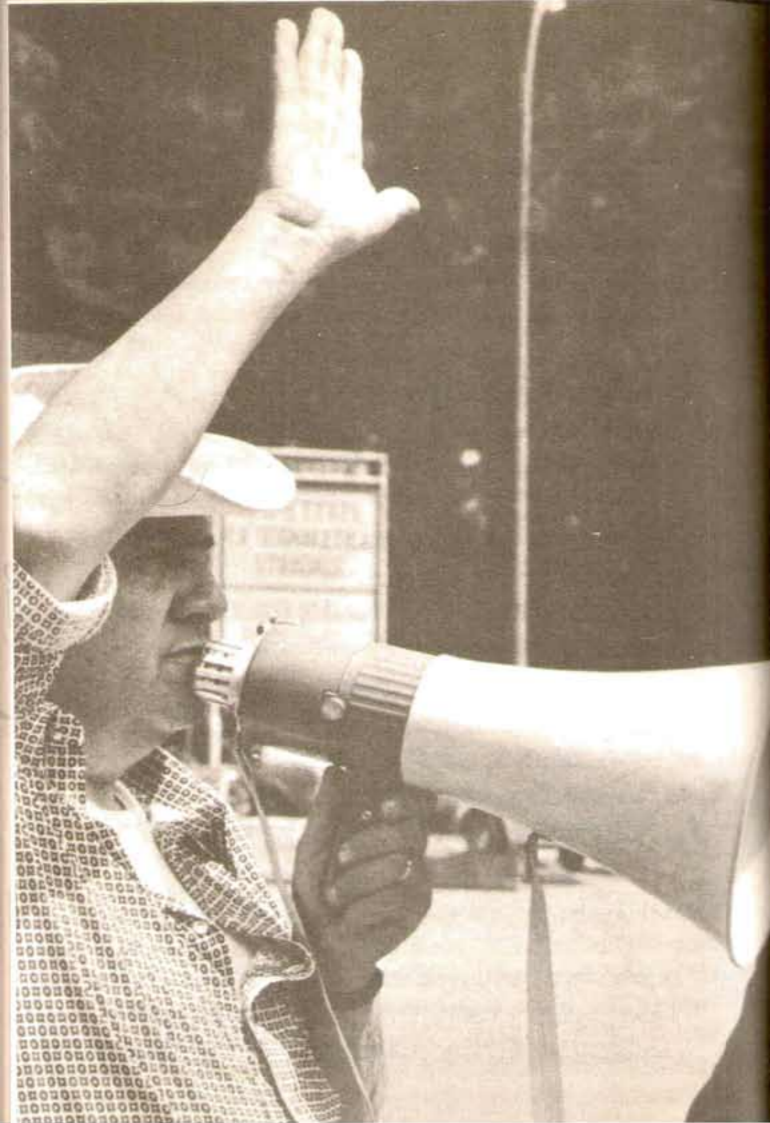
تصاویر و عکسهای درخشان با به گفته ای دیگر متبلور و سپید رنگ با تأکید بسیار بر این سپیدی ـ در سکانسهای فانتزی و به هنگام تصویر خیالپروریهای گوییدو به خصوص در آغاز فیلم و سپس نورها و برشهای نور بسیار شاعرانه و رمانتیک که در سکانسهای خاطرات تیره و دردناک به چشم می خورند و بعد عکاسی پرابهام و رؤیایی و سمبلیک همراه با کنتراستهایی که از لطافت گامهای

افههای تصویری، بازی و ایده دارا میباشند.

مختلف رنگهای خاکستری به وجود آمده اند، در صحنه های خواب و رؤیا.

... و در پایان باید از موزیکهای فیلم یاد کرد که گاه اینجا و آنجا با موتیوهای مشهور و شناخته شده، رنگی از زندگی و شادی میگیرد و ناگهان خود بطور مستقل فضایی آتمسفری می آفریند مانند «رقص ساعات» برای صحنه هایی که در آن منقد و ناصح انتلکتوئل معرفی و عرضه می شود و «ژیگولت» برای سکانسهایی که معشوقهٔ گوییدو را در خوبش دارند و «الکیویا» در صحنه های حمام بخار و در قیام زنان بر علیه ستمگریهای گوییدو و غیره)

سینمانو، شماره ۵ اسفند ۱۳۴۵



## مکالمهای با درون

#### هشت وتيم

#### <u> جمشيد ارجمند</u>

درک هشت و نیم بسی آسان خواهد بود و نیاز به تفسیرهای گوناگون سینمایی نخواهیم داشت. هشت و نیم یک فیلم شخصی است. قواعد سینمایی را رعایت نکرده. فصول رؤیا و واقعیت آن از یکدیگر مجزا نیست، سرگذشت کارگردانی است که نمی تواند فیلم خود را بسازد. از مردم دوروبرش به تنگ آمده... همه اینها درست، اما تصور نمی رود هر کسی هر چند روشنفکر، بتواند لحظات هشت و نیم را تقدیر کند. تا به آن درجه از سلوک درون نرسیم که اعتبار و ارزش آن را دریابیم و به آن جهان دسترسی پیداکنیم؛ هشت و نیم را چزی جز هذیانی لطیف و شاعرانه نخواهیم یافت.

بین دو دنیای بیرون و درون تضاد و تقابلی وجود دارد که در انسان متفکر، واکنشی به جانب درون ایجاد میکند، بدون آنکه این درونگرایسی ناشی از عقده های روحی باشد. احساس عدم توانایی ایجاد پیوند با دنیای بیرون و عدم

امکان هر گونه وابستگی به آن نخستین بار یأسی خمانگیز در انسان پدید می آید ولی به مرور، دریچه های گریزگاه درون باز می شوند و او را به خود می خوانند. انسان دست و پا می زند، تقلا می کند، می کوشد بلکه راه آشتی پیدا کند اما با هر تلاش به درون خود نزدیکتر می شود و چون خواه ناخواه زندگی خارجی او در دنیای مرسوم دیگران و همراه با سوء تفاهمات و اصطکاکات طبیعی آن است، نخست به تخیل آفرینش محیط مطلوب خویش در ذهن می پردازد و اندک اندک در میان برزخ نیز باز خود را تنها و نامفهوم می بابد و در پایان تماماً به پیلهٔ خود پناه می برد و از بیرون می گسلد.

بر این تم، فلینی قهرمان خود را که کارگردانی است به نام «گوییدو» می نمایاند. گوییدو خسته و واخورده است. روشنفکری است در بحبوحهٔ گریز از دنیا ناهماهنگ بیرون و پناه به توهمات درون، و در این تنگنا ناگزیر مبتلا به عنن فکری در زبان سینما، تماشاچی ناظر گسیختگیهای ذهنی اوست، فرار از ازدحام اتومبیلها و عروج به آسمان، (که تهیه کننده او را با طنابی به پایین می کشد و باز به دنیا بر می گرداند) دیدار با پدر و مادر در گورستان، باز گرداندن پدر به قبر، ظهور کلادیا - دختر سفیدپوش و زیبایی که مظهر آرامش خاطر اوست - تجدید یا دبود دوران کودکی، خانه پدری، بچههای دیگر، دایه مهربان، حمام بازیگوشانه، گریز که در وجود ساراگینا نشان داده می شود، دار زدن نویسنده در سالن سینما، گردز وردن همه زنهای زندگی در خانهٔ دوران کودکی، حکومت بر آنها، شلاق زدن گردآوردن همه زنهای زندگی در خانهٔ دوران کودکی، حکومت بر آنها، شلاق زدن

تماشاچی در همه جا علی رغم نبودن مرزی سینمایی بین واقعیت و توهم، بین دو زندگی گوییدو تفکیک قائل می شود. اما برای گوییدو یا بهتر فلینی، این دو زندگی از هم جدا نیست. او از لحظات شیرین آن، همچون واقعیت لذت می برد و در سخت ترین دقایق هستی، با یک خودکشی فرضی، لااقل برای لحظه ای آزاد می شود، و گاه با دختر معصوم و زیبایی توهم خویش خلوت می کند، از دستهای

نوازشگر او محبت میگیرد و در میدانی خالی، با او شام میخورد.

گوبیدو، در وجود خود با اختیار و در دنیای خارج به جبر زندگی میکند و سرگردانی بین جبر و اختیار و اتخاذ روشی در برابر این دو، مسأله یا درد اصلی اوست، ناچار از تحمل دیگران است اما اعتراض خود را علیه آنها نشان می دهد، در برابر تهیه کنندهٔ فیلم، همچون بندهای خاضع سجده میکند، نویسندهٔ پرمدعا را به دار میکشد، ابروان معشوقهٔ سبکسر خود را به شکل شیطان در می آورد، اما به تصویری که عشق می ورزد، یکی کودکی خویش است؛ زیرا که کودکی، سن عدم تميز است و ذهنيت و عينيت در آن يكي است، رؤيا و واقعيت با هم آميختهاند و تازه غلبه با رؤیا و درون است. و دیگری دختری مهربان و رویایی، فرشته سبکبال سپیدیوشی که به رفتار فرشتگان راه میرود و به هر حال فقط در توهم پدید ميآيد؛ موجوديتي برتر ازيك انسان دارد. بالاتر از آن است كه به جمع ساير زنان بپیوندد و به آنان آلوده شود. گوییدو، کلادیا را فقط برای لحظات تـنهایی خـود مى خواهد. به او اجازه نمى دهد كه به سالن سينما وارد شود يا با ساير زنان زندگیش در خانه دوران کودکی خدمت او را به عهده بگیرد، طغیان کند و شلاق بخورد. این تصویر، دست نیافتنی ترین رؤیای گوییدوست، تصویر محبوب دیگرش که کودکی او باشد زمانی با او زیسته، اما کلادیا برتر از همه چیز و همه کسی است و هرگز جز در رؤیاکنار او نبوده.

به جای گوییدوی کارگردان، هر هنرمند و هر متفکر دیگر را می توانیم قرار دهیم؛ از این نظر نباید معانی خاص و استثنایی برای پارهای صحنه های فیلم قائل شد، دنیا خارجی کارگدان، دنیا سینما، تهیه کنندهٔ سناریست، هنرپیشه ها و غیره است، تماس و اصطکاک و مسائل زندگی او نیز با همینهاست. اگرگوییدو نویسنده یا کارخانه داری می بود، فضای اطرافش نیز رنگ خود او را می گرفت.

به گمان ما هشت و نیم زیباترین و رساترین بیان تصویری مضمونی است که فلینی در دل داشته وگفته.

از استادانه ترین امکانات استتیک سینما از بهترین فیلمبردار (جانی دی ونانسو

فقید) از بهترین زمینه های هماهنگ با مضمون (مثل باغ، چشمه آب معدنی با پیرمردها و پیرزن های علیل در صفوف طولانی ملال آور حمام بخار، صومعه، دریا، پایگاه فضایی و...) استفاده کرده و عقدهٔ خویش راگشوده است.

این عقده بخصوص در پایان فیلم باز می شود. گویید و الهام خود را برای شروع فیلم می گیرد. همه را، همه تصاویر حیاتش را جمع می کند و در دایره ای بزرگ به رقص وامی دارد. پروژکتورها روشن می شوند، «کودک» درون او همان مرز آمیخته رؤیا و واقعیت، عینیت و ذهنیت، به آهنگ خود جمع را به رقصی ابدی، به دور تسلسل وامی دارد و خود نیز به این دایره ملحق می شود. اما «کودک» تنها فرد خارج از دایره است؛ همه در ظلمت محو می شوند اما او، تا پایان روشن و آشکار می نماید.

نکته بسیار جالب و امیدبخشی که مشاهده کردیم و کمتر انتظارش را داشتیم، سکوت کامل تماشاگران و تحمل منطقی فیلم بود. با سابقهای که از نمایش فیلمهای سنگینی مثل ۵ کسوف، را داشتیم، این انتظار می رفت که هشت و نیم که حتی دوبله هم نیست، نمایشش هم طولانی است و تسلسل داستانی هم ندارد، خشم عدهای را برانگیزد، اما دیدیم که این طور نشد. چنین پیداست که نسل فهمیده روشنفکری تکوین یافته که از فن تماشای فیلم سنگین بخوبی آگاه است. پس از پایان فیلم در قلب از همهٔ تماشاگران که غالباً از نسل جوان و محصل بودند تشکر کردیم. □



## از نئورئالیسم تا سینمای مدرن

🗖 امير پوريا

#### یک:دههٔ شصت، سینمای مدرن

هنرمند کیست؟ حاشیه نشینی که خود را جایی میان یک واقعیت فیزیکی و متافیزیکی می یابد؟ ... برزخی هست که من آن را «حاشیه» می نامم. این، سرزمینی است که میان جهان محسوس و نامعسوس واقع شده. این سرزمین، به هنرمند تعلق دارد.

فليني

تزلزل تدریجی تمام بنیانهای سینمای کلاسیک و روایتگر، نتیجهای بود که بیشک در اثر تجربههای منحصر فلینی آبشار شاخص سینمای مدرن دههٔ شصت اروپا بدست آمد. تعداد این تجربهها به جهت محدودهٔ زمانی کوتاه و تازه آغاز

شدهٔ آنها ـ به هیچ روی قابل قیاس با تعداد نمونه های موفق سینمای کلاسیک نبود؛ ولی علی رغم این تفاوت کمی، تأثیر آنها کیفیتی بس عمیق تر از روایت های مرسوم فیلمهای کلاسیک یافت. چرا؟ نمی توان انکار کرد که تحولات سیاسی، اجتماعی، فرهنگی اروپا و جهان در آن دهه، و نیز دیدگاههای فکری نو و بکر بدینسان جامعهٔ مدرن، در به جا ماندن این تأثیر نقش به سزایی را ایفا می کرد. ولی قطعاً دنیای درونی خود آن آثار اهمیتی بیش از این عوامل متکی به دنیای بیرون داشت. مهم ترین ویژگی دنیای یکایک آثار مورد اشاره، گستردگی و بیچیدگی غریب و در عین حال نظم یافتهٔ آنها بود که مجموعه را با وجمود کمی تعداد اعضائش، غنی و متعالی میساخت. گویی آثار مدرن سینمای دههٔ شصت، در کنار یکدیگر، همهٔ عرصه ها و وجوه بصری، شنیداری، مضمونی و ساختاری سینمای پیش از خود را به شیوهای نو و غیرمتعارف تجربه کرده بودند؛ به گونهای که هر یک از آنها یک وجه غالب محوری داشت که در همهٔ بررسی های تحلیلی و تاریخی سینمای مدرن، بعنوان نشان اختصاصی و شاخص آن به کار میرفت: هیروشیما عشق من (آلن رنه، ۱۹۶۰) و سال گذشته در مارین باد (رنه، ۱۹۶۱) با ایجاد تردید در وحدت «زمان» درام کلاسیک و برهم زدن تصوری که از آن موجود بود، مطرح شدند. عنوان از نفس افتاده (ژان لوک گدار، ۱۹۶۰) با پدیدهٔ «جهش» ناگهانی از مسیر پیشروی روایت و رهاکردن خط سیر پیوستهٔ آن مترادف شد.

تریلوژی شعرگونهٔ ماجرا (میکلانجلو آنتونیونی، ۱۹۶۰)، شب (آنتونیونی، ۱۹۶۱) و کسوف (آنتونیونی، ۱۹۶۲) به خاطر ارائهٔ تصویر تمام و کمال تنهایی، یأس و احساس بطالت انسان معاصر و دلزده از «عدم امکان برقراری رابطه» به شهرت رسید و صحرای سرخ (آنتونیونی، ۱۹۶۴) هم این مضمون را به اوج رساند و هسم آن را با ژرف تسرین دلالت های فلسفی و روان شناختی درآمیخت. گراندیسمان (آنتونیونی، ۱۹۶۶) در عرصهای کاملاً مثفاوت با تریلوژی، به نمایش نفوذ عمیق «توهم» در همهٔ جزئیات زندگی بشری می پرداخت: هر کنش، رخداد، مکان و شخصیت دنیای واقعی، همچون و همی محو و ناپدید می شود. در

جولیتای ارواح (فدریکو فلینی، ۱۹۶۵) مهم ترین جنبه، کشمکش بین «ذهنیت» جولیتا (جولیتا ماسینا)، قهرمان زن آن، با واقعیت پیرامونش بود. تا حدی که در پایان فیلم، نقطهٔ انتهایی روایت به دو صورت کاملاً متمایز، توصیف شدنی است: يا بايد تمام فيلم را توهمات جوليتا پنداشت و صحنهٔ پاياني تركِ او تـوسط شوهرش ـ را بازگشت به واقعیت؛ یا درست در نقطهٔ مقابل، به سفر رفتن شوهر در انتهای فیلم را زاییدهٔ خیال او دانست و دیگر رخدادها را واقعی خواند و ... سرانجام در افراطی ترین و شاید کامل ترین نمونهٔ سینمای مدرن، پرسونا (اینگمار برگمان، ۱۹۶۶)، ابهامی که تنها بخشی از اهمیت سال گذشته در مارین باد یا آگراند بسمان به رفع نکردن آن وابسته بود، به اساس و بنیاد اثر در تمامی جزئیات آن بدل شد و اکنون دیگر همه پذیرفته اند که فیلم، اصلاً دربارهٔ «ابهام» است ... در این میان، فیلمی هست که جای خالیش در عناوین ذکر شده احساس می شود؛ و به گونهای عجیب و استثنائی و برخلاف فیلمهای فوق، «دلیل» یگانهای برای تبیین اهمیت و تعیین جایگاهش در این مجموعه نمی توان یافت: هشت و نیم (فدریکو فلینی، ۱۹۶۳). پیچیدگی انکار نشدنی فیلم، به یقین بهطور مستقیم در این امر دخالت کرده و مانع از آن شده که باکالبد شکافی جزئیاتاش، تأثیر ویژهٔ آن بر سینمای پس از خود به یک ویژگی خاص محدود شود و سپس این ویژگی دست نیافتنی به عنوان دلیل اصلی اهمیت فیلم مثلاً همچون «زمان» برای فیلمهای رنه، «جهش» برای فیلمهای گدار یا «ابهام» برای فیلمهای آنتونیونی و برگمان ـ همواره، توسط همه و در یک گیومهٔ خالی از تأکید و صراحت بکار رود. تلاش نگارنده در این مطلب، تنها گذشتن از پایین ترین مراحل پلکان منتهی به این کالبد شكافي جزئيات است؛ پلكاني كه تا بينهايت آسمان ادامه دارد.

#### دو: يايان نئورئاليسم

نئورثالیسم به شمار میرفت: همان جاکه ده سال قبل، شرایط قیلمسازان را وامیداشت که حتی بازیگران خود را هم در خیابان ها جستجو کنند، حالا تمام طبقهٔ اشراف رم در برابر بخشهایی از فیلم فلینی که به دنبای آنها حمله ور می شد، صف کشیده بودند.

پنهلوپه هوستون

در بررسی کارنامهٔ سینمایی فلینی، تفاوت عمدهای بین نقطه نظرهای اکثر منتقدان در ایران و جهان به چشم می خورد: در بیشتر تحلیل و بررسی های آثار او که پس از پایان دههٔ شصت نوشته شده، و نیز در تمام رأی گیری های مجلهٔ مشهور «سایت اندساوند» از همان تاریخ به بعد، هشت و نیم فیلم کلیدی فلینی و شاهکار اصلی او تلقی می شود و در مرحلهٔ بعد، جاده (فلینی، ۱۹۵۴) در ایران نه تنها همه همچنان تحت تأثیرِ محتوا و درونمایهٔ عمیها انسانی جاده هستند، بلکه بعضاً به سرعت و با صراحت و بی هیچ کوشش مکتوبی برای استدلال هشت و نیم و دیگر فیلمهای بس از دههٔ شصت قلینی را نقی می کنند. عجیب نیست. سال هاست که در برداشت اینجایی از مدیوم سینما، مضامین اخلاقی و اجتماعی مقبول تر و قابل درک تر از فرم پیچیده یا گرایش به طرح ذهنیات و دغدغه های درونی بشر بحساب می آید. یکی از عوامل رد آثار مدرن فلینی از سوی این گروه از منتقدان، شیفتگی شان نسبت به فیلمهای اجتماعی دورهٔ نئور ئالیسم است. به همین جهت، لازم است که نسبت به فیلمهای اجتماعی دورهٔ نئور ئالیسم است. به همین جهت، لازم است که طی مقدمه ای به چگونگی پایان یافتن گرایش های نئور ئالیستی نزد فیلمسازان ایتالیایی پردازیم؛ و بعد بینیم که نقش فلینی در این امر چه بوده است.

تغییر شرایط اجتماعی در فاصلهٔ سالهای اوج نئورئالیسم (نیمهٔدوم دههٔ چهل) تا اواخر دههٔ پنجاه و اوایل دههٔ شصت، تنها عاملی نبود که به زوال تدریجی این مکتب در دوران سینمایی جدید ایتالیا منجر شد. کما اینکه در دورهٔ اخیر نیز فیلمهای مهمی ساخته شدند که طرح داستانی آنها بر زمینه ای از روابط و مناسبات

سطوح پایین و فقیر جامعه استوار بود. محض نمونه، فریاد (میکلانجلو آنتونیونی، ۱۹۵۷) و روکو و برادرانش (لوکینو ویسکونتی، ۱۹۶۰) هر دو در چنین قالبی جای می گرفتند: ولی به رغم آنکه عامل محرک بسیاری از کنشها و حوادث آنها موقعیت اجتماعی شخصیتهایشان بود، هیچ کدام را نمی توان به نئور ثالیسم محدود و منسوب کرد. برای اثبات این دوری گزیدن آگاهانهٔ آنتونیونی و ویسکونتی، دلایل روشینی در فیلمها یافتنی است: در فیریاد، یسی هدفی و سیرگردانی آلدو (استیوکاچران) در طول سفر بی نتیجهاش، بیش از اینکه از ویژگی «نئورتالیستی» شخصیت او ـ بیکاری ـ برآمده باشد، به دغدغهای گنگ و مبهم در درونش مربوط است. این بی هدفی، بازتاب بی هدفی و سرگردانی درونی اوست که منجر به قطع ارتباطش با یکایک زنهای مسیر سفر و زندگیش می شود. صرف نظر از این مضمون کلی، در فصل پایانی فیلم، طفره رفتن آنتونیونی از پرداختن به زمینهٔ اجتماعی وقایع، قالب آشکارتری به خود میگیرد. آلدو برای خودکشی در مقابل چشمان ایرما (آلیدا والی) برج بلند کارخانهای را برمیگزیند که کارگران آن به تازگی اعتصابی دستهجمعی را آغاز و محوطهٔ کارخانه را ترک کردهاند. دوربین آنتونیونی به گونهای طعنه آمیز بارها با انتخاب کادر و زوایای خاص، کارگران را از تصویر حذف و خارج میسازد و آلدو را در قاب میگیرد: کنایهٔ آشکاری به این دغدغهٔ فیلمسازکه مسئلهٔ درونی یک فرد برای او بارها مهمتر از عصیان بیرونی یک جمع است ۱. در روکو و برادرانش نیز خانوادهٔ روکو (آلن دلون) و برادرش سیمونه (رناتو سالواتوری) فقیر و محرومند. اما این امر تنقریباً هیچ ارتباط مشخصی به اختلاف آنها بر سر نادیا (آنی ژیراردو) که به پیش رفتن دو خط اصلی تحول شخصیت در فیلم می انجامد، ندارد: سقوط و اضمحلال شخصیت سیمونه، و وقوف روکو به اینکه پاک نهادیش در چنبرهٔ روابط بیمارگونهٔ محیط پیرامون رنگ

۱. برای مطالعهٔ بیشتر دربارهٔ همین ویژگی فیلم فریاد، رجوع کنید به مطلب «تحمل اندوهبار زیستن.» - دربارهٔ پایانهای فیلمهای آنتونیونی - نوشته سعید عقیقی: ماهنامهٔ فیلم، شمارهٔ ۱۳۵.

خواهد باخت، بیش از آنکه متأثر از عنواسل اجتماعی بناشد، در واقع نشیجهٔ کشمکش درونی طولانی هر یک از آنها با خودش و با دیگران در طول داستان است.

زوال نئورئالیسم ـ جنانکه می بینیم ـ پیامد از بین رفتن مشکلات اجتماعی ـ از قبیل فقر و بیکاری و فساد و ... نبود؛ بلکه در اثر کاهش اهمیت این مشکلات از دیدگاه فیلمسازان نوگرای سینمای ایتالیا پدید آمد: مشکلات همچنان هستند، ولی در قیاس با مشکلات ذهنی و درونی انسانها با خودشان، اهمیت و تأثیر چندانی ندارند (و بی توجهی به این آمر، اشتباه اساسی نئورئالیستها در سالهای پیش از این دوره بود که طبعاً اهمیت مکتب آنها را به حد پدیدهای صرفاً «تاریخ سینمایی» تقلیل داد).

در جربان همین افول تدریجی، فدریکو فلینی که کار سینمایی خود را با همکاری در فیلمهای نئورئالیستی روبر تو روسلینی آغاز کرده بود نیز زاویهٔ نگاه خود را به کلی تغییر داد. اگر چه فیلمهای پیش از دههٔ شصت او نیز ـ چنانکه در بخش بعدی مطلب توضیح خواهم داد ـ در محدودهٔ «نئورئالیسم» نمیگنجید، ولی حتی زمینهٔ اجتماعی وقایع که در جاده و شبهای کابیریا (فلینی، ۱۹۵۶) حضوری محسوس و بارز داشت، در ذندگی شیرین (فلینی، ۱۹۶۰) و هشت و نیم یکسر حذف شد. شوخی مشهوری در ذندگی شیرین هست که خبرنگاری، طی یک گفت وگوی مطبوعاتی از بازیگر آمریکایی (آنیتا اِکبرگ) می پرسد: هآیا تودئالیسم هنوز زنده است، یا دیگر تمام شده? و مترجم همراه بازیگر که عادت و تعصب متقدان جامعه گرای ایتالیایی را می شناسد، به سرعت در گوش بازیگر زمزمه میکند: «بگو زنده است! بگو زنده است! با این کنایه، فلینی موضوع خود را در قبال نئورئالیسم به طرز هوشمندانهای ابراز میکند: درواقع در تمام فیلمهای قبلی او نیز توجه به درونیات انسان، نقشی عمده تر از درونمایههای اجتماعی داشت. تنهایی جلسومینا (جولیتا ماسینا در جاده و بی پناهی کابیریا (جولیتا ماسینا) در شهای کابیریا (جولیتا ماسینا) در سودی آنها برای «درک و کشف» چیزها، جلوهای بس

پررنگ تر از وضع اجتماعی نابسامان و تنگدستی و آوارگیشان دارد. فیصل گفتوگوی شبانهٔ جلسومینا با ماتو (ریجارد بیسهارت) در زمانی که زامیانو (آنتونی کویین) زندانی است، برخلاف تصور آنهایی که تمنها رویهٔ ظاهری و «رثال» رویدادهای جاده را میبینند، صرفاً در خدمت توجیه وفاداری جلسومینا به زامیانو و محکم تر کردن منطق بازگشت او به جلوی زندان در صبح روز بعد نیست. بلکه در بردارندهٔ وجه بسیار مهمی از جستجوی درونگرایانهٔ شخصیت جلسومیناست که با شنیدن اینکه «در این دنیا حتی یک سنگ هم بیمصرف نست، به فکر فرومی رود و اهمیت وجودی خود را هر چند موقتاً درمی یابد. فصل هیپنوتیزم کابیریا در سالن نمایش نیز تنها به قصد جلب و برانگیختن ترحم تماشاگر نسبت به این «زن مظلوم و محروم جامعهٔ آشفتهٔ ایتالیا» ـ آنگونه کـه منتقدان اجتماعینگر او را میخوانند در شبهای کابیریا گنجانده نشده؛ بلکه آنچه که او ناخواسته در طول مدت هیپنوتیزم بر زبان می آورد، دربردارندهٔ وجه مهمی از سرگشتگی و احساس بیهودگی شخصیت کابیریاست که اینگونه و در آن سوی مرز خودآگاهی به مخاطب عرضه میشود. اگر در سطح ظواهر اجتماعی این دو فیلم توقف کنیم، فصل طولانی مکث جلسومینا بر بندبازی ماتو در میدان شهر، در روند این نوع برخورد با دنیای فیلم، چه جایگاهی خواهد یافت؟ یا فصل مشابه بهت و حیرت کابیریا در آن مراسم آیینی . مذهبی که با دیگر زنان در آن حضور می یابد؟ در شرایطی که با تأمل در دنیای درونگرای جاده و شبهای کابیریا، هر دوی این فصول به عنوان بخشی از تجربه های منجر به آگاهی دو زن از موقعیت تلخشان به عنوان وانسان در عرصهٔ حیات ، و نه صرفاً وانسان در بهنهٔ جامعه ، که محبوب و مطلوب نئورئالیستها بود ـ اهمیت ویژهای را به خود اختصاص می دهند. آیا اساساً برخورد مبتنی بر نگاه «نثورثالیستی» با سینمای فلینی ـ حـتی در دورهٔ نـخست فیلمسازیش می تواند درست باشد؟ و ستایش فیلمهای اولیهٔ او تنها به خاطر اینکه داز درد مردم می گویند، دساده و صمیمی و تأثیرگذار، هستند یا وقلب آدمی را مي لم زاننده؟!

۳۸۸

#### سه: فلینی و دوری از سینمای سیاسی ـ اجتماعی

در نظر گرفتن نئور ثالیسم در حد یک پدیدهٔ اجتماعی آن طور که بعضی از منتقدین جنین کاری میکنند مصحدود کردن آن است ... چون انسان تنها یک موجود اجتماعی نیست.

فليني

شبخ سفید (فلینی، ۱۹۵۲)که در واقع نخستین فیلم مستقل فلینی است، طرح داستانی سادهای دارد: زنی شهرستانی که به تازگی با مرد عامی نیمهمرفهی ازدواج کرده و به رم آمده، به دنبال شخصیت محبوبش در تفورمانی در یک مجله ـ شیخ سفید ـ نزد ایفاگر نقش او میرود و پس از سرخوردگی و دوریگزیدن از بازیگر (آلبرتو سوردی) نزد شوهرش بازمیگردد. این طرح، احتمالاً توسط دیگس فیلمسازان سینمای نثور تالیستی آن سالها، به فیلمی سرشار از بررسیهای سطحی و بیانیه وار اجتماعی دربارهٔ تفاوت نوع نگاه و زندگی شهرستانیها و پایتختنشینها، جامعهٔ سنتی و جامعهٔ مدرن طبقهٔ متوسط و طبقهٔ بورژوا و ... بدل می شد. اما شیخ سفیدِ فلینی، تنها به پیگیری تجربهٔ تنهایی زن و شوهر در مدت دوریشان از یکدیگر می پردازد. در انتهای فیلم که زن در لحظهٔ آخر به شوهر و بستگان او ییوسته و همه در حال حرکت به سوی کلیسا هستند، با چشم گریان و به آرامی نزد شوهر خود اعتراف میکند که کاملاً به او وفادار بوده و کوچک ترین خیانتی به پیوندشان نکرده است. شوهر که اکنون و بی آنکه خودش پیشقدم شده باشد، در موضع انفعالی قرار گرفته، مجبور به اقرار مشابهی میشود. اماکنایهٔ تلخ قلینی در اینجاست که احتمالاً هر دو با وجود ظاهر حق به جانبشان، دروغ میگویند! (البته با توجه با اطلاعات روایی، دروغگویی قهرمان مرد برای تماشاگر آشکارتر است تا قهرمان زن). به این ترتیب، شیخ سفید به رغم آنچه از طرح داستانیش برمی آید، به هیچ روی دربارهٔ آشنایی یک زوج سادهدل شهرستانی با مناسبات حاکم بر

جامعهٔ مدرن پایتخت نیست. بلکه به گونهای کاملاً درونگرابانه، دربارهٔ پدیدهٔ «روابط انسانی»، عدم برقراری تفاهم واقعی و همزیستی مسالمت آمیز ناشی از تفاهم دروغین است. در یک ضلع داستان، شیخ سفید و همسرش به دلیل خیانتهای پیاپی مرد، به تفاهم نمی رسند و دائماً در حال مشاجرهٔ لفظی هستند. در ضلع دیگر داستان، زوج شهرستانی قهرمان فیلم، به تفاهمی ظاهری می رسند و در آرامشی نسبی به زندگی مشترک خود ادامه می دهند. اما این تفاهم با توجه به دانسته های تماشا گرکه بیش از اطلاعات شخصیتها دربارهٔ یکدیگر است، به جای آنکه نوید بخش و خوشینانه باشد، تلخ و کنایه آمیز است. تفاهمی که ناشی از اطمینان و اعتماد نادرست و دروغین آن دو به یکدیگر باشد، خود نیز دروغین است. در دل چنین روابطی، همه برای هم نقش بازی می کنند و آن قدر در تکرار ابن بازی پیش می روند که از خود تهی می شوند و قالب نقس را به خود می گیرند. این بازی پیش می روند که از خود تهی می شوند و قالب نقس را به خود می گیرند. منتقدی، به نام پیتر بوند انلا، فیلم را این گونه توصیف می کند: هشیخ سفید نه یک کمدی سطحی است و نه تفسیری هجو آمیز از زندگی و لایات ایتالیا. این فیلم، یک یانیهٔ جدی فلسفی است دربارهٔ ماهیت انسانها و نقشهایی که ناگزیر، به ایفایشان در زندگی می دازند. پا

وقتی حتی تصور این میزان پیچیدگی برای یک فیلم نئورئالیستی متمارف، غیرممکن به نظر می رسد، چگونه می توان دورهٔ نخست فیلمسازی فلینی را «ساده» یا «نثورثالیستی» خواند و با استناد به آن، به رد آثار مدرن او پرداخت؟

#### چهار: پیوند واقع و خیال

سینما هنوز از یک برداشت قدیمی رنیج میبرد. از بینش عقب مانده ای که برای هو تنصویر، مابه ازایی واقعی قائل میشود: وای دریا را ببین! واقعاً عین دریاست!» ... جداً مشکل

۲. فدریکو فلینی: دو فیلمنامه. ترجمهٔ هوشنگ گلمکانی. نشر نجوا.

می شود به منتقد سسینما فسهماند کسه دنسیای واقعی در مسقابل دوربین قرار نگرفته است.

فليني

یکی از دشواریهای دوستداران سینمای ساده و روایتگر در روبهرو شدن با آثار سینمای مدرن ـ و فیلمهای دههٔ شصت به بعد فلینی ـ از میان رفتن مرز بین واقعیت و توهم در ساختار روایی آنهاست. طبق سنت سینمای کلاسیک آمریکا، آنان عادت کرده اند که عموماً با دیزالو، موسیقی وهم انگیز یا لرزش و تار شدن چند لحظه ای تصویر، به گذشته بروند، رؤیای شخصیتهای فیلم را ببینند یا از تصور آنها دربارهٔ آینده شان مطلع شوند. این عادت، از فرط تکرار، چنان به ناخودآگاه مخاطبان وارد شده که دیگر نمی توانند با حذف منطق رایج و معمول ـ وگاه کلیشه ای ـ آثار داستانگو در تمامی آثار مدرن کنار بیایند و آن را بپذیرند. در حالی که حذف این منطق، خود از جمله نوآوریهایی است که به فیلمی چون هشت و حالی که حذف این منطق، خود از جمله نوآوریهایی است که به فیلمی چون هشت و خیم جلوهٔ یکی از الگوهای نمونه ای سینمای مدرن را می بخشد.

ویژگی مورد اشارهٔ هشت و نیم حتی در آثار فلینی هم سابقه و همتایی نداشت. فیلم قبلی او آ، زندگی شیرین، با آن که آشکارا از مجموعهٔ آثار نخستینش فاصله می گرفت، فاقد حتی یک صحنهٔ رؤیا یا فلاش بک بود؛ ولی در دلی همان دنیای ظاهراً عادی و واقعی آن، امکان یافتن موقعیتها و کنشها و فضاهای بسیاری بود که از منطق طبیعی و مرسوم پیروی نمی کردند: فضای غریب و میزانس آیینی فصل حضور بازیگر آمریکایی و مارچلو (مارچلو ماسترویانی) در کنار فواره های میدان و در سپیده دم؛ صحنهٔ طولانی کافه و شخصیت، حرکات، اعمال و نگاههای دلقکی که با نواختن شیپور، بادکنکها را به دنبال خود می کشاند؛ میزانسن،

۳. البته در فاصلهٔ این دو فیلم، فلینی اپیزودی از فیلم بوکاچو ۷۰ را با نام وسوسهٔ دکتر آنتونیو (۱۹۶۱) ساخت که با در نظر گرفتن آن به عنوان یک «نیمه فیلم»، حشت و نیم درواقع هشت و نیم اُمین فیلم فلینی است!

نورپردازی و فضاسازی فصل ازدحام جمعیت در دشت برای دیدن معجزهٔ دو کودکی که مدعی هستند مریم مقدس به دیدارشان می آید؛ و ... پایان عجیب فیلم با حضور دخترکی که انگار مظهر و تجسم عینی معصومیتی فراموش شده در زندگی مارچلو است. در هشت و نیم اما فلینی با جسارت بیشتری به نمایش موقعیتهای «غیرمنطقی» در قالب رؤیاها، خاطرات و ذهنیات گوییدو (مارچلو ماسترویانی) می پردازد و برخلاف زندگی شیرین، نیازی نمی بیند که آنها را در متن رخدادهای طبیعی و منطقی داستان جای دهد. پس بدون آنکه همچون سینمای کلاسیک پیش از رها ساختن زمان حال و موقعیت واقعی، مخاطب را «شیرفهم» کند و به او پیش از رها ساختن زمان حال و موقعیت است» یا «این، خیالات شخصیت است» یا «این، خیالات شخصیت است» عالباً به طور ناگهانی و با تکیه بر پدیدهٔ روانکاوانهٔ وتداعی ذهنی»، آنها را در مجموعهای پیچیده و غیرقابل تفکیک به مخاطب عرضه میکند.

تداعی ذهنی به عنوان عامل آغازگر جهشهای یکبارهٔ فیلم از خط سیر اتفاقات واقعی و طبیعی زمان حال، تقریباً در نمام حرکتهای فیلم از دنیای واقع به ذهن، به کار رفته است. این عنصر، ضمن آنکه از یک پدیدهٔ روانشناختی معتبر و شناخته شده سرچشمه میگیرد، به نوعی جایگزینِ مدرنِ همان شگردهای سنتی حرکت از واقع به خیال در سینمای کلاسیک نیز محسوب می شود. تداعیهای ذهنی گوییدو در طول فیلم، عمدتاً به واسطهٔ یک نشانهٔ بصری در دنیای واقعی آغاز می شوند که یادآور خاطره یا نشانهای از دنیای ذهنی اوست. در نخستین رویارویی گوییدو تماشا گر باکلودیا، زن آرمانی (کلودیاکاردیناله، ابتداگوییدو که برای نوشیدن آب معدنی در صف دیگر بیماران ایستاده، به دختر مقابل صف که لیوانهای آب را به بیماران می دهد، می نگرد و لحظه ای بعد، نمای نقطه نظر واقعی او به نمای نقطه نظر خیالیش قطع می شود که در آن کلودیا با لباسی سپید و رؤیایی، زیر نور آفتاب، از میان باغ آن سوی دریاچه بیرون می آید و آب نجات بخش را به گوییدو می دهد: دختر جلوی صف، بهانه ای تصویری است که زن آرمانی را به دهن گوییدو می دهد: دختر جلوی صف، بهانه ای تصویری است که زن آرمانی را به ذهن گوییدو می دهد: دختر جلوی صف، بهانه ای تصویری است که زن آرمانی را به ذهن گوییدو می دهد: دختر جلوی صف، بهانه ای تصویری است که زن آرمانی را به ذهن گوییدو می دهد: دختر حلوی صف، بهانه ای تصویری است که زن آرمانی را به ذهن گوییدو می دهد: دختر حلوی صف، بهانه ای تصویری است که زن آرمانی را به دهن گوییدو می دهد: دختر حلوی صف، بهانه ای تصویری است که زن آرمانی را به دهن گوییدو می ده در آن کلودیا و در آن کلودیا کاروس نخست «راه بندان

٣٩٢

اتومبیلها»که فیلم با آن آغاز می شود ـ باز با گونهای تداعی بصری همراه است که از دید منطقی گرایان، توجیه نشدنی و غیرقابل قبول به نظر می رسد. گوییدو در اتاق هتل و در کنار دوستش کارلا (ساندرا میلو) به خواب رفته؛ کارلا بیدار است و کتاب میخواند. تصویر مقابل تماشاگر، تصویری کاملاً «واقعی» است. در همین نما، ناگهان مادر پیرگوییدو را می بینیم که درکنار تخت وروبه دیوار اتاق ایستاده و آن را با دستمال خود یاک میکند. این تصویر تداعیکننده، به تصویر مادرگوییدو در رؤیای او قطع می شود که شیشه ای را با همان دستمال تمیز می کند و رو به گوییدو می گوید: ۱۸شکها را پاک کردم پسرم. و بخشی از رؤیای گوییدو، در همان قاب تصویر واقعی می آید و تصویر ذهنی را تداعی می کند و عملاً دو دنیای درون و بیرون او را به هم متصل میکند. نخستین فلاشبک کودکی گوییدو نیز با تداعی واژهٔ جادویی «آسا\_نیسی ـماساه که شمیده باز آن را از فکر گوییدو می خواند، آغاز می شود. پس از فصل شعرگونهٔ حمام در کودکی، خواهر گوییدو در اتاق و پیش از خواب، واژهٔ جادویی را برای گوییدو سه بار تکرار میکند و اینجاست که درمی بابیم عامل حرکت ذهنی گوییدو ـ و فیلم ـ از زمان حال به کودکی، یادآوری این واژه بوده است.

صرفنظر از نمونههای فوق، در سه مورد مشخص دیگر، رفت و برگشت فیلم بین واقعیت و توهم، قالب پیچیده تر و در عین حال حساب شده تری دارد. یکی از این موارد، دومین فلاش بک فیلم است. پیش از آغاز این فصل، در صحنهٔ گفت و گوبا اسقف، گوییدو با بی حوصلگی ناشی از سکوت کشیشها که با دقت و به توصیهٔ اسقف، به صدای پرنده ای گوش سپرده اند، به آن سوی باغ می نگرد و توجهش به پیرزن چاقی جلب می شود که هنگام پایین آمدن از تپه ای کوچک، لباس خود را به کناری زده. این تصویر به گوییدوی کودک که در حال بازی است قطع می شود و دیگر بچه ها او را به رفتن نزد ساراگینای غول پیکر (اِدراگاله) فرامی خوانند. پس از دیدن رقص ساراگینای چاق در ساحل دریا، گوییدو توسط کشیشهای مسئول مدرسهٔ مذهبیش توبیخ و تنبیه می شود و دوباره نزد ساراگینا

می رود. در ابتدای این فلاش بک، دیدن زن چاق (به عنوانِ عاملِ تداعی سارا گینا) و قرار گرفتن در برابر پرسشهای پیاپی اسقف (به عنوانِ عامل تداعیِ توبیخ کشیشهای مدرسهٔ مذهبی)، گویدو را به مرور بخشی از خاطراتش وامی دارد. انتهای این رجعت به گذشته و بازگشت مجدد به زمان حال، صورت عجیب تری به آن می دهد: دوربین از نمای دور یک رستوران عقب می کشد و دومیه (ژان روژه) نویسنده و مشاور پرحرف و عینکی گوییدو را در کادر می گیرد که از او می پرسد: پاین چه مفهومی دارد ۱۹ و شخصیتی است که فقط به دوران کودکی تو تعلق دارد. به با این گفتهٔ او، همهٔ آنچه را که در قالب فلاش بک گوییدو دیدیم، می توان به توصیف آن خاطرات توسط گوییدو و خطاب به دومیه تعبیر کرد و این فلاش بک، به لحاظ اینکه می توان آن را بازگویی یک خاطره برای دومیه ـ و در عین حال، یک رجعت به گذشتهٔ منتج از تداعی ذهنی ـ تلقی کرد، به نمونهای استثنائی در فصول به گذشتهٔ منتج از تداعی ذهنی ـ تلقی کرد، به نمونهای استثنائی در فصول ذهنیت پرداز فیلم بدل می شود.

مورد استثنائی دوم، صحنه ای است که در آن تمام زنان زندگی گوییدو در شبه اندرونی او گرد آمده اند؛ برخی از او هدیه می گیرند و برخی مجازات می شوند. باز هم پیش از این صحنه، آشنایی و استقبال گرم روییزا (آنوک آمه) همسر گوییدو از کارلا، رؤیای آرمانی گوییدو دربارهٔ زنان زندگیش را در ذهن او زنده می کند. وانگهی تفاوت این تداعی پیشاپیش با نمونه های دیگر، آن است که عامل تداعی (همراهی و صمیمیت لوییزا و کارلا با یکدیگر)، خود یک رؤیاست که در انتهای فصل روبه رو شدن کارلا با لوییزا، دوستش روزلا (روزلا فالک) و گوییدو در رستوران از برابر ذهن گوییدو دوربین فلینی و چشم تماشاگر می گذرد: رؤیایی که رؤیای دیگر را تداعی می کند؛ و رؤیای دوم ـ فصل حرمسرا ـ خود گونه ای بسط و گسترش رؤیای نخست است. در اولی دو زن اصلی زندگی کنونی گوییدو، و در دومی تمام زنهای زندگی کنونی گوییدو، و در

سومین صحنهٔ منحصر به فرد فیلم در نمایش توهمات شخصیتها، تنها موردی است که در طول آن، ذهنیتِ کسی به غیر از گوییدو را میبینیم. کلودیا ـ بازیگر

اصلی فیلم گوییدو که عیناً همانند زن آرمانی رؤیاهای اوست ـ پس از شنیدن توضیحات گوییدو دربارهٔ فیلمش و نقش او در آن، خود را در صحنهای از فیلم (و با همان لباسی که در رؤیاهای گوییدو به تن دارد) تجسم میکند: در نمای دو تفرهای از روبهروی او و گوییدو که در اتومبیل نشستهاند، گوییدو یکسره در تاریکی محض قرار دارد و تمام نور صحنه بر کلودیا متمرکز است. این تصویر به نمای نقطه نظر ذهنی کلودیا قطع میشود که حود را در قاب پنجرهای در بنای تاریخی مقابلشان و در حال افروختن شمعی می بیند. در این یگانه تصویر ذهنی فیلم از دیدگاه شخصی به جزگوییدو، باز هم با نورپردازی مذکور، نشانهٔ تداعیگر· زودهنگامی جایگزین سنتهای کلاسیک حرکت از واقعیت به ذهنیت شده است. نظمیافتگی ساختاری هشت و نیم با وجود رویکرد بی واهمه و جسورانهٔ فلینی به نمایش اوهام و خاطرات آدمها، نتیجهٔ همین نشانه ها و تداعی های دقیق است. بنابر این اگر یکایک این نشانه ها در طول فیلم، حتی توسط مخاطب خوکرده به ستهای سر راست و متداول سینمای داستانگو درک و دریافت شود، آیا باز هم مشکلی در برقراری ارتباط او با این گونهٔ مدرن و پیچیدهٔ سینما به وجود می آید؟ و با توجه به تکرار فراوان این ایده در فصول مختلف فیلم ـ و فیلمهای دیگر فلینی، به ویژه جولیتای ارواح و آمارکورد (۱۹۷۴) ـ آبها می توان به اور کرد که همنوز ذهنیتگرایی فلینی گاه «غامض و پرتکلف» خوانده میشود؟

### ينج: فيلم در فيلم

هشت و نیم فیلمی است دربارهٔ ساخته شدن هشت و نیم. ... با خودم فکر کردم: «میبنی؟ کارگردانی هستم که دیگر به یاد نمی آورم چه می خواستم بسازم» ... و بعد تر فکر کردم: «همین را میسازم. داستان کارگردانی که دیگر به یاد نمی آورد،»

در هم تنیدگی خطوط مرزی جهان واقعی و دنیای پندارها، صرفاً ویژگی مختص هشت و نیم نبود. در طول سالهای دههٔ شصت، خوکردگان به سینمای روایتگر همین مشکل یا مشابه آن را با جولیتای ارواح، سال گذشته در مارین باد، صحرای سرخ یا پرسوناهم داشتند؛ همچنان که سالها پس از آن با آینه (آندری تارکوفسکی، ۱۹۷۴) یا استاکر (تارکوفسکی، ۱۹۷۹) نیز داشتند. درک کلیدهای منطق روایی در دنیایی که واقع و ناواقعش این چنین به هم پیوسته و آمیخته باشند، بی تردید قابل قیاس با درک منطق واقعگرایانه و یکسویهٔ آثار کلاسیک نیست. اما بداقبالی مفرط هشت و نیم نزد این گروه از مخاطبانش در آن بود که صرف نظر از حذف مرز میان واقعیت و تخیل، ویژگی منحصر به فرد دیگری هم داشت که سایر آثار مدرن ذکر شده، فاقد آن ـ و در نتیجه، در قیاس با هشت و نیم، دارای پیچیدگی کمتری ـ بودند: حذف مرز میان صحنه و پشت صحنه، و یگانگی رخدادهای روی پرده و اتفاقات پشت دوربین.

تا اواسط فیلم، به نظر می رسد که گویید و عمداً و به دلیلی مشخص، از بازگویی نقشهای بازیگران به آنها و نهیه کننده (گویید و آلبرتی) امتناع می ورزد. به عنوان مثال در نخستین فصل حضور او در سالن اصلی محل اقامت و جمع گروه سازندهٔ فیلم، وقتی دستیارش سزارینو (سزارینو پیکاردی) سه پیرمردی را که برای نقش پدر شخصیت اصلی فیلم یافته نزد گویید و می آورد، کارگردان آشکارا به یاد دارد که آنان را برای کدام بخش فیلم می خواسته. یا بعد ترکه مادلین (مادلین له بو) یکی از بازیگران زن فیلم هی گاه واکنشهای عصبی و بیمارگونهای دارد - از گویید و می برسد: و بخش مربوط به نقش من چه شد ۹، پاسخ او با تظاهر به شگفت زدگیش از بی اطلاعی زن همراه است: ه توقع داشتم خودت بهتر بدانی، و بی آنکه چیزی به گفته اش بیفزاید، از زن دور می شود. این سکوت که فعلاً تعمدی به نظر می آید، همچنان ادامه پیدا می کند. گویید و به تمام حرفهای فیلمنامه نویسش دومیه که در حین بازخوانی یادداشتهای اولیهٔ کارگردان، یکسره از او انتقاد می کند، در حین بازخوانی یادداشتهای اولیهٔ کارگردان، یکسره از او انتقاد می کند، در حین بازخوانی یادداشتهای اولیهٔ کارگردان، یکسره از او انتقاد می کند، به اعتناست. در اوایل فیلم که در ایستگاه راه آهن به انتظار کارلانشسته،

یادداشتهای دومیه را دربارهٔ ایده های خود می خواند: «ظهور دختر سفید پوش در کنار چشمهٔ مقدس، بر چه دلالت می کند؟ بر طهارتی که از آبهای گرم به شخصیت اصلی هدیه می شود؟ ... در بین نمام سمبلهای داستانت، این ضعیفترین آنهاست ». گوییدو کاغذ یادداشت دوسیه را مچاله می کند و کنار می اندازد. و کنایهٔ اصلی در اینجاست که فلینی هم می همچون گروییدو با بی اعتنایی به اعتراض مشابه «دومیه» های منطق گرای دنیای واقعی، عین همان صحنهٔ مورد انتقاد دومیه را فیلمس می گنجاند.

سکوت و خودداری گوییدو در برابر ایرادهای احمقانهٔ دومیه، تا میانهٔ فیلم نشان از قاطعیت و اعتماد به نفس او دارد. به این معناکه او آنچنان در بازآفرینی ایده های خود مصمم است که به انتقاد هیچکس اهمیت نمی دهد. ولی در صحنهای که او، همسرش، تهیه کننده و دیگران به لوکیشن اصلی فیلمبرداری ـ محل پرتاب موشک ـ میروند تا از آنجا دیدن کنند، طی گفتوگوی او یا روزلا ـ دوست همسرش درمی یابیم که گوییدو به تدریج دچار تردید شده، در ایدههای خود کنکاش و تجدید نظر کرده و دیگر منبع الهام آنها یا نقش و کارکردشان در فیلم خود را به یاد نمی آورد. اعتراف او نزد روزلا که در کنار توضیحاتش برای كلوديا در اواخر فيلم، تنها سخنائش دربارهٔ فيلمي كه ميسازد هستند ـ بهقدري مهم است که بازخوانی آن برای شناخت انگیزههای گوییدو ضروری بهنظر میرسد: وفكر مىكردم ايده هايم خيلى روشن و واضح هستند. مىخواستم فيلم صادقانهاى بسازم، بدون هیچ جور دروغ. فکر میکردم مسائل خیلی سادهای برای بیان دارم؛ و فیلمی که به ماکمک کند تا هر چیزی را که در درونمان مرده، به کلی مدفون کنیم. ولى قبل از همه، خودم جرأت مدفون كردن و از يادبردن هيچ چيز را ندارم. و حالا ديگر ذهنم كاملاً آشفته است ... چرا همه چيز اين طور عوض شد؟ از كجا بود كه من به طرف این تغییر و تبدیلهای غلط کشیده شدم؟ با اینکه هیچ چیزی بـرای گـفتن ندارم، می خواهم هرطور شده آن را بگویم! م

تردیدهای درونی گوییدو که از ابتدا به واسطهٔ رؤیاها و خاطراتش به آن پی

بردیم، اکنون ـ و تنها در برابر روزلا ـ ابراز می شود. از این لحظه به بعد، طفره رفتن گوییدو از پاسخ به خواسته ها و پرسشهای افراد گروه، به دلیل بی اعتنایی ناشی از قاطعیت و اعتماد به نفس او نیست. بلکه آشکارا «گریز» اوست از هزار توی پیچ در پیچ مهلکهای که خود با شروع فیلمش آن را پدید آورده و اکنون دیگـر راه خروجش را بهخاطر نمی آورد. در صحنهٔ نمایش تستهای بازیگران فیلم برای گوییدو و بقیه، تهیه کننده به صراحت از او می خواهد که تکلیف خودش و گروه را در زمینهٔ انتخاب بازیگران نقشهای همسر و معشوقهٔ شخصیت اصلی و نیز اسقف و ساراگینا روشن کند. کارگردان هم بیدرنگ میگوید: هخب، ما همه برای همین اينجا جمع شديم. و حالا او بدون اتلاف وقت، اظهارات تهيه كننده را تأييد ميكند تا از تداومیافتن غرولندهای شدید او جلوگیری کند؛ در درون خود، گفته های او را از یاد ببرد و به مهلکهای که گفتیم، نیندیشد. ناگزیری گویبدو در تن دادن به این انفعال، پی آمد فریب دادنِ دیگران نیست، بلکه گونهای خودفریبی و «گریز از خویشتن» است. چراکه او میکوشد ایدههای آفریدهٔ ذهن خود را در قالب فیلمی که دیگر نمی تواند بسازد، به فراموشی سپارد. بعدتر، همزمان با نمایش راشها، گوییدو بارها روی خود را از پرده برمیگرداند، چشمانش را میبندد یا سرش را بین دو دست میگیرد و مطلقاً به بازی بازیگران فیلم به قصد انتخاب آنها، توجهی نمیکند. در ادامهٔ چنین گریز ناخواستهای است که گوییدو بیشتر و بیشتر به «رؤیاها»ی شیرین خود پناه میبرد و اندک اندک «خاطرهها»ی تبلخ را رها میکند (تمداد فلاش بکهای فیلم، دوتاست و تعداد صحنه های تو هم، دست کم دوازده تا؛ یمنی گوییدو بیشتر به رؤیا توسل می جوید تا به خاطره). در انتها، گوییدو با آن که یک بار به خودکشی می اندیشد، ولی ناچار، به پذیرش شرایطِ اجباری تن مي دهد و شروع به ساختن فيلم ميكند و در صحنهٔ شلوغي كه طي آن، همهٔ گروه از بلکان بلندی پایین می آیند، به باز آفرینی یکی از رؤیاهای خود (فصل اجتماع تمام اعضای گروه سازندهٔ فیلم در حمام بخار گرفته) می پردازد. گوییدو در مقابل دوربین، دقیقاً همان کاری را میکند که فلینی در پشت دوربین: دربارهٔ قرار گرفتن

خودش در برزخ تردیدهای بی شمار که تردید پیرامون فیلمسازی، محور آنهاست دفیلم می سازد. و این تلفیق پیچیدهای است که بیشتر «فیلم در فیلم»های مشهور تحت تأثیرهشت و نیم که پس از آن ساخته شدند، فاقد آن بودند. اینکه نفس «سینما» اصلی ترین تردید مشترک گوییدو و فلینی است، جای تردید ندارد. ولی آیا می توان مطمئن بود که آنها در همهٔ تردیدهای دیگر هم مشترکند؟

### شش: گوییدو آنسِلمی و فدریکو فلینی

شباهت ماجرای گوییدو با فلینی، علتی عسین تر از ارائه یک اتوبیوگرافی صرف دارد. فلینی با این کار، حملاً به کاوش ضمیر خود می پردازد و عقده های قدیمی و پنهانی این ضمیر را برای خود آشکار می سازد.

كيومرث وجداني

هنگام صحبت از هشت و نیم، فلینی با اشاره به دورهای از زمان ساخت فیلم که بالاخره با همراهی فیلمنامه نویسانش ـ تولیو پینلی، انیوفلا یا نووبرونلوروندی ـ به نگارش ایده های او پرداختند، از هوراجیهای خستگی ناپذیر و تمام نشدنی ه خود دربارهٔ آنچه می خواسته بسازد، یاد می کند. از این لحاظ، گوییدو که بی اغراق یکی از درونگراترین شخصیتهای تاریخ سینماست، به عنوان روشنفکری که دلیلی برای توضیح و توصیف دیدگاههایش نزد دیگران نمی بیند، درست برعکس فلینی است. و گذشته از این، اساساً معقول و پذیرفتنی به نظر نمی رسد که یکایک موقعیتها و تردیدهای فلینی در زندگی واقعیش بپنداریم. البته بداهه پردازیهای فراوان فلینی هنگام ساختن فیلم،

۴. محض نمونه: تعقیر (ژان لوک گدار، ۱۹۶۴)، شب آمریکایی (فرانسرا نروفو، ۱۹۷۳) یا حتی هشت و نیم، سینمای موزیکال، All that Jazz (باب فاس، ۱۹۷۷).

خود به خود حرف و حدیثهای بسیاری را برای آن وجه فیلم که در بردارندهٔ در درونمایهٔ «سینما» است، به دنبال آورد.

در این که بسیاری از اعمال گوییدو و اعتراضهای گروه فیلمبرداریش به او، مابه ازایی واقعی در پشت صحنهٔ فیلم فلینی دارد، نمی توان شک کرد. ولی محض نمونه، از هم گسیخته بودن رابطهٔ گوییدو با همسرش لوییزا، هیچ شباهتی به درک متقابل و تفاهم عمیق فلینی و همسرش یعنی جولیتا ماسینا ندارد (آن دو عملاً با هم و به طور مشترک پدید آورندهٔ آثار درخشانی چون جاده و شبهای کابیریا و شاهکاری چون جولیتای ارواح بوده اند).

سرگشتگیها و حساسیتهای گوییدو به مقولات متعددی در زندگی گذشته و حالش مربوط می شوند؛ همه به یک اندازه برای او مهم هستند و او را عصبی یا خشنود می سازند.

در حالیکه فلینی میگوید:

ه فکر نعیکنم که دارای احساساتی عمیق باشم، مگر برای فیلم ساختن. من طبع آسانگیر و بی قیدی دارم، ولی برای نتیجه گرفتن در هنر، می توانم خیلی سخت و بی دحم باشم، <sup>۵</sup> بنابر این می توان با اطمینان، به پرسش پایان بخش قسمت قبلی مطلب پاسخ منفی داد و وجه مشترک گوییدو و فلینی در تر دیدهای ذهنی و درونی شان را صرفاً به سینما و فیلمسازی محدود کرد.

همچنان که فلینی تأکید میکند که «فیلم ساختن» تنها دغدغهٔ احساسی جدیش است، شباهتهای هشت و نیم به زندگی شخصی او نیز فقط و فقط به بخش «فیلم در فیلم» آن محدود می شود. آیا به همین جهت نیست که فلینی در جایی مدعی شده که هشت و نیم در میان تمام فیلمهایش «حاوی کمترین اشاره به واقعیتهای زندگی شخصی» <sup>ع</sup> اوست؟

۵ «فلینی از خودش میگوید: یک دروغگوی بزدگ»، ترجمهٔ سانی پنگر، ساهنامه فیلم، شماره ۱۵۰.

۶. فیلمشناسی فلینی، گردآوری محمد عبدی، همانجا.

### هفت: درونگرایی

فیلمهای فلینی در درون او هستند؛ ما نمی توانیم هیچ تصوری از آنچه در ذهن اوست، داشته باشیم.

جوليتا ماسينا

برای گوییدو اما، سینما با زندگی شخصی یکسان و برابر است. او در فصل بازبینی تستهای اولیهٔ بازیگران، در عوض ِ تبوجه به ضعف و قبوت بازی آنان، به شخصیتهای واقعی زندگیش که منبع الهام نقشهای بازیگران هستند، می اندیشد. همهٔ تجربهٔ ساختن و دیدن فیلم نزد او، صرفاً عامل محرکی است برای یادآوری مجدد اوضاع زندگیش. پس از دیدن برداشتهای متعدد بازیگرانی که برای نقش همسر شخصیت اصلی ـ که به شدت شبیه لوییزاست ـ آزمایش شده اند، گوییدو با شنیدن دیالوگهای آنها (وتو همیشه به من دروخ گفتی ... من هیچ وقت حقیقت را شهمیدم ه) نزد خود زمزمه می کند: ولویزای عزیزم ای گویی کلام گلایه آمیز لوییزای واقعی را می شنیده و اکنون به علاقه اش به او اقرار می کند. اینکه سینما تنها عامل وادار کنندهٔ او به چنین اعترافاتی است، به جنبهٔ مهم دیگری از شخصیت گوییدو بازمی گردد که در بخش قبل، اشارهٔ گذرایی به آن کردم: درونگرایی.

گوییدو از درمیان گذاشتن کوچکترین افکار و تمایلات احساسی خود با هر یک از آدمهای زندگیش امتناع می ورزد و تنها در برابر پردهٔ سینما و تحت تأثیر آن است که بی آنکه کسی را مخاطب قرار دهد، لحظهای احساسات خود را ابراز می کند. شگرد خاصی که فلینی برای نمایش سکوت و درونگرایی گوییدو در برابر هر چیز برمی گزیند، درواقع آموختنی است: هر بار که شرایط ایجادشده در صحنه ای، به تماشاگر اطمینان می دهد که این بار دیگر گوییدو بخشی از دیدگاههای شخصی خود را پیرامون مقولهای جدی باز خواهد گفت، تمهیدی که به سادگی در متن روابط و کنشهای داستان جای گرفته، مانع سخن گفتن او

میشود. در اوایل فیلم، پس از حرفهای انتقادآمیز دومیه دربارهٔ یادداشتهای اولیهٔ طرح فیلم گوییدو، کارگردان برمیخیزد و در پاسخ به پرسشهای دومیه میگوید: همیخواهم این فیلم را بسازم که ... می دانی، من شروع فیلمبرداری را دو هفته ای عقب انداختم که ...، و ناگهان دوست قدیمی و مسن خود ماریو مزابوتا (ماریو پیزو) را می بیند که به تازگی با گلوریا (باربارا استیل) دختری بسیار جوانتر از خود آشنا شده و قصد ازدواج با او را دارد. و طبعاً گوییدو جملهٔ خود را ناتمام میگذارد و بهسوی آنها میرود. تعجب گوییدو از دیدن ماریو و نامزد جوانش که ابتدا او را دختر ماریو از ازدواج نخستش می پندارد - تمهیدی ظاهری است که برای برجسته تر کردن یکی از جنبه های درونی فیلم (سکوت گوییدو) به کار میرود. در صحنهای دیگر، پس از آنکه ماریو موقعیت خود، همسر قبلی و نامزد فعلی خود را برای گوییدو تشریح میکند، با اشاره به ازدواج مجددش از او میپرسد: هبهنظر تو من یک احمقم؟، درست در لحظه ای که تماشاگر در انتظار پاسخ گوییدو است، مرد جوانی از بازیگران فیلم نزد او میآید و دربارهٔ فیلم سؤالاتی میکند. خودداری او از توضیح نقشهای بازیگران برای آنها در نیمهٔ نخست فیلم، ضمن این که نشانگر قاطعیت اولیهٔ اوست که بعدتر رنگ میبازد (و در یکی از بخشهای قبلی مطلب به آن پرداختم)، ریشه در همین سکوتِ ناشی از درونگرایی دارد.

چنین امتناعی از سوی گوییدو و در برابر بازیگرانش، بخشی از عادات و روشهای فیلمسازی اوست و بنابر این، طبق استدلال آغازین این بخش، می توان آن را جزو وجوه مشترک گوییدو با فلینی محسوب کرد. اگر چه فلینی از هوراجی های خستگی ناپذیر، خود نزد فیلمنامه نویسانش حرف می زد، ولی معتقد بود که بازیگران را باید در موقعیت طبیعی قرارداد و باکمترین توضیح، آنان را به ایفای خود جوش نقششان واداشت. جولیتا ماسینا که بی شک بهترین بازیگر زن فیلمهای اوست (و قطعاً یکی از خلاق ترین بازیگران زن تاریخ سینما) در این باره اعتراف می کند که ه یک بازیگر فیلمهای فلینی باید همیشه مثل یک ماده خام در دسترس، و همیشه آماده شکل پذیری باشد. مارچلو ماسترویانی از این نظر فوق العاده

است. او کاملاً خود را با خواستهای لحظه ای کارگردانش وفق می دهد، در حالی که مثلاً من ترجیح می دهم همیشه قبل از شروع، تصور روشنی از نقشم داشته باشمه. ۷ ستایشی که ماسینا نشار ماسترویانی می کند، نمایانگر همخوانی وییژگیهای بازیگری ماسترویانی با شیوهٔ کار فلینی است، که لازم نمی دانست بازیگرانش «تصور روشنی از نقش خود» داشته باشند. طی یکی از صحنه های خودداری از توضیح، گوییدو نیز دقیقاً چنین است. مادلین، بازیگری که پس از بارها اصرار از بی اطلاعی دربارهٔ نقش خود عصبی شده، به گوییدو می گوید: «من شدیداً مشتاقم که نقشم را بدانم و بفهمم. باید مدتی با کاراکترش زندگی کنم تا آماده شوم. من باید در قالب آن فرو روم و افکارش را بشناسم؛ و گرنه نمی توانم از پس نقشم برآیم. و گوییدو بار دیگر پیش از آنکه توضیحی بدهد، با ماریو به قدم زدن می پردازد و تهیه کننده می کوشد که در غیاب او، مادلین عصبی را آرام کند.

جفری نوول اسمیت در مطلب تنگ نظرانهای پیرامون آثار قلینی (درست در نقطهٔ مقابلِ مطلب درخشانش پیرامون آثار آنتونیونی)، اشاره صیکند به اینکه هتصورش مشکل است که فکر کنیم خانم بازیگری نزد فلینی فیلمنامه را به خانه می برده نقشش را مطالعه میکند و سپس با تعبیری از شخصیت مربوطه سر صحنه حاضر می شوده. <sup>۸</sup> نوول اسمیت هنگام نگارش این سطور، یا صحنهٔ توصیف هشت و نیم شدهٔ را از یاد برده، یا معتقد است که گوییدو حتی در مقام فیلمساز و در روبه رو شدن با دنیای سینما و مثلاً در طفره رفتن از توضیح نقش برای بازیگران بوید هیچ وجه مشترکی با قلینی ندارد. اساساً روش کار فلینی با تمام بازیگرانش به شواهد گفته شده و نیز با استناد به فصولی از مصاحبه (فلینی، ۱۹۸۷) که طی آنها، فلینی فیلمی دربارهٔ ورود خود به چینه چیتا می سازد . درست برعکس آن گونهای است که نوول اسمیت «تصور آن دربارهٔ فیلمی از فلینی» را دشوار میخواند و به همین جهت، این امر اصلاً جای شگفتی و تعجب ندارد. آنچه در روند بررسی

۷. فلنی به روایت دیگران، ماهنامه فیلم، شماره ۱۵۱.

٨ فليني ٩٣، ترجمة ايرج كريمي، مأهنأمه فيلم، شماره ١٥١.

چنین روشی مهم است، نه بی شباهتی آن به روشهای منطقی نر دیگر فیلمسازان بزرگ تاریخ سینما، که صرفاً توجه به نتیجهٔ عملی این روش در نسخهٔ نهایی فیلمهای فلینی است. نوول اسمیت اما خود روش را به سبب غرابت و غیرمنطقی بودنش نفی و رد می کند و به نتیجهٔ آن بی توجه است. به این ترتیب، او اشتباهی اساسی را مرتکب شده که می تواند مشکلات دیگرش با جهان آثار فلینی را نیز در بی آورد: او اطلاعات بیرونی خویش دربارهٔ پشت صحنهٔ فیلمها را بیش از دنیای مستقل و درونی خود آنها مدنظر قرار داده. آیا معمولاً همین اشتباه، سرچشمهٔ مشکلات بسیار دیگران با سینمای شخصی فلینی نیست؟

### هشت: تلخى نهفته

ساختن فیلمی با یک پایان قطعی، به مفهوم واقعی کلمه عملی غیراخلاقی است. به معض ارائه یک راه حل به تماشاگران، با آنها قطع رابطه میکنید. چون در زندگی آنها «راه حل» وجسود ندارد.

فليني

حتی بسیاری از دوستداران فیلمهای فلینی نیز به خاطر نگاه هجوآمیز او به بیشتر مقوله های مطرح زندگی بشری ـ مثلاً عشق، شغل، روابط جنسی، عقابد، احساسات و ... مذهب ـ آنها را پوشیده در هالهای از طنز، «فانتزی» و گونهای تصویر کاریکاتوری از جهان واقعی می پندارند. ارتباط تنگاتنگ فیلمهای فلینی با ویژگیهای ملی و نمونه ای خاص مردم کشورش، و منش و رفتار توام با شوخطبعی ایتالیایی که در شخصیتهای او فراوان است، یکی از دلایل منسوب شدن این صفات به سینمای فلینی ـ به ویژه در دورهٔ ذهنیت پرداز و مدرن آن ـ است. اما مشکل درواقع از آنجا آغاز می شود که برخی، دامنهٔ این هجوآمیزی یا شوخطبعی

را به مفرح، کمیک، سرخوشانه و «بانمک» بودن گسترش میدهند (دقیقاً عین همانهایی که شاهکارهای فلسفی / روانشناختی تلخ اما هجوآمیز وودی آلن مثلاً راز جنابت منهتن، سایه ها و مه، آنی هال یا هانا و خواهرانش را «کمدی» می پندارند!) و در ادامه، مثلاً از طریق قیاس این جنبه از آثار فلینی با شاهکارهای جدی، تلخ، فاقد طنز و هجو و به شدت «سرد» آنتونیونی، به این نتیجه می رسند که «اساساً فلینی چندان هم تلخنگر و تلخاندیش نیست» و یا اینکه حال و هوای امیدوارانه ای در فیلمهای او موج می زند»! این اشتباه معمولاً در مورد فیلمهایی که پرداختِ هجویه ای افراطی تری دارند مثلاً و کشتی به داهش ادامه می دهد ... (فلیتی، ۱۹۸۳) ـ بیشتر تکرار شده. با توجه به اینکه معمولاً می توان وجه بارز و غالب نتیجه گیری تماتیکِ فیلمساز را در پایان فیلمش دید، برای بسرسی این نظرات عجیب و غریب، نخست به بازنگری پایانهای دو فیلم فلینی می پردازم که هم از نظر فرم بصری و هم به لحاظ کارکرد معنایی، به پایان هشت و نیم شباهت بسیار دارند.

در انتهای شبهای کابیریا، کابیریای مفلوک و درمانده که تازه دریافته نامزدش تنها به طمع پول به سراغ او می آمده، مدتی پس از گریستن طولانیش در کنار جاده، صدای جمع سرخوشی را می شنود که ترانهٔ دلنشینی را (با موسیقی جاودانهٔ ینوروتای کبیر) می نوازند و همراه با آن، رقص کنان در امتداد جاده پیش می روند. کابیریا نیز پس از لحظات رنج آور تردید و دودلی، به این جمع می پیوندد و طی دقایقی، به ظاهر بر احساس عجز و درماندگی و اندوه عمیق خود غلبه می کند، گریهاش قطع می شود و به هماوازی با دیگران می پردازد. اما چنین توصیفی برای پایان فیلم، ناقص و ناکامل است و با تکمیل آن احتمالاً این اشتباه که پایان فیلم حاکی از نگاه «امیدوارانه» فلینی به آیندهٔ احتمالی کابیریاست، رقع می شود؛ کابیریا چشمان هنوز اشکبار خود را در نمایی نزدیک، به دوربین ـ و ما، کابیریا چشمان هنوز اشکبار خود را در نمایی نزدیک، به دوربین ـ و ما، تماشاگران فیلم ـ می دوزد و لبخند کودکانه و معصومانه ای بر چهره اش نقش می بندد. گویی ما را هم در تن دادن به سرخوشی عبث و باطل پیرامونش، شریک

کرده؛ و در عین حال غم درونیش را به ما هم انتقال می دهد تا پس از آن نگاه، همچون او در دلِ گذرانِ یک زندگی ساده و بی دغدغه، به آیندهٔ تلخ و هولناکش بیندیشیم. فلینی، خود می گوید: ه به عهدهٔ نماشا گران خواهد بود تا برای سرنوشت کابیریا تصمیم بگیرند، چون درواقع سرنوشت او در دستهای هر یک از ماست ... فیلم باید ما را متأثر و مشوش کند؛ و اگر شبهای کابیریا هم بتواند تماشا گرش را در پایان با ناراحتی و تأثر رهاکند، به هدفش رسیده است ه ...

در انتهای زندگی شبرین نیز پس از آنکه دختر \_ سمبل معصومیت \_ مارچلو را از آنسوی ساحل نزد خود فرامی خواند، مارچلو که صدای او را نمی شنود، به جمع سرخوش و مست و نیمه دیوانهٔ دیگران می پیوندد، به دریا و دختر پشت نمی کند و به عمق تصویر می رود. و دختر در حالی که تا چند لحظه پیش او را صدا می زده و اکنون دیگر امیدی به بازگشتنش ندارد، برای چند لحظه به دوربین \_ و ما، تماشا گران فیلم \_ خیره می ماند. این تمهید، یک بار دیگر حاوی همان هشدار تکاندهندهٔ نگاه مستقیم کابیریا به دوربین و ما در انتهای شبهای کابیریا است. فاصله گذاری مدرنی که از تلاقی نگاه دختر با مخاطب فیلم پدیدمی آید، به نوعی در صدد تعمیم دادن موقعیت پست و حقیر مارچلو به بیننده \_ و همهٔ انسانها \_ است که در «پشت کردن به دریا / نشانهٔ رهایی و حیات» با هم مشترک هستند. دلالت تلویحی نهفته در این پایان، در قیاس با روایتهای اخلاقی موعظه گرانهٔ سینمای متمارف، تأثیر و کوبندگی بسیار ماندگارتری دارد و نمایانگر دید به شدت تلخ ولی واقع بینانهٔ فلینی به هستی است.

در انتهای هشت و نیم هم اگر چه نیمد ظاهری صحنه و میزانسنهای فلینی، نشانهٔ علاقهٔ همیشگی او به سیرک است و همانندی کل فصل به نمایشی در سیرک را موجب می شود، اما در بطن همین همانندی ظاهری، تلخی نهان و ژرفی همچون پایان شبهای کابیریا و ذندگی شیرین یافتنی است (و حتی همچون جولیتای

٨ فليني، سوزان باجن، ترجمهٔ عبدالله پرژاد، انتشارات ٥١

ادواح که در انتهای آن، جولیتا پس از آنکه شوهرش او را ترک میکند و با انبوه اوهام و رؤیاها، تنهایش میگذارد، لحظهای به دوربین مینگرد). رقص دایرهای جمع آدمهای زندگی رؤیایی و واقعی (وگذشته و حال)گوییدو در پایان هشت و نیم که حتی کودکی خودش هم در آن حضور دارد به گونهای پرداخت و طراحی شده که با میزانسن های شبه آییتی معمول چنین صحنه هایی در آثار فلینی همراه نیست و ظاهری عادی تر و حرکاتی واقعگرا تر از ـ مثلاً ـ صحنهٔ رقص زیر برف بچهها در آمارکورد یا صحنهٔ عشرتکدهٔ دم (۱۹۷۲) دارد. این عامل ممکن است مخاطب را به این اشتباه بیندازد که جنبهٔ واقعی صحنه و نقش آن در زندگی گوییدو، نشان از نجات و رهایی او از هزارتوی پیچیدهٔ تردیدهایش دارد. در حالی که می توان همان نوع فاصله گذاری مدرن فیلمهای مورد اشاره را در اینجا هم ـ به گونهٔ پیچیده تری ـ یافت؛ شعبده باز همه را در دایرهای گرد می آورد و رو به دوربین ـ و ما، تماشاگران فیلم ـ فریاد میزند: ههمه به ما ملحق شوید!» و اندکی بعد، گوییدو هم دست همسرش لوییزا را میگیرد و میکشد و با خود به میان حلقهٔ دیگران مىبرد. آنها هم مثل كابيريا و مارچلو به جمع سرخوش بقيه مى پيوندند و با لبخند و پایکوبی شادمانهٔ ظاهری، میکوشند تمام مشکلات باطنیشان با یکدیگر، با گذشته، خاطرات، خیانتها، بی هدفیها، ناامیدیها، دلزدگیها و ... سینما را از یاد

با در نظر گرفتن این که شعبده باز تنها کسی است که انگار همهٔ اسرار شخصی و درونی گوییدو را می داند و هیچ گونه مشکل ارتباطی با او ندارد، حتی می توان او را جلوه ای عینی از گرایش ذهنی گوییدو به حل شدن کامل در بیهودگی و بطالت زندگی مادی و متداول بشری پنداشت. و همین کشش درونی است که او را به حرکتی دایره ای در چرخهٔ بسته و مکرر حیات وامی دارد. گروه سم نفره ای از دلقکها، به همراه گویدوی کودک، تم اصلی موسیقی اثیری و وهم انگیز نینوروتا برای هشت و نیم را می نوازند و جمع شخصیتها، در میان حرکتهای خیره کنندهٔ دوربین رقصان و سیال جیانی دی ونانزو، با نوای موسیقی، شادمانه می گردند؛

غافل از آنکه این سرخوشی ظاهری دقیقاً مترادف با پوچی و به بن بست رسیدگی ذهنی و درونی است. اگر چه این عامل، گوییدو مهمترین فرد این جمع درا بیش از دیگران تهدید میکند، اما با آن نگاه و ندای دعوتگرانهٔ شعبده باز، تمام ما مخاطبان فیلم را هم دربرمی گیرد. هشت و نیم چراغ روشن در صحنه، به تدریج خاموش می شوند و گروه پایکوبان و گروه نوازندگان موسیقی و شعبده باز، همه در تاریکی فرو می روند. آیا این ناگزیری در تن دادن به بطالتِ هولناکِ زندگی در فیلمهای تلخِ فلینی، جلوهٔ دیگری از همان «تحمل اندوه بار زیستن» در فیلمهای تلخ آنتونیونی نیست؟

### هشت و نیم: تحمیل جاودانگی

فارغ از تمامی این بحث و استدلالها، شخصاً معتقدم که هشت و نیم صرفنظر از ارزش و اعتبار والایش در کل تاریخ هنر، یکی از آن فیلمهایی است که اساساً تاریخ یک صد سالهٔ سینما بدون آن نمی توانست معنا و مفهوم و جایگاه کنونی خود را داشته باشد. بی هیچگونه تردیدی می توانم به همه اطمینان بدهم که حتی منکران ارزش آثار مدرن فلینی نیز هنگام اندیشیدن به یک «کارگردان سینما»، با تمام دغدغههای درونی و بیرونی زندگیش، نخواهند توانست گوییدوی هشت و نیم را لحظهای از برابر دیدگان خود دور کنند. از این جملات آیا هشت و نیم جاودانگی خود را به ما تحمیل نمیکند؟





# سفر به جهان روزمرگی جولیتای ارواح (۱۹۶۵)

🗖 خسرو دهقان

۱. دربارهٔ هر اثر قلینی این حرف را با دلی پاک می شود همواره تکرار کرد که فلینی فیلمسازی عمیقاً مذهبی است. مذهبی که خود چند و چونش را می داند. به جهانی ورای ماده و جسم و مناسبات اجتماعی معتقد است. به فیض الهی دل بسته و امیدوار است. بنابر این سفر به دیگرسو و جهانهای دیگر و اسطوره و خواب و خیال و اوهام و کابوس و جادو و شعبده و خرافه تا آنجاکه به قلینی مربوط می شود، معتی دارد.

او در جست و جوی کشف معنا در ورای دنیای قابل لمس و رؤیت است و به معرفت جسم می اندیشد و بالاخره می توان تا آنجا پیش رفت که قرص و محکم گفت متافیزیک موضوع تمامی آثار فلینی است از شیخ سفید تا ...

۲. جدای از ماجرای موضوع و مایه و تفکر، فلینی رشک برانگیز است. او از

معدود فیلمسازان تاریخ سینما است که هر چه دوست داشته کرده. کسی که خوشحال متولد شده، با انرژی و حرارت زندگی کرده و بدون حسرت و آه بدرود زندگی گفته است. جولیتای ارواح نمونهٔ خوب و مثال زدنی است. برای توضیح این نکته، تعبیر فرانسوا تروفو که خود را "خوشبخت ترین مرد روی زمین" می داند، در مورد فلینی هم صادق است.

او با مدیوم سینما هر آنچه را خواسته کرده و این حسادت برانگیز است. اینکه ما چه حاصلی از جولیتای ارواح برمی داریم شاید در مرحلهٔ دوم اهمیت قرار داشته باشد و حتی مهم نباشد. مهم این است که جولیتای ارواح امکانی است برای اینکه فلینی خود را بیان کند یا انرژی متراکمش را تخلیه کند.

فلینی خوشبخت است که کارناوال عظیمی راه می اندازد. یک دنیای رنگارنگ که در هر لحظه هر اتفاقی در آن ممکن می شود؛ بدون هیچ منطقی و بدون نیاز به پیش زمینه ای و بدون توضیح و حاشیه و بدون نتیجه گیری، ردیف کردن همه چیز بدون نظم و ترتیب. منطق و نظم فقط در ذهن فلینی اتفاق می افتد و نه روی پرده. یک جور جمله نویسی بدون نقطهٔ پایانی، بدون کاما و خط و دو نقطه یک جور یادآوری ضرباهنگ زبان ایتالیایی در گوش ما. رژهٔ پایان ناپذیری از جمله و کلام و آوا پشت سرهم. قطاری از آهنگ و صدای بی و قفه و بدون تنفس و بدون علامت. یک جور جادهٔ مارییچ به سوی حتی هیچ کجا. بدون آغاز و بدون انجام. در هر لحظهٔ جولیتای ارواح هر اتفاقی ممکن می شود. هر جور صحنه ای بیده می شود. هر نوع دیالوگی رد و بدل می شود. یک جور صحنه سیرک، یک نمایش عظیم از لباس و ابزار و براق و برگ و لوازم و تجهیزات. از گذشته و حال و بنده که در جهتهای متناوب می آیند و می روند؛ بی وقفه، عین زبان ایتالیایی. شبیه یک ماکارونی مارییچ بی سر و دم که همهٔ اینها نتیجه کارکرد یک ذهن تصویر نگر تصویر پرداز است. جولیتای ارواح یک بازار مکاره، یک ایرا، یک معرکه، یک صحنهٔ تثانر و یک صحنهٔ اجرای مراسم و آیین است.

۳. این فیلم چیست؟ چگونه یک ذهن متافیزیکی امکانی را فراهم میکند تا

یک بالماسکه به وسعت کرهٔ زمین، ضمن دو ساعت راه بیندازد و اسمش را بگذارد جولیتای ارواح.

جولیتای ارواح دربارهٔ یک ازدواج متزلزل است. اما این خود یک جور بهانه یا «مگ گافین» است که اتفاقاً ترجیع بند ساختار قصهای فیلم می شود و چون می دانیم مگ گافین یک بهانه است که به خودیِ خود مهم نیست، لذا توجه مان را به یکی از طرفین ازدواج متمرکز می کنیم؛ به زن. جمولیتا خود را ضربه پذیر و ازدواج و زندگیش را متزلزل می بیند و چون کوششهایش را برای به انجام رساندن و سامان دادن پریشانیش بی نتیجه می بیند و می داند با جهان ملموسات نمی تواند کنار بیاید لذا آن نیمهٔ دیگر وجودش شروع به حرکت می کند. ذهنش به راه می افتد. جولیتای ارواح سفر به ذهن جولیتا و از ذهن جولیتا به جهان روز مرگی است. فلینی برای بیان چیزی تا به این شدت دست نیافتنی قالبی را برمی گزیند که نتیجه اش می شود فیلم جولیتای ارواح. ترکیب یک ذهن غیرمادی به دستمایه ای که اصلاً ملموس نیست. ترکیب فیلمساز با دستمایهٔ کارش. جولیتای ارواح چه در مایه و چه ملموس نیست. ترکیب فیلمساز با دستمایهٔ کارش. جولیتای ارواح چه در مایه و چه در ساختار دو روی یک سکه است. دربارهٔ جولیتا، دربارهٔ ذهن جولیتا و دربارهٔ زن و اینکه خدا زن را آفرید. سکانس پایاتی فیلم به خوبی راه چاره را پیشنهاد رن و اینکه خدا زن را آفرید. سکانس پایاتی فیلم به خوبی راه چاره را پیشنهاد

۴. جولیتا هاسینا همسر فلینی بود. - برای پنجاه سال - بعد از مرگ فلینی شش ماه بیشتر دوام نیاورد. یگانه زوج تاریخ سینما که تا به این حد وابسته به یکدیگر بودند. تنها نام جولیتای ادواح از اسم جولیتا ماسینا نمی آید. همه چیز این فیلم و سایر آثار فلینی و اصلاً خود فلینی از جولیتا ماسینا می آید. جولیتای ادواح یک فیلم غیرا توییوگرافی است دربارهٔ جولیتا ماسینا.□





# ساتیریکون فلینی یا دوزخ فلینی ساتیریکون (۱۹۶۹)

#### 🗖 استنلی کافمن

فدریکو فلینی در مصاحبه ای با آلبرتو موراویا که در مجلهٔ ووگ به چاپ رسیده گفته است که سعی کرده ایدهٔ تاریخ را از فیلم ساتیریکون خود حذف کند. «این ایده که دنیای باستان واقعاً وجود داشته است ... من از نوعی پیکرنگاری استفاده کردم که دارای خصوصیت کنایی و لمس ناشدنی خوابها بود.»

در پاسخ به پرسش منطقی مآبانهٔ دیگر،گفت که این خوابی بود که او خود آن را دیده بود. آنگاه موراویا پرسید: «شگفتی من این است که چرا اینگونه خواب دیدی؟» فلینی پاسخ داد: «سینما از من خواست.»

دقیقاً. این پاسخ تمام حقیقت و دروغ و حقیقتِ دروغ را که فلینی ـ یکی از جذابترین چهرههای سینمای مدرن ـ را هنرمند و انسان ساخته است دربرمیگیرد. از همان نخستین فیلمهایش یعنی روشناییهای وادیته و شیخ سفید او با راویان ـ

و مدعیان حقیقت، واقعگرایان و رؤیابینها و عشق خود با هر دو درگیر بـوده است.

ولگردها دربارهٔ مردان جوانی است که واقعگرا هستند و دیگرانی که خیالپردازند.

هشت و نیم دربارهٔ کارگردانی است که از سینما می خواهد از رؤیاهای او پیروی کند.

تمام زندگی فلینی در خدمت به واقعیت و غیرواقعیت گذشت. بیشتر به این خاطر که او به عنوان یکی از معدود اساتید سینما که تئاتریکالیسم را فهمیده بود می دانست. تئاتر بدون خلاقیت یک ایدهٔ قلابی و درک ساده لوحانهٔ حقیقت است. رؤیای سینمایی او دربارهٔ «پترونیوس» اثر دیگری دربارهٔ حقیقت و خلاقیت است. من می را بست فیلم را دوبار می دیدم تا برخی جنه های آن را دربایم. بار اول

است. من می بایست فیلم را دوبار می دیدم تا برخی جنبه های آن را دریابم، بار اول براساس توقعات خود با اثر مواجه شدم و آن را گنگ یافتم. من انتظار یک فیلم کمدی باده گسارانه را داشتم [و تبلیغات پیرامون ـ فیلم چنین انتظاری را در من برانگیخته بود]که وبلیام آرو اسمیت آن را چنین توصیف کرده بود: «همه چیز با هیجان، شور و شعف و افسونگری شوخ طبعانه ای فیلمبرداری شد.» ابدا این طور نبود. ساتیریکون فلینی (این عنوان ـ عمدا به خاطر متمایز کردن فیلم با فیلم دیگری به همین نام و براساس همین منبع انتخاب شد) فیلمی مرثیه گونه، فاقد لذت و تسلیم طلبانه است، اگرچه انباشته از صحنه های سکس و عیاشی است، اما آنچنان شور و هیجانی هم در کار نیست.

بار منگین دیگری که باید فلینی را از شر آن خلاص کرد، انتظار ما از شیوهٔ کار اوست، او به ما آموخت که از مونتاژ او توقع یک درام سبک را داشته باشیم. شوخیهای تند و تیز و کنترپوان، درام و دیالکتیک که با پیوند استادانهٔ مواد حاصل می شود روشی است که او حتی در فیلم کوتاه اخیرش توبی دمیت نیز بکار برده است. در ساتیربکون نوعی تدوین تکه تکه (تراشه وار) ارجاعی دیده می شود. اما روش اصلی، غوطه ورشدن در بافت و رنگ و پیشرفت مداوم از طریق «احساس»

یک صحنه است. به جای اینکه از هرگونه مونتاژ موزاییکی برق آسا یا جریان متغیر استفاده شود.

در بار دوم این امکان فراهم شد که فیلم را همان طور که بود ببینیم. فلینی و برناردینوزاپونی که در نوشتن فیلمنامهٔ توبی دمیت نیز همکار بودند، آن قدر از پترونیوس استفاده کردند که بتواند فیلمنامه شان را حداقل از نظر مواد به نمونه اصلی نزدیک سازند و در عین حال برخی بدیهه گوییها را نیز به تم بیفزایند، ما شاهد رقابت بین «انکولپینوس» و «اسکیلتوس» بر سر پسرک زیبایی به نام «گیتون» هستیم. به ضیافت «تریمالخیو» می رویم و از خانهٔ بدکاره ها و حمامها دیدن می کنیم. به تعقیب ماجراهای دو دوست برده و راهزن می پردازیم.

اپیزود آرامی در فیلم هست که در آن اشرافزادهای برای اینکه بهدست دشمن اسیر نشود، دست به خودکشی میزند و هنگامی که با آرامش در خون نشسته است، همسرش مطلع شعر عاشقانهٔ امپراطور هادریان را بر روی پاهایش زمزمه میکند.

انکولپینوس و اسکیلتوس از الطاف تنها بازماندهٔ اشرافزاده یعنی یک دختر بردهٔ آفریقایی که زبانش همانند آب جاری است، سرمست هستند. پس از آن انکولپینوس توانایی جنسیش را از دست می دهد و به همراه اسکیلتوس به سراغ جادوگری می روند که بتواند نیروی جنسیش را دوباره به او بازگرداند. در حالی که انکولپینوس از بدست آوردن دوبارهٔ مردانگیش خشنود است، دوستش به خاطر زندگی همسرش درگیر نزاع می شود که ما این ماجرا را در پس زمینه می بینیم. اما انکولپینوس هیچ کمکی به او نمی کند و آسکیلتوس کشته می شود. انکولپینوس به همراه دوستان جدیدش دست به یک سفر دریایی می زند. پس از آن شروع به تعریف ماجرای سفر دریاییش برای ما می کند اما جملاتش را نیمه تمام می گذارد. دوربین از روی دریا عقب می کشد تا به ما تکههای فرسک را که در بردارندهٔ تصاویر آدمهایی هستند که طی دو ساعت ناظر آنها بوده ایم، دوباره ببینیم و فیلم تمام می شود.

فلینی اغلب از بازیگران چندملیتی استفاده کرده است. ولی همواره چشمی برای دیدن دماغ ایتالیایی داشت. البته نه تا این حد نگران که در اینجاست. بازیگران او انگلیسی، آمریکایی، فرانسوی و آلمانیاند، همچنان که ایتالیاییاند. باند صدای فیلم او آمیزهای از زبانهاست: لاتین، یونانی، ایتالیایی و آلمانی که او با بی مبالاتی آگاهانهای از آنها استفاده می کرد. گویی که صداها، در مجموع یک شخصیت جدا گانهاند. می گوید این کار را به منظور ایجاد تأثیر از خودبیگانگی انجام می دهد و خوب یا بد موفق است. بخشی از نتیجهٔ این کار به خاطر این است که هیچکس غیر از تجربهٔ زمانی با ما چیزی به دست نمی آورد و ما نیز به دانشی عمیق تر از آنان دست نمی باییم، بلکه تنها همان تأثیر اولیه است که برجای می ماند. برخی از چهره ها عالی هستند: مارتین پوتر در نقش انکولپینوس طلایی، هیدام کلر در نقش آسکیلتوس مکار، ماکس بورن در نقش گیتون، ماریو روما گنولی هیدام کلر در نقش آسکیلتوس مکار، ماکس بورن در نقش گیتون، ماریو روما گنولی

ازبیان بازیگران آشنا، آلن کانی در نقش لیکاس یک چشم، کاپوچینی، ما گالی نوئل و لوسیا بوسه، همگی نقشهای کوتاهی دارند. همان نمایشگاه همیشگی چهرههای فلینی که غالباً گروتسک هستند، اما آنها مثل چهرههای فلیلمهای کارگردانان سبک رئالیسم اجتماعی انگلیس زشت تصویر نمیشوند تا ثابت کنند که زندگی زشت است. آنها به اثبات این نظریهٔ فلینی که خدایان نیز شوخیهای کوچک خودشان را دارند و اینکه تمام چهرهها از جمله چهرههای زیبا، در میان عمیق ترین شوخیهای آنها جای دارند، یاری میرسانند. نورپردازی استادانه جوزپه روتونو فیلمبردار فیلم، نور و ظلمت را خاطرهانگیز میسازد، اما بنیان تصویری فیلم را دکور و لباس آن تشکیل میدهد که کار دانیلو دوناتی است [به جای پیدو جواردی طراح صحنهٔ همیشگی فلینی]

کارکرد طراحی لباس در اینجاکاملاً متفاوت باکارکرد آن در هشت و نیم یا جولیتای ادواح است. در آنجا ما شاهد نوعی اغراق در لباسها بودیم که برای ما شناخته شده بود، اما اینجا دقیقاً این طور نیست. آنچه که دستگیرمان می شود تنها

ریخت و پاشی ولنگارانه است و شکوهی که اصلاً جداب نیست. این مسئله مستقیماً به موضوع مورد نظر فلینی در ساتیربکون ارتباط پیدا میکند، تا آنجا که می توان آن را از پیش حدس زد. من شخصاً نمی توانم چندان به قواعدی که او خود در مصاحبه های بی وقفه اش به آنها اشاره می کند، اعتقاد داشته باشم:

اینکه این یک فیلم «ماقبل ـ مسیحیت» دربارهٔ عصر «مابعد ـ مسیحیت» است، با اینکه اثری علمی ـ تخیلی از گذشته به جای آینده است. این استدلال محتاطانه شاید اندکی ریشه در گذشته داشته باشد اما بعید است که کاملاً قانع کننده به نظر برسد.

فلینی برخلاف دلبستگیش به تصنع، آنقدرها هم اهل آن نیست. در حقیقت در صحنهٔ ضیافت تریمالخیو یاد «گتسبی بزرگ» اسکات فیتز جرالد افتادم که خیلی مدرن یا آشکارا تصنعی بودند.

به عنوان مثال، همجنسگرایی در پترونیوس بخشی از هنجار است، اما بسیاری از افراد بی غرض در میان ما امروز می دانند که همچنسگرایی عموماً یک انحراف اخلاقی تلقی می شود. بنابر این عشق انکولپینوس به گیتون نمادی از «فساد» مدرن نمی باشد.

فکر میکنم دلایل فلینی در جای دیگری نهفته باشد.

آلبرتو موراویا اخیراً فیلم را برای دومین بار دید و پس از نوشتن چند ستون دربارهٔ ابتذال پترونیوس ـ با اریک آوئر باخ مقایسه شود ـ به این نتیجه میرسد که «فیلم بیشتر موعظه گونه و مذهبی است ... و برای درک قشریت مذهبی خاص قلینی، معتقدیم که بیشترین توجه باید معطوف تمایل آشکار او به زشتی و خوف شود. برای ردیابی این تمایل زحمت زیادی لازم نیست ... یک نوع اخلاقگرایی غمگینانه و بهتزده.»

وی سپس میگوید که اختلاف بین فلینی و پترونیوس در ایس است که پترونیوس واقعگراست اما فلینی نه. آوئر باخ [در تقلید] تنها محدودیتهای تاریخی مشخص را در مورد پترونیوس میپذیرد. من نیز با فلینی تنها در مورد ساتیریکون

موافقم.

اما به هرحال تحلیل موراویا دلایل ذاتی خود را داردکه برای تماشاگر نیز قابل فهم است؛ اینکه چرا فلینی این فیلم را ساخت. خلاصه چیزی که آنجاست ـ یعنی در تصویر ـ بیانگر این است که این مرد که تنها فیلمهایی معاصر ساخته است که با وجود اغراق آمیز بودن سبک از نظر روانکاوانه مناسب هستند، چرا این تناسب را فدای زرق و برق کرد: با انتخاب موضوعی که او را از این تناسب رها ساخت و به وی اجازه داد که بر زرق و برق تمرکز کند؟ برای من پاسخ در تناقضی است که در این جملهٔ موراویا نهفته است: «فلینی کاملاً بر بحران فردی فائق آمد.»که درواقع به دو فیلم بلند قبلی او مربوط میشود. اما ساتیریکون به طریقی دیگر با این بحران درگیر است، همین و بس. و این بحران اساساً سازندهٔ ارتباط میان ساتیریکون و قلهٔ ذابربسكي، آنتونيوني است. هر دو فيلم متعلق به هنرمندان بالغي است كه رابطهٔ میان هنرمند معاصر و جهان پیرامون او را به عنوان مصالح هنریش منعکس میکند. تجربه را نباید دست کم گرفت، خیلی مهم است: فرهنگ ما با درهم شکستن و تضعیف برخی هنرمندان و در نهایت ایجاد روحیهٔ پأس و بدیینی، آگاهی و شعور را ارتقاء بخشیده و موجب گسترش ارتباط می شود. با این همه هنرمندان می بایست فعالیت کنند یا اینکه تباه شوند. راه حل آنتونیونی ـ همانگونه که قبلاً مورد بحث قرار گرفت ـ مهاجرت به مكاني ديگر و نسلي متفاوت است. اما مهاجرت فليني به زمان گذشته است؛ جاییکه احساس بیهودگی و تشویش او براساس ضرورت به کنار می رود و به عنوان یک کارکرد فیلمسازی خود را نشان می دهد. موراویا در مورد اخلاقگرایی فلینی کاملاً حق دارد، اما یکی از جنبههای مهم اخلاقگرایی احساس شرمسازی اخلاقی فیلمساز نسبت به کار است. حداقل برای من پذیرفتن این مسئله دشوار است که فلینی این فیلم را ساخته است. مگر اینکه مـجبور بـه ساختن آن شده است.

سانیریکون یک گام پس از هشت و نیم است که در آن کارگردانی به دنبال ساختن فیلمی است [و برخلاف پایان نومیدانهٔ آن] موفق به ساختن آن نمی شود.

ساتبریکون فیلمی است که گوییدو قهرمان فیلم هشت و نیم ممکن بود آن را بسازد.

جملهای که موراویا خود در مصاحبهاش آن را ثبت کرده است، به نظر من ریشهٔ مسئله است: فیلمها فلینی را واداشتند که این خواب را در خواب ببیند، چرا که او زنده است و زندگیش فیلمسازی است. درواقع این فیلم با زشتی و خوف سر و کار دارد و لحن اخلاقی آن نیز غمگینانه است. بهتر بود به جای ساتیر بکون فلینی، آن را دوزخ فلینی بنامیم. اما به اعتقاد من، دوزخ برآیند شرایط زندگی است و زندگی فلینی خصوصاً او را به ساختن فیلم واداشته است. بنابر این فیلم کاملاً وابسته به شیوه ای است که ساخته می شود. البته نشانه های مشخص فلینی در آن وجود دارد: آغاز صامت (همانند هشت و نیم)، ماهی بزرگ (زندگی شیرین)، پایان غیرمنتظره اهمانند نمای ثابت انتهای فیلم ولگردها) و مادر فاحشه زمین (در چندین فیلم).

اما این اولین فیلم بلند فلینی است که در مفهوم مابعد رنسانسی خود هیچ شخصیتی ندارد. تنها آدمها در آن میلوند و برخی بیشتر از بقیه روی پرده حاضرند. فیلم هیچ داستان متمرکزی ندارد، Let aloue drama

رویدادها به سبک داستانهای پیکارسک پراکندهاند و بسیاری از سکانسها صحنههایی هستند که به سادگی دیده می شوند. سانیریکون کاملاً بر نگاه استوار است و برخلاف هشت و نیم که در نهایت از طریق سبکش ماندگار می شود، کمتر چیزی است که ما را به سبک فیلم پیوند دهد و باعث شود که به چیزی بیشتر از هنرهای گرافیکی که به شیوهٔ نمایشگاهی و مستقیماً متضاد با تجربهٔ تئاتریکال ارائه می شود، توجه کنیم.

اساساً وقتی به تصاویر فلینی نگاه میکنیم، برخی از آنها عالی و درخشان هستند، برخی کلیشهای و قابل انتظار و همهٔ آنهاگرایش به سمت ظلمت دارند و از نورگریزانند. [نور خورشید واقعاً باعث مرگ یکی از شخصیتهای فیلم شده و رئج و عذاب دیگران را سبب می شود ]...

دیوارهای زبر و خشن، چهرههایی که مرگ (میرایی) را به مبارزه می طلبند،

لذتهای بی لذت، طنزهای بی دوام، دوستی، عشق و ازدواج، همگی ضرورتاً تصویر هستند و فاقد بار دراماتیک. تصاویری از خوابهای یک مرد که زمانی شورانگیز بودند و اکنون تنها خوابند. این اثر استادی است که به نحو غمانگیزی می داند هنوز فرصت زیادی برای زندگی دارد.



## **نقشی از دیوار** س*اتیریکون*

### 🗖 پرویز دوایی

نزدیک شدن و نزدیکتر شدن به ساتیریکون و احیاناً بدست آوردن شناختی از آن که بتواند اساس تعمقهای بعدی باشد بدون رجوع به کلیدهای راهنمایی از این دست که خواهد آمد، اگرنه محال، بسیار مشکل به نظر می رسد و حداقل ممکن است به برداشتی خام، سرسری و صرفاً حسی و آنی از فیلم منجر شود.

ما در اینجا ابتدا مقدمهای بر فیلم خواهیم داشت که در آن فلینی پیش از شروع به کارِ ساختن اثر، تصور کلی خود را ازمادهٔ کارش ارائه می دهد. قسمتهای بعدی این مقال را رجوعی به منن اصلی اثر، نویسنده و احوالات و دنیای زیستی او تشکیل خواهد داد... و آنگاه به آستانهٔ خود فیلم قدم خواهیم گذاشت.

#### مقدمهای بر ساتیریکون، نوشتهٔ فدریکو فلینی:

سالها پیش برای اولینبار در مدرسه «ساتیریکون» نوشتهٔ «پترونیوس» را با تمام شور و کنجکاوی حریصانهای که یک بچه محصل می تواند داشته باشد خواندم. آنچه که خواندم به صورت خاطره ای روشن با من باقی مانده و جذبه اش به صورت یک ستیزه طلبی مدام و مرموز درآمده است.

پس از سالها مرور زمان، اخیراً «ساتیریکون» را، شاید باکنجکاوی حریصانهٔ کمتری ولی با همان لذت پیشین، بار دیگر خواندم. این بار چیزی بیش از وسوسهٔ ساختن فیلمی از این اثر در من ایجاد شد یک نیاز، یک قاطعیت شوق آلود.

برخورد با آن دنیا و آن جامعه به صورت پیوندی شاد، انگیزهای برای تخیل و مقابله ای سرشار از مایه هایی درآمد که رابطه ای قابل توجه با جامعهٔ امروزی داشت.

در واقع مثل این است که می توان شباهتهای پریشان کننده ای بین جامعه «رم» پیش از ظهور نهایی «مسیحیت» ـ جامعه ای بدگمان و گوشت تلخ، بی رگ و احساس، فاسد و جنون زده و جامعهٔ امروز پیدا کرد، جامعهٔ امروز که خصوصیات ظاهری و خارجی اش از خصوصیات جامعه «رم» قدیم مبهم تر است فقط از لحاظ درونی پیچیده تر است. در آن میزان نیز مثل امروز ما خود را با جامعه ای در اوج شکوه روبرو می بینیم که ضمناً نشانه های تجزیه و فسادی فزاینده را بروز می دهد؛ جامعه ای که در آن سیاست فقط مباشرت و فوری عمومی و غایتی در جد خویش است، جامعه ای که در آن کسب و کار و بازرگانی وسیع در تمام سطوح با خویش است، جامعه ای که در آن کسب و کار و بازرگانی وسیع در تمام سطوح با در آن تمام معتقدات مذهبی، فلسفی، ایدئولوژیک و اجتماعی، متلاشی شده و جای خود را به مسلکی «همه جایی»، بیمار، و حشی و عقیم سپرده است جایی که علم به صورت یک مشت تصورات سبک سرانه و بی معنی یا «برتری گزینی» علم به صورت یک مشت تصورات سبک سرانه و بی معنی یا «برتری گزینی» متعمبانه و تیره و بی روحی درآمده است. اگر کار «پترونیوس» توصیفی

واقعگرایانه خون داروگیر از عادات، خصوصیات و حالت کلی آن دوران است، فیلمی که ما میخواهیم با اقتباس آزاد از روی آن بسازیم می تواند یک تابلوی «فرسک» با رنگ و لحن فانتزی، یک تمثیل قوی و زنده، هجویهای از دنیایی باشد که امروز در آن زندگی میکنیم. انسان هرگز عوض نمی شود و ما امروز نیز مى توانيم تمام خصوصيات اصلى درام را تشخيص دهيم: «انكولپيوس» و «آشیلتوس»، دو دانشجوی «هیپی»، مثل تمام هیپیهایی که امروز دور و بر «میدان اسپانیای» «رم»، یا در «پاریس»، «آمستردام» یا «لندن» پیلاسند، از حادثهای به حادثهٔ دیگر و حتی به هولناک ترین حوادث رومی آورند، بـدون کمترین احساس پشیمانی، با تمام معصومیت طبیعی و سرزندگی پرشکوه دو حبوان جوان. یاغیگری آنان،گرچه وجه مشترکی با یاغیگریهای مرسوم ندارد .نه ایمانی، نه یأسی و نه انگیزهای برای دگرگون ساختن یا نابود کردن ـ باز «باغی گری» است که با ملاک جهل مطلق نسبت به جامعه و جدا افتادن از جامعه اطراف شناخته و مشخص می شود. آنها از روزی تا روز دیگر زندگی میکنند، با مسائل در لحظهٔ پیشامد روبهرو میشوند، لطفهای زندگیشان بهوضع هراستاکی محدود به ابتدائیات است: میخورند، عشق میورزند، با هم میمانند، هرجاکه رسید سر بر بستر میگذارند و زندگیشان با این مقتضیات میگذرد؛ مقتضیاتی که غالباً یکسره خلاف قانون است. آنها از هر سیستمی مطرود شدهاند و برای خود قائل به هیچ مسئولیت و وظیفه و محدودیتی نیستند. جهل آنان، سوای اطلاعات علمي جسته و گريخته اي كه پيدا كرده اند، مي تواند جهلي اضطراب انگيز باشد. آنان نسبت به پیوندهای مرسوم مثل خانواده (که بیشتر بر پایهٔ ترس و تهدید قرار دارد تا محبت) مطلقاً احساسى ندارند.

حتی پایند دوستی هم نیستند، دوستی را احساسی معارض و مخاطرهانگیز تلقی میکنند و لاجرم حاضرند که هرلحظه آن دوستی را منکر می شوند و به یکدیگر خیانت میکنند. هیچ توهمی ندارند، دقیقاً؛ چون که به هیچ چیز اعتقادی ندارند، اما بدینی و بی اعتمادی آنان به وجهی بدیع و اصیل با ارضایی

آرامشبخش سر پیوند دارد.

 $\Box$ 

گفتم که کتاب «پترونیوس» به وجه اضطراب انگیزی «امروزی» است، اما من قصد دارم که به فیلم ساختمان و ترکیبی متنوع تر بدهم، وقایع را به نحوی کاملاً اختیاری ترسیم کنم و در این کار تنها گزینش تخیل از میان سایر متون زیبای کلاسیک باستانی راهنمایم باشد: مثلا متن، «خر طلایی آپولیوس» با گرایشش به سوی افسانه و غرابت که در «مسخ» جلوه می کند، قسمتی که «لوسیوس» از سوراخ کلید چشم می اندازد ، «پامفیل» ساحره را در حین تبدیل شدن به یک جغد غافلگیر می کند و این جغد ندبه ای گوشخراش سر داده، بال و پر می گشاید و می گریزد... و دیگر «متامورفوز» «اووید» و هجویات «هوراس» است. هوراس خود، اگر قرار می شد در فیلم تجسم یابد پیکری بسیار جذاب می بود، شاعری پا به سن گذاشته و تبعیدی، با چشمانی نیم کور و قیافه ای که وجود غده ای در چشم آن را از ترکیب انداخته است.

و بعد آن دنیای بی رحم و فاسد و دیوانهٔ «رم» چنانکه توسط «سوتونیوس» در شرح زندگی دوازده سزار توصیف شده است. تالاری از ستارگان، پیکرهای افسانه ای، گستاخ و رجزخوان، ستمگر و لذت جو که تجسم آنان در قالب انسان امروز نیز همچون گذشته وافر و به همان اندازه دیوانه است. گیرم این مظاهر امروزی از اسلاف خویش «پرت» ترند و تظاهراتشان آشکارا واجد هجو و تعسخر خویشتن است. جنبهٔ بسیار وسوسه انگیز دیگری در این کار تبدیل سینمایی احیای آن دنیا و دوران است، نه با سند پردازی مدرسی و کتابی و با رعایت امانت مطلق نسبت به متن اصلی بلکه به شیوه ای که باستان شناسان به کمک چند تکه سفال از یک ظرف شکسته چیزی را شبیه به فرم یک صراحی یا یک مجسمه از نو می سازد. فیلم ما به کمک حدوث گسستهٔ وقایع خویش باید تصویر دنیایی از بین رفته را بدون آنکه این تصویر را تکمیل سازد، احیاء کند،

طوری که به نظر برسد آن شخصیتها، آن عادات و آن محیط برای ما در یک حالت خلسه زنده و در مراسم مرموز احضار روح از سکوت خویش برانگیخته شدهاند.

به نظر ما آنچه اهمیت دارد دقت توصیفی، امانت تاریخی، نقل دانشمندانه و خویشتن فریبانهٔ یک قصه یا ساختمان روایتی مرتب و منظم نیست، بلکه این است که شخصیتها و ماجراهایشان پیش چشم ما چنان جان بگیرند که گویی غافلگیرشان ساخته ایم. آنان باید همچون درندگان جنگلی هنگامی که میگردند، می ستیزند، یکدیگر را می خورند و یا پاره پاره می کنند؛ می زایند و می میرند بی آنکه بدانند کسی ناظر آنهاست آزاد باشند.

گاه رسوم این شخصیتها قطعاً نزد ما به کلی غیر قابل درک و بعضی از حرکات مبالغه آمیزشان غیرقابل شناخت جلوه میکند: شکلک سازیها، چشمک زدنها و سایر علائم و اشاراتی که مفهوم آنها برای ما از دست رفته است: ما دیگر کنایاتی را که پشت این اشارات نهفته است نمی شناسیم، طوری که گویی یک فرد خارجی بوده است.

باشیدکه به تدریج معانی و اشارات ضمنی حرکات مبالغه آمیز چهره «ناپلی»ها راکشف میکنیم و یاگوئی تماشاگر یک فیلم مستند دربارهٔ یکی از قبائل حوزه رود «آمازون» هستیم.

فیلم باید مفهوم و حالت چیزی از دل خاک بیرونکشیده و کشفشده را رساند؛ تصاویر باید جنس خاکستر، خاک و غبار را زنده کند، بدینگونه فیلم باید از قسمتهای نامتساوی ساخته شود، قسمتهای طولانی و رشون و پیوسته به آنها، فصول غریب و مبهم، شکسته بسته به طوری که دوباره ساخته شده جلوه نکند، همچون قطعات یک ظرف سفالین، بقایا و خورده ریزه یک دنیای از دست رفته.

قطعاً دشوار است پاک کردن دو هزار سال تاریخ و مسیحیت از صفحهٔ وجود، تطابق یافتن با تصورات، تلقی ها و عادات مردمی که زمانی دراز پیش از ما می زیسته اند؛ بدون قضاوت کردن آنان، بدون آنکه آنها را وجه تحصیل خود پسندی اخلاقی کنیم، بدون ملاحظات انتقادی، بدون قید و بندها و تعصبات روانی. به هرحال فکر می کنم که تلاش ما دقیقاً صرف احیای این دنیا خواهد بود تا بدانیم که چگونه آرام و جدا به تماشای مرور وقایع این دنیا بنشینیم.

به نظر ما این صادقانه تربن و جذاب ترین شیوهٔ تدارک چنین فیلمی است. «انکولپیوس» «آشیلتوس»، «اومولپوس»، «گیتون»، «لیکاس»، «تریفینا» و ... ماجراهای افسانه ای آنها را به حقیقت پیوستن، بدون آن که با خشونت و شهویت بخشیدن به این ماجراها ظاهری «برتر» و «متعالی» تر با آنها بدهیم. هرچند ماجراهای آنان گاه چنان بی رحمانه باشد که مطابق با معیارهای ماکراهت انگیز جلوه کند، حتی اگر آنان چنان کامل و عظیم مستهجن باشند که بار دیگر معصوم شوند، این قهرمانان پشت خشونت و شهوی بودن خویش دربرگیرندهٔ تصوری ابدی هستند: انسانی که تنها در برابر راز جذاب زندگی با تمام هراس، شور و زیبائی اش استاده است.

1971-67

\* \* \*

«تیتوس پترونیوس» ملقب به «حکم» (آربیتر) لقب خود را در دستگاه نرون به دست آورده که وی مشاور ذوق و سلیقه اش (آربیتر ـ الگانتوس) بوده است. «نرون» فقط چیزی را زیبا و متمایز می پذیرفت که ابتدا «پترونیوس» تأیید کرده ماشد.

این شغل برای پترونیوس کمال مطلوب به نظر میرسیده که مردی لذت جو و اهل عیش تن و به قول معاصرانش جزو مردم شب بود («روزها را به خواب

میگذرانده و شبها را به کار و عیش و نوش») حفظ چنین مقامی اقتضاء میکرده که «پترونیوس، درست در جهت تمایلات جنونآمیز و خودخواهانه نرون رفتار کند، غرور او را بنوازد تا مقرب درگاهش باشد و جزو یکی از نزدیکترین یاران نرون دربیاید. این همان چهرهای است که «هنریک شیین که ویچ»، نویسندهٔ لهستانی در اثر معروفش «کجا می روی» از «پترونیوس» به دست می دهد (در فیلمی که از این اثر ساخته شده و در این مملکت به اسم «هوسهای امپراتور» نشان داده اند، نقش «پترونیوس» به عهده داشت)...

و باز همین تصویر است که «پترونیوس» در قالب شاعر دنیاپرستی چون «امولپوس» ارائه می دهد (در فیلم «امولپوس» به مدل «پترونیوس» نزدیکتر شده است، او را می بینیم که با تملق به «تریمالکیو»ی مقتدر و ثروتمند از حاشیهٔ خوان نممت این مرد تهی مغز و خودخواه - نمونه ای دیگر از یک «نرون» - برخوردار می شود ولی در پایان کار از این تزویر دست می شوید و نظر واقعی خود را دربارهٔ اشعار «تریمالکیو» (که تا آن زمان به آثار «هوراس» مانند می کرده) به صراحت بیان می کند.. این همان کاری است که از «پترونیوس» در پایان زندگی سرمی زند: زمانی که به سعایت بدخواهان مغضوب نرون می شود و امپراتور حکم به نابودی وی می دهد، پترونیوس به اتفاق کنیزک محبوبش رگ دست خویش را می گشاید و برای اولین و آخرین بار حقیقت را دربارهٔ استعداد شاعری «نرون» - حساس ترین برای اولین و آخرین بار حقیقت را دربارهٔ استعداد شاعری «نرون» - حساس ترین وی می ایراد می کند: «بکش، بسوزان، ویران کن، هرچه می خواهی بکن ولی شعر نگو»! (خودکشی آن زوج در فیلم - که ویران کن، هرچه می خواهی بکن ولی شعر نگو»! (خودکشی آن زوج در فیلم - که در کتاب وجود ندارد - رجوعی به این رویداد زندگی نویسنده است).

... این البته در فیلم فلینی است. در اصل کتاب «امولپوس» شاعر جایی بعد از میهمانی «تریمالکیو» و «تریمالکیو» و «تریمالکیو» و «تریمالکیو» و «تریمالکیو» بعد از هم نیز در کتاب می توانند به عنوان طرحهایی مطابق با نمونهٔ اصلی (پترونیوس و نرون) باشند. در کتاب از زبان «امولپوس» می خوانیم که «سالها پیش غرور خود را ارضاء کرده و اکنون تنها در پی ارضای تن خویش است».

ضمن اینکه معتقد است انسان به جای پرداخت پول با حیله و نزویر آنچه را که می خواهد می تواند به دست آورد، زیرا که مرد دانشمند و هترمند همواره با فقر قرین است. در اینکه «تریمالکیو» بر اساس شخصیت «نرون» ساخته شده (با رجوعهای جابه جا به طبیعت این مرد و نیز نحوهٔ عشرت طلبی و سبک سری او و رابطه اش با اطرافیان و هرزگی کثافت آلوده او که در فیلم به مقدار زیادی دگرگون و تعدیل شده) تردیدی نیست. و شاید علت مغضوبیت پترونیوس یکی همین نکته باشد که از نظر «نرون» دور نمانده است.

دربارهٔ کتاب «ساتیریکون» و اینکه هدفش از ترسیم این وقایع و صحنههای غالباً بسیار بی پرده ـ و با معیار امروزی، خلاف اخلاق ـ چه بوده نظرات مختلف است. خصوصیتی که عموم مفسران «ساتیریکون» در مسوردش اتفاق دارند «هجوی» بودن اثر است. «پترونیوس» شخصاً غایت خویش را از نگارش کتاب «سرگرم کردن خواننده و مهمتر از آن «کمک به وی در شناخت خویشتن و دنیای پیرامونش» ذکر کرده است... دورانی براستی غیرمعمول، دورانی که ستمگران به کودکان دستور قتل پدران خویش را میدهند، خطیبان داد سخن میدهند ولی سخنانشان در کسی اثر نمیکند. تعداد خدایان بعضی شهرها از تعداد نیایشگران فزوتر است!»

... و دوران «پترونیوس» چگونه دورانی است؟ از یک میلیون و نیم جمعیت امپراتوری، کمتر از یک دهم آنان مرفه بودند و یک دهم دیگر را میشد طبقهٔ متوسط دانست. بقیه بجز نمایشهای سیرکی و نان دیگر هیچ نداشتند. ساختمان اقتصادی چنان بود که ثروت بهندرت دست عوض می کرد و از دست کسی که نسل اندر نسل ثروتمند بود خارج می شد، با گذشت سالها ثروتمندان ثروتمند تر و فقیران فقیرتر می شدند. ثروت یکی و قرض دیگری از نسلی به نسل دیگر منتقل می گشت.

هرجاکه جامعه به فرد فرصتی برای بهتر کردن زندگی خویش با وسایل قانونی نبخشد، فساد اخلاق شایع می شود. در «رم» نیز چنین بود. فساد از بالاترین مقام، از دربار نرون گرفته تا دستگاه کوچکترین قاضی به شدت رواج داشت و یگانه قانون زندگی و کسب و کار این بود: «تو اول کلک بزن!» بدین گونه به راحتی می توان دریافت که چرا افراد بجز نفع آنی و لذت آنی خویش در پی چیز دیگری برنمی آمدند. چرا بی هدفی و سرگشتگی در تمام شئون زندگی افراد حکمفرما بود. اخلاص خاص نیز همچون اخلاقیات عمومی از فساد بهرهٔ وافی داشت. ازدواج حرف بی مسمایی بود و وفاداری چیز بی معناتری... به قول «اووید»: «زن یاک زنی است که هنوز از او تقاضایی نشده است و هر مردی که از خیانت همسرش حیرت کند ابله است!».

دم زدن از کامجوییهای جنسی برای زن و مرد هر دو افتخاری بود. «رم» فقط سی و دو هزار روسپی رسمی داشت که به دولت خراج می دادند. تعداد روسپیان خراج گریز و غیررسمی از حساب خارج است. همجنسگرایی نیز بسیار رواج داشت و بزرگان قوم، امثال «ژول سزار» و «مارک آنتونی» (که چهل غلام بچه در حرمسرا داشت) از این خصیصه بر کتار نبودند. گفته شده است که «نرون» شبهای بسیاری به کسوت زنان درمی آمد و در محلات می گردید تا شاید مشمول لطف مردی قرار گیرد! این همه، رها کردن هر ایمان و اعتقادی را به هر معنا و ارزشی سوای ابتدایی ترین غرایز جسمی توجیه می ساخت... قبح از میان برداشته و همه پیز روا بود. آدمیان جدا از هر گونه بستگی عاطفی و معنوی، سرگشته رها شده بودند. «پترونیوس» از چنین بساطی است که سخن می گوید و چنین تصویری است که آن گونه دقیق و زنده از عصر خود ارائه می دهد، او «نمود»ها را ترسیم می کند، انگیزه ها و علل ایجاد چنین وضعی برای او مطرح نیست با دیگران است که از حکایت وی به این علتها برسند. «پترونیوس» این تصویر را با همه خصوصیاتش در برابر چشم بیننده نگاه می دارد، تنها چیزی که از خودش در این تصویر ارائه می دهد لمی هجو و تمسخر است. کلام او حاکی از جانبداری و قضاوت نیست، می دهد لمین هجو و تمسخر است. کلام او حاکی از جانبداری و قضاوت نیست،

اعمالی را که برای ما آنچنان غریب و قبیح است، طوری ساده و بی قید و طبیعی وصف می کند که پیداست خود در قلب وقایع و فضا زیسته است. عیش تن، عیش فاقد هرگونه لذت عمیق روحی ناشی از پیوندی عاطفی، عیشی به دور از کیفیت عشق و لاجرم فاقد ارضای واقعی در سراسر حکایت جاری است و به قولی «سیمایی بسیار واقعی از زندگی در آن دوران را به دست می دهد». و اما اینکه چنین سیمایی در آیهٔ عصر ما نیز منعکس است، مطلب دیگری است.

فیلم «فلینی» آشکارا کوشیده تا معیارها را به دو هزار سال قبل برگرداند و به وقایع خاصیت طبیعی رخدادن در زمان و مکان خاص و سزاوار خودشان را بدهد؛ زمان و مکانی نه چندان مستند از نظر عینی که مستند از لحاظ حسی و روحی و اخلاقی، زمان و مکانی که این اتفاقات در آن راحت و روان پذیرفته شده و به دور از غرابت است، کما اینکه رفتار آدمیان و مقابلهٔ آنها با حوادث به خوبی گویای یک چنین کیفیتی است. طفره رفتن «فلینی» در فیلم خویش از قضاوت اعمال یک چنین کیفیتی است و متجلی است که «میخواسته به فیلم خاصیت بی زمانی، خاصیت یک افسانهٔ علمی را بدهد که بتواند متعلق به هر عصری باشد»:

د «فکر نمیکنم که قضاوت کردن اعمال رومیان قدیم از جانب ماکار درستی باشد چون که ما مسیحی هستیم. ما در دو هزار سالهٔ گذشته تحت شرایط مسیحیت بار آمدهایم، ما وجدان را اختراع کرده ایم، ما به هر چیز ارزشی اخلاقی بخشیده ایم، ما ارزشمند را از بی ارزش جدا کرده ایم، ما سیستم ارزشها را به وجود آورده ایم، ما بین جسمانی و روحانی، حد؛ قائل شده ایم.

ما زواید و بیهوده ها را جدا ساخته ایم. ما دنیای برچسب و نشان درست کوده ایم. ما سمبل اختراع کرده ایم. ما به هرچیز از نقطه نظر اخلاقی نگاه می کنیم. مثلاً در اینجا از حیوان صفتی رومیان سخن می گوییم ولی این را به عنوان افراد مسیحی ابراز می داریم. ولی این اعمال برای رومیان به هیچ وجه حیوان صفتانه و بی رحمانه نبود. شاید این افسوس و دریغی که ما مسیحیان نسبت به ایشان حس

می کنیم برای آنان حیوان صفتانه و غیرانسانی یعنی ناشایسته و مایهٔ خفت انسانی باشد. بنابراین در تلاش به منظور احیای آن دنیای کافر به صورتی غیرمادی، غیرتاریخی و غیرفرهنگی من از قضاوت، از محکوم کردن رومیان آن دوره خودداری می کنم. امتناع می کنم از این که یگویم: «یا پیغمبر! اینها در یک نشست ششهزار نفر آدم می کشتند. چه موجودات پستی». نه، چئین نخواهم کرد زیرا در این صورت فیلم من به کلی راه خطا خواهد پیمود.

اما چون من هم مسیحی و هم کاتولیک هستم گریزی نیست جز اینکه بعضی از جنبه های اخلاقی در ساتیریکون بر وز کند. این دو هزار سال مسیحیت مسیحیت که از ما یک مشت بچه ننه ساخته است که به گریهٔ مامان جانمان، کلیسایمان، (پاپ»مان، رهبران سیاسیمان را صدا کنیم می یقیناً به نحوی در تصویری که من از این دنیای کافر باستانی ترسیم کرده ام اثر خواهد گذاشت. بنابراین شاید نتوانم یک تصویر کاملاً بی طرفانه از این دنیا ارائه دهم؛ تصویری که نه محکوم می کند و نه قضاوت بلکه صرفاً تعمق می کند. تا آنجا که من می توانم، قصدم فقط همین بوده است.

«... تصمیم دارم به فیلم کیفیت رؤیاواری بدهم. همه چیز جسته ـگریخته و گسسته خواهد بود و در عین حال قطمات به وجه مرموزی تجانس خواهند داشت، هر جزئی باید متکی به خود باشد، مسخشده، بی مغنی، هول انگیز، همچون یک رؤیا».

«آلبرتوموراویا»، نویسندهٔ ایتالیایی در مصاحبهای با فلینی پیرامون این فیلم نتیجه میگیرد که: قدمت برای تو فلینی و طبیعت سالم و خالص و جوانی است که به فساد و تباهی کشیده شده این تصادفی نیست که محیط مرموز، کثیف، تاریک و زیرزمینی فیلم تو دوزخ را القاء میکند. دوزخی که به هیچ وجه روحی نیست بلکه جسمانی است، همچون دوزخ نقاشان بدوی پیش از «دانته» دوزخی بدون برزخ و بدون بهشت، دوزخی آکنده از شر ولی در عین حال معصوم که خود را به طور یکسان در زیبایی «گیتون» و زشتی هیولاها نشان می دهد...»

«برناردو زاپونی» کمک سناریست فیلم نیز تأیید میکندکه:

ساتیریکون فیلمی در مایهٔ یک وهم است، یک «افسانهٔ علمی» تاریخی است، سفری به دورن زمان است، دنیایی سیارهای است جدا از منطق و وزن زندگی روزمرهٔ ما. ضد تصویر، ضدگفت وگو...

به قول پروفسور، «اتوره پاراتوره» مفسر و مرجع بزرگ «ساتیریکون»: «انکولپیوس» و «اومولپوس» دو چهرهٔ خود نویسنده، «پترونیوس» هستند، که حتی در نام نیز بههم شبیه هستند. انکولپیوس یگانه شخصیتی است که هرگز سخیف نیست....»

و بالاخره اینگمار برگمان فیلمساز سوئدی، ساتیریکون، را چنین توصیف میکند: این فیلم، بیش از آنچه یک تجربهٔ هنری باشد، تجربهای از خود زندگی است... من هرگز چیزی مانند آن ندیدهام... یک نقطهٔ تحول قطعی است. مثل این بود که به تماشای کار خودم نشسته باشم»

مآخذ این یادداشتها کتاب «ساتیریکون»، نوشتهٔ «پنرونیوس» (انتشارات «هالوی هاس» آمریکا ـ ۱۹۶۵) و مقدمهٔ آن نوشتهٔ «جان جیلت» و نیز مجلهٔ سینمایی انگلیسی «فیلمز اند فیلمینگ» (نوامبر ۱۹۶۹) و کتاب «ساتیریکون» (مشتمل بر سناریوی فیلم و مقدماتی از فلینی، سناریست فیلم و مصاحبهای بین فلینی و آلبرتو موراویا) (انتشارات بالانتاین، نیویورک، ۱۹۷۰) بوده است.

زندگی «انکولیپوس»، جوانک مو طلائی و چشم آبی «ساتیریکون»، جوانک بی اراده و سرگشتهٔ ساتیربکون، جایی از حدود سواحل «رمینی» زادگاه خود فلینی و در واقع از درون خود فلینی شروع می شود. در فیلم ولگردها که در آن فیلمساز خود را در قالب «مورالدو»ی حساس و بی قرار تصویر کرده بود که از زندگی مسدود روستایی به جان آمده و گریزگاهی می جست... در پردهٔ بعدی، «مورالدو ـ قلبنی را در وجود «مار چلو»ی خبرنگار در زندگی شیرین سراغ می گیریم، اما بی قراری و

عدم ارضای واقعی همچنان برقرار است...

فلیتی صریح ترین تصویر سرگشتگی خود را در «گوییدو»ی هشت و نیم به ما ارائه می دهد. «گوییدو» که نامش (به معنی راهنما) با شغلش (کارگردانی) تجانس دارد ولی از راه بردن زندگی عاطفی خویش عاجز است...

... در نگاه دقیق تر، تمام آدمهای فلینی را در این خصلت سرگردانی، در این پریشانی عاطفی و در زیست بی قرار و «آنی» شریک می بینیم. رضایت آنها رضایتهای پوچ و سطحی است، از پناه جستن به درون خود چنان عاجز و هراسانند که برای خود توهمات را مایهٔ بستگی می سازند. به همین جهت، به نسبت بی ثباتی دل نهادگیهایشان، قرار و آرام و رضایت آنها و تسکین آنها نیز موقتی است... از «کابیریا»ی شبهای کابیرها بگیرید تا «زامپانو»ی جادهٔ دکتر «آنتونیو»ی بوکاچو هفتاد، زن عنوان فیلم جولیتای ارواح و «توبی دامیت» از سه داستان خارق العاده... در خیلی از موارد این سرگشتگی با معادل فیزیکی و مادیش یعنی حرکت کردن، صفر رفتن و جابه جا شدن بیان می شود. بازگشتها معمولا یا به «بن بست» است (جاده، سه داستان خارق العاده) یا به سیر عادی زندگی همیشگی (زندگی شیرین، کابیربا، هشت و نیم) و یا به دعوت دیگری به رفتن به عنوان نوید گریز و آزادی ساتبریکون که اغلب می بینیم که این رفتن باز گریز واقعی را در بر ندارد، چون مایشان به هر کجا که روند آسمان همان رنگ است...

این مرجع و ملجاء در خیلی از موارد در فیلمهای فلینی با سمبل دریا نمایانده می شود، جایی که در حسب حال نامهٔ او هشت و نیم به عنوان گریزگاه کودکی «گوییدو» ارائه می شد، جایی که «گوییدو» از شر زندان مدرسه به آن پناه می جست...

در زندگی نوجوانی گوییدو، جایی که در ولگردها وی نام «مورالدو» را بهخود گرفته است باز دریا از زندگی پرملال و بی همزبان او جدا نیست... فرار «مورالدو» از ده بهشهر بزرگ در پایان ولگردها صورت حقیقی به خود میگیرد و ما در زندگی

شیرین، او را در مقام «مارچلو» در شهر کاملاً جا افتاده می بینیم در حالی که به محافل اعیانی و لذتهای آن راه یافته است... این لذتهای آلوده و حقیر «مارچلو» را جواب می کنند. سحرگاهی در کنار دریا دخترکی او را به سوی خود می خواند، ولی «مارچلو» هنوز ارادهٔ ترک این شکل خاص زندگی را ندارد. در هشت و نیم باز دریا برای قهرمان فلینی مترادف فرار به سوی آزادی است ولی می بینیم که پرواز از او بر فراز ساحل دریا موقت و کوتاه است، پای «گوییدو» بسته به رشته ای است که دیگران در زمین سر آن را به دست دارند و او را خیلی زود از اوج به زیر می کشانند...

«ساتیریکون» در کنار دریا و با نوید رفتن و ترک گفتن این زندگی تباه، رفتن به سوی آزادی، به سوی سرزمینهای ناشناخته تمام می شود... اما قصه به اینجا ختم نمی شود، کما اینکه قهرمانان «فلینی» قبلاً نیز از این سفرها بسیار داشته اند و هربار در زمینه ای تازه، زندگی تهی و بی پایه و سرگشتهٔ خود را از سر گرفته اند. در اینجا نیز در پایان ماجرا از زیان «انکولپیوس» که از محفل مردار خواران رو برمی گرداند و راهی دریا می شود می شنویم که با بندرها و نامهای ناشناخته روبه رو شده و بعد: «در جزیره ای پوشیده از علفهای خوشبوی بلند یک یونانی جوان خود را به من معرفی کرد و گفت که در سال...

حكايت همچنان باقى است.

(در اینجا تا فراموش نکرده ایم بگوییم که آنچه در دوبلهٔ فارسیِ فیلم به دنبال این گفتار افزوده اند مبنی بر اینکه «یک یونانیِ جوان به او گفت که در اعصار آینده نیز بشر همچنان اسیر شهوت خواهد بود» زاید و دخالتی نارواست که ظاهرا به منظور روشن و شیرفهم کردن فیلم برای تماشاچی صورت گرفته است، بی توجه به آنکه فیلم خود آنقدر گسسته است که اگر قرار است کسی آن را نفهمد این تشبثات نمی تواند کمکی به «اصلاح»ش بکند.

نتیجه آنکه کسانی که یک چنین فیلم استثنایی و نخبهای را با قبول خطرات

موجودات از جمله عدم استقبال تماشاچی نشان میدهند کاش لطف را تمام میکردند و فیلم را سالم و دستنخورده و بدون چنین دستکاریهای مزاحم و غیرضروری دوبلهای عرضه میداشتند... گفتار مقدمهٔ فیلم نیز از همین قماش است).

انکولپیوس پشت بر زمینهٔ دیواری پوشیده از نوشتههای مختلف، بهسبک نمایشنامههای یونان باستان در یک «پیشخوانی» اوضاع و احوال خود را بازگو میکند. این دیوار یادآور دیوار معروفی است در محلهٔ بدنام شهر پمپئی که به خاطر یادگاریهای مستهجنی که بر آن نوشتهاند (و هنوز باقی است) شهرت دارد.

«انکولپیوس» در شروع ماجرا از بدبختی و مصیبت خوش می نالد.

دوست او معشوقش را از چنگش به در آورده و گریخته است، دوستی و عشق هیچکدام ثباتی ندارند، و در یک شکل کلی تر هیچ چیز ثباتی ندارد. ماجرای «آنکولپیوس» بینابین واقعیت و وهم و یا در واقعیتی وهم آلود پیش می رود. واقعیتی که هرلحظه می توان با تصور، با کابوس اشتباه گرفت، واقعیتی که آدمی از آن چشم به کابوس باز می کند. «نمایش» «ورنا کیو» با دکورها و گریم بازیگرانش به هیچ وجه از «واقعیت» میهمانی «تریمالکیو» یا صحنهٔ دو روسپی خانه (در آغاز و نزدیک به اواخر فیلم) قابل تفکیک نیست. دکورهای غریب و خارق العاده، سر بزرگ مجسمه ای که جمعی سیاهپوش در کوچه حرکت می دهند، ماسکهایی که بهرهها را می پوشاند، آرایشهای هولناک، دبوارهای سبز و آبی و لاجوردی، پیکرهای سایه وار که در حرکتی آرام، مثل حرکت در زیر آب از این سو به آن سو بیکرهای سایه وار که در حرکتی آرام، مثل حرکت در زیر آب از این سو به آن سو می روند، لفاف بخار که اغلب همه چیز را در خود پوشانده، هیکلها و چهرههای مسخشده، ناقص الخلقه ها، یک چشمها، دست و پا بریدها، گوژپشتها.. همه چیز در یک حالت بین خواب و بیداری سرگردان است.

این سرگردانی روی انکولپیوس انطباق بارزی دارد که آشنایی ما با او از آغاز یک جستجو سرمیگیرد و در شروع جستجویی دیگر در پایان ماجرا ختم میشود.

در چند مورد، چند صحنه او را همچون موشی گرفتار، در راهروهای پیچ در پیچ و ناشناخته، سرگشته می بینیم، راهروهای روسپی خانهٔ آغاز فیلم، راهروهای خانهٔ آن زوج که خودکشی کرده اند و راهروهایی که در آنها «انکولپیوس» با سنتور Centaur زوج که خودکشی کرده اند و راهروهایی که در آنها «انکولپیوس» با سنتور گاو ـآدم) روبه رو می شود. همچنین در روسپی خانهٔ دوم، جایی که مشکل بزرگ انکولپیوس (عقیمی) علنی می شود روی خطوط مارپیچی که با یک «خیش» کوچک بر خاک ایجاد می گردد تأکید می شود.

زشتی و زیبایی نیز به وجهی جدایی ناپذیر در این «خواب ـ بیداری» درهم آمیخته اند: زیبایی «گیتون ـ آشیتلو ـ انکولپیوس» در عین حال منضمن زشتی روابط آنهاست، روابط غیرطبیعی که از هرگونه حس بستگی و علاقهٔ واقعی خالی است. در موارد دیگر غالباً بروز جلوه های ظاهری زیبایی بلافاصله با بروز نمودهای زشتی همراه است. در کنار زنان جوان و زیبا پیرزنان زشت روی هراسناک نشسته اند ـ بعد از میهمانی تریمالکیو و آن کوره دهان گشاده خوفناک رجوعی به طبیعت زیبا و آرام هست.

ملال از سراپای بساط نمایش «ورناکیو» میبارد. رنگهای خاکستری، چهرههای سرد و بیاعتناکه به حالت انتظار به جا مانده اند (و تنها مشاهدهٔ دست قطع شده آنها را لحظه ای به هیجان می آورد)... از اینجاست که «مسخ» مفاهیم و ارزشها علنی تر می شود. در اینجا آشکار می گردد معشوقی که «انکولپیوس» از جدایی او می نالد، معشوقی غیرطبیعی، بعنی یک پسربچه است. در اینجا ما «ورناکبو» را در نقش یک جوان می بینیم و از همین جا مسخره گرفتن جدیات (حکومت و امپراطور) آغاز می شود تا به مضحکهٔ عشق، دوستی، هنر (شاعری تریمالکیو)، ازدواج (پیوند تریمالکیو و همسرش بیوند لیکاس در کشتی با انکولپیوس) و حتی جدی ترین مسئلهٔ زندگی انسان، مرگ (عزاداری ساختگی تریمالکوی) کشیده شود.

بر زمینهٔ افسرده و مرگبار نمایش «ورناکیو» است که زیبایی «گیتون» میشکفد... و باز بر زمینهٔ مرگبار و کثیف و تیرهٔ خانهٔ مسکونی «انکپیوس» است که آن دو به عشق مینشینند.

دنبالهٔ حرکت «انکولیپوس» و «گیتون» از تماشاخانهٔ «ورناکیو» به وجهی غیراختیاری، به روسییخانه کشیده می شود که در آن زشتی و زیبایی، بهشت و جهنم، دوشبهدوش هم قرار گرفتهاند. در اینجا اشارهای به ورود اعیان و اشراف از راه «فاضلاب» به روسییخانه هست و نیز در همین جا یک رویداد کتاب که وجود همسر ترون در میان روسپیان باشد باز به اشاره نمایانده شده است؛ زنی که سربازان، گرداگرد او را گرفته اند. «انکولبیوس» و «گیتون» از میان جهره های مرده، از میان چهرههای منتظر میگذرند. دنبالهٔ راهشان باز بدون تفکیک از روسییخانه به خانه شان کشیده می شود و بازگذری از میان چهره های خالی از احساس و منتظر. محل سکونت آنها شباهتی بسیار به تصویری داردکه «دانته» از «دوزخ» طبقهبندی شدهٔ خود ارائه می دهد، و این نه به خاطر شکل ظاهری چنین محلی است که دوزخ در لی ر خانهای، حتی مجلل ترین و زیباترین آنها نیز مقامی دارد. دوربین بهطرف بالا، به سوی آسمان حرکت میکند. این حرکت در یک خانهٔ دیگر، صحنهای دیگر تکرار میشود؛ خانهٔ زوجی که خودکشی کردهانید و دو دوست در راه فرار به آن پناه جستهاند... حرکت دوربین از مقابل حجرههایی که در هرکدام یک گوشه از زندگی اجرا میشود، بین این خانه و آن روسیی خانه تطابق تصويري وأضحى به وجود مى آورد.

در طی ماجرا چندین نوبت، تقریباً همه جا بهطور پیاپی، «جهنم» و «بهشت» متبادل می شوند. «انکولپیوس» بعد از رفتن دوست و معشوق خویش تنها می ماند، قصد خودکشی دارد که بروز خطر مرگ (مرگی که انتخابش به اختیار او نیست) و ویران شدن بنایی که وی در آن مسکن دارد باعث انصرافش می شود. این تجلی

جهنم مثل موارد دیگری در فیلم که مصیبت بر قهرمانان نازل می شود به طور ناتمام و توضیح داده نشده باقی می ماند. در صحنهٔ بعد «انکولپیوس» را در قلب زیباییها، در یک گالری میان تابلوها و مجسمه ها مشاهده می کنیم، و در کنار امولیوس شاعر.. شاید به نظر برسد که این ویرانی نقطهٔ تحولی در زندگی «انکولپیوس» بوده باشد؛ تحولی که از ماده به معنا کشیده می شود و زندگی درونی او را نیز دگرگون می سازد (کما اینکه از قصد خودکشی و از اندوه قراق «گیتون» منصرف می شود) اما تکرار مصیبت و باز هر بار رجوع به یک گریز، یک نوید و امید موقت، خود بی پر و پا بودن حیات انکولپیوس و زندگی او را که در جهت بیروی از انگیزه های آنی می گذرد تأیید می کند.

«امولیوس» شاعر معتقد است که حرص طلا و شهوترانی باعث بروز فساد و زوال هنر شده است. «امولیوس» در سیاره «ساتیریکون» واعظ غیرمتعظ، مبلغ بی ایمان خوبی و منتقد بی ایمان بدی نیست. او به حسب پیشهٔ شاعری، «روشنگر» است: وضع واقعاً این چنین است که او می گوید، بی هیچ پرده پوشی و آن طور که ظاهرش، و رفتارش نشان می دهد، بی هیچ حتی دریغی:

ـ تعجب نکن که هنر نقاشی مرده است، زمانی که برای همهٔ ما زیبایی بیشتری در یک مشت طلا وجود دارد تا در تمامی آثار «آپلیس» یا «فندیاس»، آن یونانیان نیز دیوانه...» (امولیوس در بیان رابطهاش یا «تریمالکیو»ی ثروتمند و تحمیق وی به وسیلهٔ تملق همین صراحت را به خرج می دهد).

هنر، آنطور که در این گالری و جاهای دیگر تجلی می کند به خدایان قدرت، شروت و عظمتهای ظاهری خدمت می کند. به احیای فلان سیاستمدار، فلان ثروتمند، فلان امپراتور... زیبایی بی مصرف، توخالی و مردهٔ این آثار هنری با وضع مجسمه واری به حاضران در گالری داده شده به کفایت القاء می شود. این حالت، تجسم عینی بارزی در یکی دو سه صحنهٔ بعد به دست می آورد؛ جایی که میهمانان «تریمالکیو»ی ثروتمند به سر مقبرهٔ او می روند؛ مقبره ای شاهکار معماری، مجسمه سازی و نقاشی، و همه در خدمت ثروت و قدرت... و مرگ.

عـزیمت «امـولیوس» شـاعر و «انکـولپیوس» بهسوی خانه و میهمانی «تریمالکیو» از مسیر سرزمینی ویران، مرگ آلوده و در زیر چشم سرخ آسـمانی میگذردکه با فضای کابوسوار این سیر و سفر بی سرانجام تجانس کامل دارد.

مناظر «ساتیریکون»، حتی مناظر طبیعی به ندرت با طبیعت واقع دارای شباهت مطلق و کامل هستند. این مناظر و آن آسمان، چنان چهرهٔ از گور گریختهٔ مسخ شدهٔ هراس آور و غرقه در حرص و ملال و کراهت آوری را نیز می طلبد... درست همین فضای خواب مانند از آغاز، از آن حمام جمعی غریب تا به آخر بر میهمانی «تریمالکیو» حکمفر ماست. شاید به قول یک مهمان اینها همه حبابهایی بیش نباشند، خیلی از آدمها در سایه قرار داده شده اند و پیکره های بسیاری در دود و بخار، سایه وار در حرکتند.

«امولیوس» نظیر نمونهٔ اصلی خودش «پترونیوس» از مرد مقتدر که آشکارا از «نرون» نشان دارد تملق می گوید. در اینجا با آنکه ارضاء به فراوان ترین کمیت و به انواع کیفیات فراهم است باز ملال رواج عمومی دارد. میهمانی «تریمالکیو» نمونهٔ کوچکتری از سراسر «ساتیریکون» است: تحقیر و به مسخره گرفتن و آلودن تک تک و همهٔ محرمات و هر نوع عاطفه و رابطهٔ انسانی، هنگامی که نظام این آلودگی و تباهی به هم می خورد \_ («امولیوس» برای اولین بار حقیقت را در مورد اشعار «تریمالکیو» بازمی گوید \_ جهنم رخ می نماید؛ پردهٔ تزویر همچنان باید افتاده بماند. همه باید در حفظ این نظام بکوشند، باز معلوم نمی شود که مصیت خطر افکنده شدن شاعر به میان شعله ها \_ به کجا کشیده می شود، باز ما بدون توضیحی خود را در صفا و زیبایی طبیعت مشاهده می کنیم و با جلوهٔ دیگری از توضیحی خود را در صفا و زیبایی طبیعت مشاهده می کنیم و با جلوهٔ دیگری از بهشت (وضعی که امولیوس از میراث خود به عمل می آورد) روبه رو می شویم، طوری که از کابوس لحظه ای بیدار شده باشیم و یا به عکس، نکبت و وحشت بیداری، لحظه ای به خوابی شیرین کشیده شده باشد.

«برای تو زندگی را میگذارم، برای تو فصلها را میگذارم، مخصوصاً بهار و

تابستان را، برای تو باد را میگذارم و آفتاب را. برای تو دریا را میگذارم. دریا خوب است و زمین نیز خوب است، برای تو رنگ گندم رسیده را میگذارم و سیلابها و رودها را. ابرهای بزرگی که متین و سبک در پروازند. تو آنها را نگاه میکنی و شاید دوستی کوتاه ما را به یاد میآوری. برای تو درخنان و ساکنان پرجنب و جوش آنها را میگذارم، عشق را، اشک را، شادمانی را، ستارگان را، انکولپیوس؛ برای تو اینها را نیز میگذارم. برای تو اصوات را، آهنگها را، سروصداها را میگذارم. صدای انسان را که موزونترین موسیقیهاست برای تو میگذارم.»

اما این وقفهٔ دلپذیر، این درنگ کوتاه در بهشت نیز خمیلی زود و بهوضعی غافلگیرکننده و غیرمنتظره به پایان میرسد. بعد از این تولد و اعتلای مجدد باز رجوع به مرگ هراس آور است...

«انکولپیوس»که مدام گیتون را در تصور دارد بعد از چشم باز کردن او را بالای سر خودش می بیند. فکر می کند که خواب می بیند، اما خواب او با واقعیت در هم آمیخته شده، چون این واقعاً گیتون است، هرچند دیگر در رؤیا حضور ندارد...

«انکولپیوس» و محبوبش باز خود را در جهنم می بابند. نمای قسمت زیرین کشتیی که زندان آنهاست بی شباهت به اقامتگاه قبلی آن دو نیست. آنچه که «انکولپیوس» و دوستش آشتیلو از لای شبکهٔ چوبی در کابین مجاور می بینند باز به رؤیا شباهت تام دارد. ظهور لیکاس، فرمانده یک چشم کشتی نیز کیفیت را به خود می گیرد. وقتی که توجه کنیم وی در جریان آن زور آزمایی مرتب از سایه به روشنایی و بر عکس در حرکت است وگاه پیدا وگاهی ناپیدا دیدار ما از لیکاس به طور جسته گریخته و فاقد قاطعیت عینی کامل صورت می گیرد. لیکاس نیز یکی دیگر از بازیگران این رؤیای گسسته است.

این جهنم را آواز جادویی گیتون طی لحظه هایی کوتاه آباد میکند اما باز در دنبالهٔ این گریز به زیبایی و خوبی برای انکولپیوس وحشت مبارزه با لیکاس پیش

می آید. عقد ازدواجی که در صحنهٔ بعد بین لیکاس که برخلاف ظاهر قادر و نیرومند و مردگونهاش، نقش عروس را بازی میکند و انکولپیوس بسته می شود در عین حال مبین میزان ثبات علاقه ای است که انکولپیوس به گیتون دارد.

کشتی مدتی که از زمان ما و از تصور ما از گذشت زمان جداست، در راه است و این دوری که در آن آمدن و رفتن ماست و آن را نه بدایت و نه نهایت پیداست، یک مظهر مجسم پیدا می کند و آن ماهی عظیم الجثه ای است که ملوانان از دریا به روی عرشهٔ کشتی می کشانند؛ همان سمبلی که در زندگی شیرین و در صحنهٔ نهایی نیز به آن اشاره شده بود.

 $\Box$ 

«سزار» جوان که به دست یاغیان کشته می شود نه فقط برخوردار از انحرافات طبع و سلیقه است (لیکاس پسران جوان را به خاطر سزار صید می کند) بلکه خود از عنصری که بر نمام فضای ساتیریکون حکومت می کند ـ از عنصر مسخ و قلب ماهیت ـ در ظاهر نشان آشکار دارد. چهره و اندام او با آن ظرافت خاص شباهتی میشتر از یک مرد به زن دارد (در فیلم نقش سزار را یک زن بازی کرده است). کشته شدن سزار و بعد کارگزار «جنسی» او «لیکاس»، هر دو از کیفیتی که باز در سراسر اثر جاری است بهره دارد: «ناهنجار» (Gratesgue) است و غیرابتی تمسخرآمیز دارد، به طوری که این دو مرگ را برخلاف جدی و فجیع و خون آلود بودنشان، مثل تمام مسائل جدی دیگر ماجرا نمی توان کاملاً جدی انگاشت و حتی (به خصوص در مورد قتل لیکاس) شکل خنده آوری دارد.

در تمامی این فضای پرملال وحشتناک تنها یک جا با نمونه ای از ارضاء و شادی واقعی، با یک جلوه از خوشبختی و سلامت روبه رو هستیم و آن در «ویلا»ی زوج جوان و زیبایی است که آشنایی ما با آنها مقارن با پایان زندگی و خوشبختی آنهاست، گرچه حتی قبل از معارفهٔ این زوج، جابه جا اشاره هایی مبنی بر ختم این بساط صفا و خوبی به ما داده شده است. فضای گرفته و غمآلود،

طاووس سیاه، چرخ بازیچهٔ یک کودک که از حرکت بازمی ماند، و داع زن و شوهر با بچه هایشان و فرستادن بچه ها به سفر، آزاد کردن غلامان و بالاخره بروز سمبل خاصی که «فلینی» قبلاً هم (در قسمت «وسوسهٔ دکتر آنتونیو» از فیلم بوکاچو هفتاد و در قسمت «توبی دامیت» از فیلم داستانهای خارق العاده) به عنوان پیشاهنگ تباهی به کار گرفته بود؛ دختربچه های با موی طلائی و چشم شوخ و شیطان که در اینجا، در «ساتیریکون» در انتهای صف بچه ها ایستاده و رویش چند لحظه ای پیش از سایر بچه ها ـ تأکید می شود.

فصل خودکشی این زوج که ظاهراً از ترس آینده دست به دامان مرگ می زنند برابری آشکاری در زندگی شیرین دارد. در آنجا نیز زوجی که در میان بساط فلاکت خوشگذرانیهای مرفه از یک خوشبختی معنوی برخوردار به نظر می رسیدند ـ مردی روشنفکر که خبرنگار قهرمان ماجرا، به قول خودش سکون و لذت واقعی را تنها در محفل روشنفکرانهٔ منزل او احساس می کرد، با همسر و بیچههای مهربان و دوست داشتنیش ـ زندگیشان به طرز وحشتناکی از هم پاشیده می شود: مرد از پیم آینده، بعد از قتل کودکانش خودکشی می کند.

نحوهٔ رفتار «انکولپیوس» و «آشیلتو» ـ که بعد از خودکشی این زوج باز به شکلی غیرمنتظره و بدون توضیح ـ به ویلای آنها وارد می شوند، خورد و خوراک و خوشگذرانی آنها همچنان مبین آن است که هیچ چیز ـ و به خصوص مرگ ـ برای این دو نفر محترم و مقدس نیست، که پایبند هیچ چیز جز عیش لحظه ای نیستند و دراین خصوص با کودکان شباهتی وافر دارند که برایشان ابداً فکر فردا و آینده در بین نیست و با ارضاء «لحظه» شاد می شوند و حتی شیطنتهایشان از سر خبا ثت و تعقل نیست...

... و اما عمر این آسایش هم کوتاه است و باز این بهشت به فاصلهٔ کوتاهی، جهنم (فرارسیدن سربازان) را در پی دارد و باز سمبل مادی جهنم (شعلههای آتش) رخ مینماید.

۴۴۴ کارناوال فلینی

بعد از وحشت بار دیگر نوبت وقفهای لذت انگیز است:

برخورد باآن زن بیمار در صحرا (که منظره و محیط آن صحرای خشک، آن گاری مفلوک این بساط عیش را واقعاً آنطور که باید زشت و بی رنگ نشان می دهد)... در اینجا تأکیدی دیگر است بر ارزش صرفاً جسمی «مرد» و یا این دو مرد که قبلاً چند بار فقط به خاطر جنسیت خود مورد بهره برداری قرار گرفته بودند (وجود اسب درشت هیکل سیاه ماز جنس اسبهای خاص تخمکشی مدر کنار گاری این جنبه را باز بیشتر مؤکد می سازد...) این فصل در واقع شکل مبالغه شدهٔ رابطهٔ زن و شوهر در فضای کلی ساتیریکون است؛ ارتباطهای آشکار خارج از پیوند زناشویی که صورت می گیرد.

 $\Box$ 

فصل مربوط به «هرمافرودیت» ـ موجودی که هم زن است و هم مرد ـ غیر از آن که متضمن تمسخر «ایمان» است با توجه به بی ارادگی و حالت انفعالی مطلق ایس «نیمه خدا» از بسی اثسر بسودن و «عسقیمی» خدایان حکایت می کند «هرمافرودیت» در واقع آن طور که نمایانده می شود جز یک وسیلهٔ انتفاع و یک دکان برای متولیان خویش بیش نیست (باز معادل بسیار مشابهی از این وضعیت را در زندگی شیرین داشتیم، در وجود دو بچهای که ادعا می شد حضرت مریم را دیده اند و خلایق چه دکان و بساطی در اطراف این قضیه برپاکرده بودند)...

... و اما برای قهرمانان این عرصه، حتی یک «نیمهخدا» نیز مقدس نیست. «هرمافرودیت» را بهخاطر نفع مادی که از وجودش متصور است می دزدند. اما این موجود ـ در اصل یک بچهٔ ناقص الخلقه ـ که نمودار کامل معصومیتی استثمار شده است درحالی که به اصل و حقیقت خودش ـ یک بچهٔ عاجز ـ بازگشته است به طرز دلخراشی جان می سپارد و نشان می دهد که مقدسان و نیمه خدایان حتی از کمک به خویش عاجزند، چه رسد کمک به کسانی که به آنها چشم امید دوخته اند.

در آن سرزمین آفریقایی، بار دیگر زندگی «انکولپیوس» دستخوش سقوط می شود، سقوطی که تجسمی مادی و عینی دارد (او را در یک سراشیب تند به پایین می غلطانند)... رنج و لذتی که در این فصل از زندگی از برایش پیش می آید، مثل تمام رویدادهای دیگر این دنیای سرگشته بی دلیل، بی توضیح و غیرمنتظره است: مبارزه با گاو -آدم و مقابله با زنی که در ملاء عام به او عرضه می شود. «آشیلتو» از عرصهٔ این هر دو مقابله شکست خورده، خارج می شود... این دو برخورد، تأکیدی دیگر بر محدودیت کردار «انکولپیوس» است که تقریباً هرگز آزاد و مختار نیست و خیلی به ندرت راهی را به ارادهٔ خویش برمی گزیند و خود مسئول عواقبی است که بر او تازل می شود. نا توانی «انکولپیوس» در لذت جویی از «آدرین» معیار دقیقی از میزان قدرت «فعالهٔ» او ارائه می دهد.

«انه تیا» که آتش می زاید در وجود خودش یکی از چند قطب «فکری» فیلم را نهفته دارد؟ لذت و الم در هیچ کجا این چنین تفکیک تا پذیر درهم نیاویخته است. زنی که آتش می زاید و مفهوم مجاورت تن (لذت) را با زجری جانگداز قرین ساخته است.

«انه تیا» هدف لحظهٔ بعدی «انکولپیوس» میشود، «انه تیا»ی ساحره که اکنون چیزی هراستاک و مسخشده است، کما اینکه تصویر زیبای او جلوی چشم «انکولپیوس» به چیزی زشت و وحشت انگیز تبدیل می گردد.

بیرون «آشیلتو» دوست انکولپیوس دارد در حال جان دادن است ـ و هم او یک بار جان «انکولپیوس» را نجات داده است ـ ولی «انکولپیوس» اعتنایی به سرنوشت او ندارد... بار دیگر در لحظهٔ لذت ـ مجاورت مرد جوان با ساحرهٔ پیر ـ شمله های آتش یاد دوزخ را زنده می کند.

قدرت انکولپیوس به او باز میگردد در حالی که قدرت «آشیلتو» تمام شده است. اولی بهسوی آینده میرود، درحالیکه برای دومی آینده دیگر تمام شده

است.

اما آیندهای که «انکولپیوس» را به پیش می دواند ـ نوید «امولیوس» شاعری که اکنون ثروتمند شده است ـ مثل همهٔ امیدهای دیگر زندگی او پوچ از کار درمی آید. «امسولیوس» مرده است... آسمانی ابرآلود و منظری خالی که «انکولپیوس» (در فصل مرداب) در آن حرکت می کند پیشاپیش از این پوچی خبر می دهد.

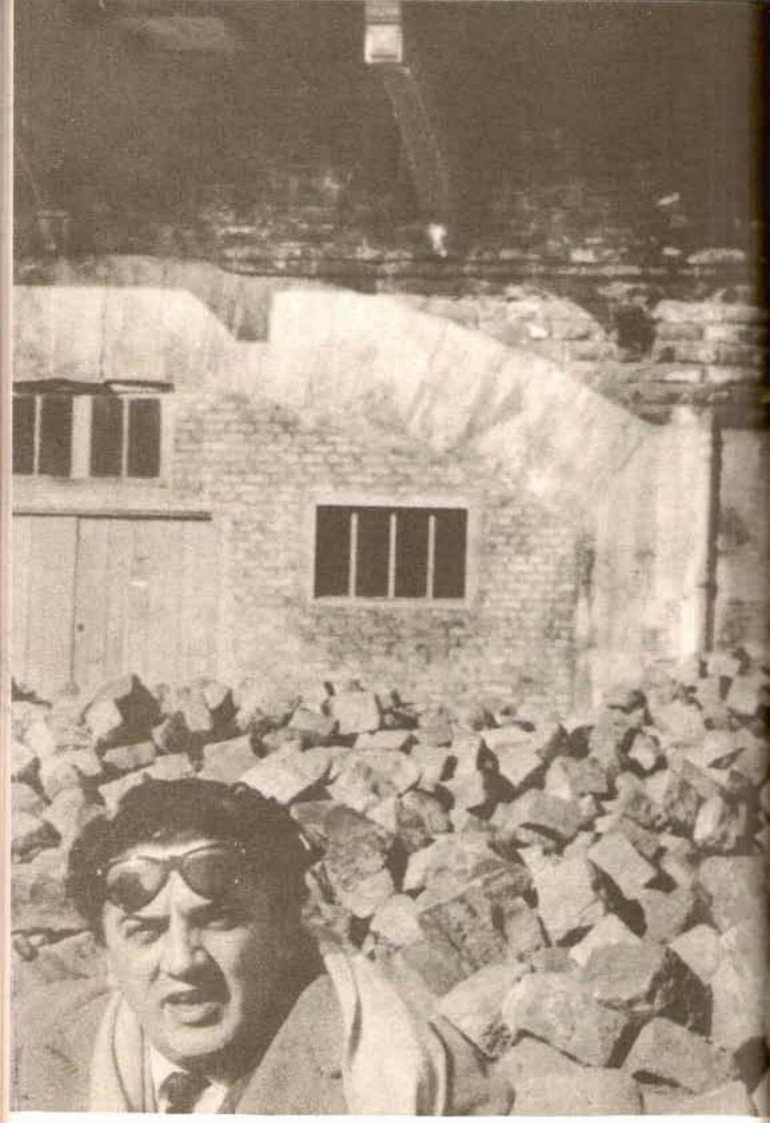
П

در پایان برای اولین بار یک حرکت ارادی و درست از انکولپیوس سرمی زند، از مرده خواری امتناع می کند و راه سفر در پیش می گیرد... از عاقبت سفر او خبری نداریم، سفر او مثل زندگی در لحظه ای بی فرجام رها می شود (قبلا گفتیم که گفتار آخر فیلم در اصل و نه در دوبله شرح سفر این مرد را ناتمام می گذارد).

... اما شاهدی که از «عاقبت کار» در دست داریم تنصاویری است که بر دیوارهای شکسته و فروریختهٔ کنار دریا نقش شده است، هر تکه از دیوار جزیی از این روایت گسسته را نشان می دهد...

به نظر می رسد که بین این نقش دیوار و اولین تصویر «انکولپیوس» (بر زمیته دیوار) تقارنی باشد، طوری که گویی او جز یک نقش دیوار نبوده که در ذهن تماشاگر جان گرفته است و در پایان این سفر ذهنی باز به شکل نخستین خود رجوع می کند...

... و یا همهٔ ما، با تمام عظمتی که هریک از ما به هستی کوچک یا بزرگ خود شبیه هستیم جز نقشی از دیوار در این نقش سراب بزرگ بیش نیستیم و غوغاهایمان در وسعت تاریخ هستی جز لحظهای نمی پاید و جز یک چشم برهم زدن نیست و توگویی از اصل نبوده ایم و نزیسته ایم و آنچه این غوغاها را آناً فرو می بلعد زمزمهٔ مداوم هستی، همهمهٔ امواج دریاست.



# رُم، به روایت فلینی رُم (۱۹۷۲)

# ☐ أيدين أغداشلو

بر زمینهٔ کبود و خاکستری افق ابری، چند دو چرخه سوار خمیده میگذرند و داس سرکج بلندی بر دوش یکی، چون پرچم. می شنویم که خنده کنان از نامه ای صحبت میکنند که در آن به طعنه و تحسین از «غذا خوردن از توی قوطی» سخن رفته است. تکه سنگی شکسته کنار جادهٔ سراسر گل و لای افتاده است، با نوشته ای رویش: "Roma 430" علامت جاده ای به جا مانده از روزگاران محتشم باستان. پست شده، خردشده. خوار.

این چنین است اولین «نمای» فیلم رم فلینی.

نمایی جامع به نشانهٔ تمامی فیلم که همهٔ حرفهای پراکنده و تکه نکه او را در خود خلاصه میکند. اولین خاطره ها را، امیدها را، و فضای نامحدود ذهنی راکه در آن قصه ها و خاطره ها و تخیلات و او هام مغشوش پیوسته زیرو رو می شوند و

در تداومی ممتد میچرخند.

این نما تصویری است کامل و هشداردهنده از آنچه «بود» و «هست» و «خواهد آمد». از شکوهی به ذلت افتاده (سنگ کنار راه)، از فاجعهای در راه (داس مرگ بر دوش مرد)، و از رفتاری بی خیال و حاکی از «هرچه باداباد» ـاز فساد.

رمِ فلینی یک بازسازی است از ساتیریکن، که خود بازسازی زندگی شیرین است. حدیث مکرری است از نگاهی دانته وار به دوزخ گردا گرد. به نگاه نومیدوار و پرعطوفت طبیبی می ماند که نبض بیمار محتضری را بدست گرفته باشد، که در ثبت آخرین ناله ها و نفسهاست. به عقب برمی گردیم و یک بار دیگر به شباهتها نگاه می کنیم:

زندگی شیرین از سفر مسیح به رم سال ۱۹۶۰ شروع می شود (مجسمهٔ عظیم مسیح را هلیکوپتری از روی شهر می گذراند، در حالی که خلبانانش با دخترکان روی بامها خوش و بش می کنند) و ساتیریکن از سفر انکولپیوس به پس کوچه های رم، و رم، از سفر فلینی نوجوان به رم.

زندگی شیرین قصهٔ جستجوی خبرنگار جوانی است در فساد جامعهٔ اشرافی رم، ساتیریکن هم همین است. در رم هم فساد تاریخی جامعهٔ رم بررسی می شود.

مارچلو خبرنگار زندگی شیرین در سفرش به این «دوزخ» لحظه به لحظه فروتر می رود و به شدت و به ناتوانی، معتاد و وابستهٔ همان تباهی می شود که قصد گزارشش را دارد. انکولپیوس که شاید گزارشگر بقیهٔ داستان مارچلو است - آدمی است تا گلو فرورفته در فساد. فسادی چنان عمیق که اصلاً فساد نمی نماید. او قضایا را همان طور که هست می پذیرد و قبول می کند و در این «سفر» چنان بایی حالی به بستیها خو می کند تا به عننی کامل می رسد.

و رم در سفر فلینی جوان، به دوزخی کامل المیار می ماند، دوزخی بازگو کنندهٔ قضایای روز جامعهٔ رم (مثل دوزخ دانته که تصویرکنندهٔ ایتالیای زمانش است). دوزخی که ورطه نابودی همهٔ حرمتهاست: عشق که فحشاست، نمایش که

مسخرگی عظیمی است، سیاست که فضاحت فاشیزم است ـ و مذهب کاتولیک که در حکم پوشاندن لباسی تازه است بر مومیایی جسدی بازمانده از قرون دراز.

شتاینر زندگی شیرین، روشنفکر به جان آمده از فساد هراسانگیز اطرافش، رهایی را در خودکشی می یابد و هول آیندهای سیاه تر وادارش میکند تا خود و بچه هایش را خلاص کند.

نجیبزادهٔ آراستهٔ ساتبریکن هم همین راه را میرود: رگش را باز میکند و در آرامشی عمیق، از رنج هیاهوی اطرافش میرهد. اما روشنفکر دم، یعنی آقای گورویدال نویسنده، در کرختی و تنبلی مداومش روی صندلی رستورانهای محلهٔ تراستهوره می لمد و آرام و تسلیم، منتظر انهدام دنیا می ماند.

در هر سه فیلم، مسیحیت (و یا به عبارت فلینی: «کلیسای کاتولیک») ناتوان و درمانده از نجات دادن و نجات یافتن، در کوششی سخت مذبوحانه، برای بقا دست و پا میزند. (معجزهٔ زندگی شیرین به حقهبازی غمانگیزی تبدیل میشود. «هرمافرودیت» ساتیریکن چون ماهی افتاده بر خاک می میرد و «کلیسای» فیلم دم مومیایی فرتوت منهدمی است. باز در سه فیلم، بازمانده یا جسد جانورانی عظیم را می بینیم که از دنیایی گمشده می آیند (ماهی صیدشدهٔ آخر زندگی شیرین و نهنگ غول آسای ساتیریکن و دندان ماموتِ رم) نشانه ای مرموز و وهمانگیز از شقاوتی که در راه است.

· مارچلوی زندگی شیرین که خیال دارد کتابی دربارهٔ جامعهٔ اشرافی رم بنویسد، در صحنهٔ آخر و در پاسخ سؤال دخترک، شانه هایش را با ناامیدی بالا می اندازد.

انکولپیوس سانیریکن، در جستجوی جیتونهٔ محبوبش دم به دانهای تازه گردن میگذارد و آخرکار هم، نومیدانه از دستش می دهد. در دم، رم امروز در قیاس با رم زمان فاشیستها نکبت زده تر و از حیات کمتری برخوردار است. در صحنهٔ شب اول اقامت فلینی جوان در رم فاشیست، می بینیم که گلهٔ گوسفندان همراه شبانی، آرام و ملایم و امن چون خوابگردها در شهر میگردد. اما در رم امروز، خون و نعش گوسفندان کشته شده در تصادف ماشین، سراسر اتوبان را

پوشانده است، و رم معاصر، رم فاشیستهای تجدید حیاتیافته، جولانگاه هجوم رالتی منتشر است که آیههای سیاه زوال را برمیخواند. در هر سه فیلم، عنصر «تماشاخانه» دیده میشود:

دندگی شیرین با رقص بودایی در یک باشگاه شبانهٔ زیرزمینی شروع می شود. در ساتیریکون اجرای یک کمدی سیاه را تماشا می کنیم و در رم یک فصل تمام به برنامهٔ «موزیک هال» اختصاص داده می شود.

فلینی، شاید نمایش را به شیوهٔ «مُثُل» افلاطونی بکار میگیرد و به نشانهٔ «عالم صغیر».

خانه های عمومی در هر سه فیلم نمایی اساسی دارند: مثلاً «محله لذات» ساتیریکن شباهت غریبی به منازل عمومی فیلم دم دارد و همچنین، فصل روسپی خانهٔ ذندگی شیرین را به خاطر می آورد.

صحنهٔ ضیافت تریمالکیو در ساتیریکن، تقریباً نمونهٔ کامل صحنهٔ شام خوردن است در اولین شب ورود فلینی جوان به رم، در فیلم دم.

و دوزخ راهروی زیرزمینی دم نمونهٔ تکمیلشده ای است از اطاق کشتی ناخدای یک چشم ساتیریکن.

در هر سه فیلم، راه نجات و رهایی «انسان» عرضه می شود:

در زندگی شیرین، این «اِما»ی محبوب است که راه درست را نشان میدهد و نه شتاینر به آخر خط رسیده، ولی مارچلو ابلهانه اِما را میراند و با مرگ شتاینر آخرین پناهگاه ذهنیش را هم از دست میدهد.

در ساتیریکن کنیزک سیاهپوستی، در لحظه ای گذرا، عطوفت و مهربانی پاک و حقیقی را به انکولپیوس و آشیلتوس بذل می کند (همراه با زمنزمه ای به زبانی نامفهوم) که، دریافت نمی شود، تا صحنهٔ قتل آشیلتوس به دست قایقران که مقارن ـ یا وسیلهٔ ـ بازیافتن نیروی انکولپیوس می گردد و با هجوم سیاحان جوان به ساحل، به سفر و رهایی نهایی می انجامد. و در رم، به سان ساتیریکن رستگاری در گرو هیپیهای آزاده ای است که درک نمی شوند تا صحنهٔ آخر و باز همانند

ساتیریکن، هجوم موتورسوارهای جوان، خوشبینانه ورود فاتحین حقیقی را خبر میدهد.

زندگی شیرین و سابریکن و رم، از تکه هایی مجزا و جداگانه ساخته شدهاند که هر تکه، به موضوعی خاص می پردازد بی آنکه ظاهراً ارتباطی چندان به تکه قبل و بعد پیدا کند. این فصلها در یک میانگین، از قسمتهای «تماشاخانه»، «مذهب»، «شکمبارگی» و «زندگی دوزخی زیرزمینی» تشکیل می شوند که دم، تلخیص شدهٔ همهٔ فصول دیگر فیلمهای فلینی و شکل گرفته ترین همهٔ آنهاست و صحنه های یادشده در بالا، به تمامی در آن آمده است. ساختمان اصلی دم فلینی از چند دورهٔ مشخص تشکیل شده است که بیرعایت هر ترتیبی، درهم و جابهجا می آیند: مثلاً فیلم از دورهٔ کودکی فلینی و زادگاهش آغاز می شود که تا جوانی و ورودش به رم ادامه می یابد. اما ناگهان این ترتیب با ورود فلینی کارگردان به یکی از اتوبانهای رم، درهم ریخته می شود. کمی بعد دوباره برمی گردیم به رم فاشیستها و باز به رم امروز. فیلم دم، از یک توالی زمانی و تاریخی پیروی نمی کند. اما در یک شکل کلی دوره های کودکی و نوجوانی و میانسالی فلینی را می توانیم به راحتی متمایز کنیم و در متن، شهر رم امروز را، که گاه به توازی و به همراه، و گاه در پس و پیش این دوره ها، حرکت می کند.

در یک تقسیمبندی اجمالی، دورهٔ کودکی فلینی را داریم که با تجسم تصورات و تخیلاتش از شهر رم میگذرد (و جالب است که این قسمت تنها جایی است که صحنهٔ غیرحقیقی و کاملاً خیالی رقص زن دندانپزشک در آن دیده میشود) و بعد دورهٔ نوجوانیش را که به رم میرود ـ به رم موسولینی ـ و به کشفهای اولیهاش میانجامد: کشف زنان و غذاها و تنعمات و پلیدیها. و زمان حال را، که «فلینی فیلمساز» به بررسی نهایی زیر و روی رم می پردازد.

شکل قصه گویی فیلم به روش «تداعی معانی» صورت میگیرد و از نکتهای به نکتهای دیگر پرداخته میشود. مانند قصههای قصه گویان پراکنده گو، براساس داستانسرایی شرقی (هزار و یکشب) و یا غربی (دن کیشوت)، قصههایی از دل

قصة اصلى، از راه تداعى ممانى سبز مىشوند. از خود فيلم شاهد بياورم:

فلینی کوچک از قدم زدن توی رودخانه میرسد به سزار و از این خاطره به مجسمهٔ شکستهٔ او در میدان شهر، و باز از یاد ژول سزار به نمایشنامه و هنرپیشهٔ اول آن و به کافه.

از مراسم دعای مدرسه به یاد دعای پاپ که از رادیو پخش می شود، می افتد و از خاطرهٔ جادهٔ آپیا می رسد به اتوبانهای جدید رم. همین طور از تأتر قدیمی کنار میدان «سیینا» یاد موزیک هال زمان فاشیستها می افتد و یک فصل تمام نمایش نشان می دهد. یا مثلاً وقتی در متروی ناتمام رم سفر می کند، جایی می رسند به زیر محلهٔ سن جیووانی که همین اسم، شبی را به خاطر می آورد که مادرش از ترس زلزله فریاد کنان پدرش ـ جیووانی ـ را صدا می زند. یا از قصهٔ عشق آزاد هیپیها، موقعیت جوانیش را به خاطر می آورد و خانه های عمومی رم را و از خانه های عمومی اعیانی، قصر یرنس دومیتلا را.

با در نظرگرفتن این ساختمانِ «فصل فصل» فیلم، شاید بهترین راه رسیدن به مفهوم کلی رم، بررسی فصل فصل آن باشد، به همان ترتیبی که هست، از اول و سکانس به سکانس، تا درک دنیای غریب و پیچیدهٔ فلینی آسانتر میسر شود.

### فصل اول: کودکی

خیالپردازی فلینی کوچک دربارهٔ رم، از مدرسه آغاز می شود. از تعاریف آکادمیک و غرغرهٔ عنعنعات ملی. در صحنهٔ اول، فلینی کوچک همراه هم مدرسه ای هایش به تقلید ژول سزار داز رودخانه می گذرد. آغازی ظریف، به تکرار جملهٔ معروف سزار، وقتی که از آن رودخانهٔ نزدیک رم گذشت: «از روبیکون گذشتم». به معنای «کار از کار گذشت» و یا «هرچه بادا باد». که اینجا فلینی کارگردان هم از «روبیکون» می گذرد تا دربارهٔ رم فیلمی بسازد و حساب این همتای «سدوم» و «عموره» را برسد. نه به سان زندگی شیرین از کنار و دورادور، که صاف و صریح و از روبهرو.

یادهای کودکیش تمام گرد جلال و جبروت رم باستان دور میزند. از نمایش کشته شدن سزار گرفته تا فیلمهای قدیمی «گلادیا توری مسیحی». از ساختمانهای تاریخی و کلیساهای باشکوه تا افسانه ها و اسطوره ها.

اما تخیلات، همین طور منتزع رها نمی شوند، مثلاً پس از نمایش زول سزاد صورت هنرپیشهٔ اول آن را در کافه می بینیم: فرتوت و لاغر و چروکیده، که انگار از همان زمانِ سزار تا به امروز زنده مانده است. اسطوره به حقیقت تبدیل می شود و صورت واقعی آن جلال دروغین آشکار می گردد.

یا در نمایش اسلاید بناهای تاریخی رم در مدرسه که با قرار گرفتن اسلاید ممنوعه میان دیگر اسلایدها، حقیقت رم امروز به رم اسطورهای اضافه می شود. در نماهای کلاس درس، عکس موسولینی را به دیوار می بینیم، به نشانهٔ آدمی که تصمیم داشت عظمت خیالی رم باستان را بازگرداند. اما شکل فاشیزم (حرکات ورزشی مضحک فیلم خبری، دندانپزشک فاشیست و عیال و فاسق، حرفهای پیرمرد پای مجسمه) را فلینی به صورت کاریکاتوری غیمانگیز و مضحک درمی آورد. (عظمت رم باستان را که روی پردهٔ سینماست ـ از راه فیلم اخبار ورزشی فاشیستها به دندانپزشک و زنش مربوط میکند که بعد آهمین زن در تخیل فلینی کوچک تبدیل به «مسالینا»ی هرزهٔ مشهور می شود).

در همین فصل، روابط خانوادگی فلینی کوچک را هم می بینیم و پدرش را که ضد کلیساست و از غیظ، مرتب کشیده می زند توی صورت خودش و بشقاب گاز می گیرد، و رادیویی که دعای پاپ را پخش می کند و با حرکت ملایم دگربین به طرفش، تبدیل به موجودی هراس انگیز می شود.

شکلگیری عمده ترین مایه های فیلم در همین فصل صورت میگیرد.

مثل قضیهٔ فاشیستها و یا مسئلهٔ مقابله با سینمای کاتولیک و تخیلات جنسیات (مردی در کافه، مشتاقانه از زنان رمی صحبت میکند) که در همهٔ فصلهای بعدی گسترده و بررسی میشوند.

جذبهٔ شدید فلینی کوچک به «نمایش» در صحنهٔ نمایش اسلاید و سینما

مشخص می شود (لباس زنی که بعداً فلینی جوان عاشقش می شود، کاملاً شبیه لباس هنرپیشهٔ فیلمی است که در کودکی دیده است) و وقتی که مشتاقانه برای اسلاید ممنوعه ابراز احساسات می کند، ریشه های آن اشتیاق فراوانی که در ساختن فصل موزیک هال به کار رفته است، آشکار می شود.

#### فصل دوم: ورود به رم

فلینی جوان از قطار پیاده می شود. خوش لباس و متعجب و پذیرا. این قصل با دیدی گذرا آغاز می شود، دیدی کلی و متعجب از همهٔ ضد و نقیضها و شلوغیهای ایستگاه قطار؛ پاسبانهای جدی، فاشیستها، سربازها، چند کشیش، پااندازه دختری زیبا و به انتظار ایستاده. بعد میدانها را می بیند و مجسمه ها و فواره ها و شور و حیاتی را که در شهر کوچک زادگاهش هرگز ندیده است.

ورود به رم ـ تصادفی نیست که ـ با تماشای کامیونی حامل گوشت آغاز می شود. از اینجا به بعد مرد چاقی را می بینیم که سینه های فروافتاده ای دارد و سر و تنش را می شوید و باز زن و مردی را با همین اندام و بعد تر، کلفت منزل را و زنی را که دارد موهای سرش را خشک می کند، باز به همین درشتی، و پیرمردان دیگر را با هیکلهایی عظیم و آخر سر خانم صاحبخانه را که دیوآسا و متورم، چون کوهی بر تختخوابش فرو ریخته است و نفس نفس می زند.

از این هیکلها، فلینی جوان، چاقی را و بلافاصله شکمبارگی راکشف میکند، و رئمیهای دیوانهٔ پرخوری را (فیلم دم در واقع با یک مجلس شام شروع می شود و با مجلس شام دیگری تمام \_یعنی دو قلاب دربرگیرندهٔ فیلم: شکم چرانی) که آنقدر می خورند تا بترکند (به شیوهٔ اجداد رومیشان که در ضیافتها، پس از تغذیهٔ فراوان انگشت به حلق می کردند تا با استقراغ، جایی برای غذاهای جدید باز شود) که این پستی حرص شکم را یک بار دیگر در قسمتی کامل از ساتیر بکن دیده ایم: در ضیافت تریمالکیو که کوهی از غذاهای شبیه به فضولات، ددمنشانه دریده و جویده و بلع می شود؛ در جوار شعرخوانی شاعران و رقصهای دلنشین. اما این بار

به هر حال ـ نگاه قلینی بیشتر بخشایشگر و پىرعطوفت است تـا بـهنفرت آلوده (هرچند کلهٔ خوکی که در رم عرضه میشود به هـمان نـفرتانگـیزی غـذاهـای تریمالکیوست).

خدمتکاری در منزل تازهٔ فلینی جوان را باز میکند و تمام سوراخ سنبه های آن را نشانش می دهد و طبیعی است که از ناهارخوری شروع کند! منزل تمثیلی است از تمام رم. شلوغ و پر از آدمهای نامربوط که فقط در خوردن اشتراک دارند، و در اینجا به نکتهای برمی خوریم که سخت هوشمندانه و ظریف می نماید: آیا این زن خدمتکار که گوشه کنارهای منزل را نشان فلینی جوان می دهد، نمادی از فلینی کارگردان نیست که دارد رم را به ما نشان می دهد؟

زن چاق صاحبخانه (که پیشتر در ساتیریکن هم او را دیده ایم) به تمثیل ما در رم (صاحب «خانه»ای که نماد رم است) دربرگیرنده و مهربان و متورم و از پاافتاده و محتضر، پسرش را به کناری میگیرد و او .که پشتش از آفتاب سوخته است .در حالتی جنینی کنارش می خوابد.

فصل با ضیافت مفصل رستورانِ کنار پیاده رو ادامه پیدا می کند. همه تا سرحد مرگ می خورند و با تحسین از غذاهای خوب یاد می کنند و بعد سکوت و ظلمت جای همهٔ هیاهو را می گیرد و فضایی سخت و هم انگیز و غریب جایگزین می شود: روشناییهای آبی رنگ، جابه جا، از جرقه های دستگاه جوش شعمیر واگنهای بخواب رفته بر دیوارها می افتد و سایهٔ سگان ولگرد (ماده گرگ سگ شدهٔ رم باستان) بر این لکه های بور، شکلهایی هراس انگیز می سازد. گلهٔ گوسفندی با آرامی می گذرد و بعد می رویم به جادهٔ «آپیا» و پای مقبرهٔ چیچیلیا مارتلا. بنای نیمه روشنِ پیچیده در شب، با مجسمه های بی سر و دست نجیب زادگان رومی که اینجا و آنجا، گویی به پاسداری اسطورهٔ رم باستان ایستاده اند. از میان میه، زن ولگردی تنومند و عظیم، با آرایشی غلیظ و اندامی غول آسا و ناهنجار پدیدار ولگردی تنومند و عظیم، با آرایشی غلیظ و اندامی غول آسا و ناهنجار پدیدار و خشن به اطرافش خیره می شود. شبیه همان مجسمه های رویده از زمین، گویی به و خشن به اطرافش خیره می شود. شبیه همان مجسمه های رویده از زمین، گویی به

پاسداری رم جدید ایستاده است

#### فصل سوم: ورود دوباره به رم

فلینی کارگردان به رم باز میگردد. از همان جاده و به فرمان دستش، حرکت آغاز می شود. انگار مسیر سپاه شکست خورده ای را می پیماید. سراسر راه مملو از فوج زنان چتر بدست زیر باران است و حریقهای جابه جا و دود سیاه منتشر در فضا و آسمان پوشیده از ابر (یادآور اولین صحنهٔ فیلم). اتوبوسها و ماشینهای پر از مسافر که راه را به انبوهی بسته اند. مردانی که سر را از پنجره ها بیرون می آورند و به هتاکی می غرند. اسب سفیدی که می دود (به اسب هراسناک ساتیریکون می ماند). نمایی و همانگیز از مردی که آینه ای را از افتادن حفظ می کند.

چرخهای عظیم و کوه پیکر و ساختمانهای نیمه تمام سربرآورده از کنار جاده ها. ارابه های جنگی و توپهای پوشیده در لفاف. گاوهای کشته شده با خون سرخ جهنده از رگهایشان، گسترده بر زمین. ماشینهای درهم شکستهٔ له شده. آدمهای حبس شده در اتومبیلها (مثل گوییدوی هشت و نیم) و گروه جوانها، پا پرچمها و شعارها. سفر فدریکو فلینی به رم چنین آغاز می شود. همان طور به سان سفری که مارچلوی خبرنگار آغاز کرد، سفری از یأس به تباهی، مسیح زندگی شیرین به زیر می آید و در کوچه ها می خزد.

#### فصل چهارم: رم

دورنمای جولیتای ارواح وار، سبز و پردرخت. دختر پچهای دنبال توپش می دود (شیطان فیلم تابی دامیت؟) توریستهای آمریکایی در میدان سی بنا خالی می شوند. یک وکیل مدافع پا به سن دربارهٔ رم واقعی پرحرفی می کند: «حقیقت رم را باید نشان داد، رم حقیقی را که شهر زیباییها و بناها و آثار فرهنگ است و نه شهر جوانهای یکارهٔ هیپی».

موضع او موضع همان مردی است که در تراسته وره شعار می دهد. فلینی گوشش بدهکار نیست و پی طعمه می گردد (به قولی دُهٔ لُرزن فضاحتهاست). و می یابد.

#### فصل پنجم: تماشاخانه

در جستجوی خاطراتش، به تئاتری قدیمی می رود، یک «موزیک هال»، و همراهش می رویم. (مانند ساتیریکن که جستجو از تماشاخانه ای شروع می شود). مردی میانسال و موقر، با دستمال گردن و عینک دودی در راهروی تماشاخانه می ایستد. لاتِ عرقگیر به تن بی سروپایی که در ردیف مجاورش نشسته و تخمه می شکند با پس گردنی محکمی استقبالش می کند و تمام هیبتش را درهم می ریزد. آشتا از آب درآمده اند. کنار هم می نشینند، به محبت تمام. تمام صحنه تماشاخانه ـ گذشته از حال خاص «غم غربتی»اش و طنز بی نظیرش ـ نمایشگر فنای هیبت و حیثیت و حرمت هنر است و تصویری است از بی خیالی آدمهایی سخت درگیر و فراموشکار، که جنگ و فاشیزم مسلط را به بی اعتنایی نادیده می انگارند و به هزالی دل خوش می کنند.

نمایشهایی مبتذل و سخیف یکی پس از دیگری روی صحنه می آید و در هیاهوی بی انتهای حضارگم می شود. (تماشاخانهٔ ساتیربکن هم همین طور بود: آدمی که دستش را می بریدند. هنرپیشه ای که مگس می خورد و به ضرب آهنگ اجرا می کرد). رابطهٔ حاکم بر تماشاگر و هنرپیشه همان رابطهٔ تماشاچی و گلادیا تور سیرکهای قدیم است: بی نهایت خشن و بی حرمت و حضرات از هر دسته ای که باشند، شلاق سلیقه شان را با بی رحمی میان صورت هنرپیشه ها می کوبند (شاید به تمثیل منتقد هشت و نیم) و تالار مالامال می شود از تظاهرات گوناگون آدمهایی که ذره ای اعتبار برای آنچه پیش رویشان می گذرد و یا هرچیز دیگری و آئل نیستند. آژیر هوایی جوابگوی نطق جناب فاشیستی می شود که روی صحنه، مردم را از شجاعت و پایداری «متحدین» دلاور آگاه می کند و، بلافاصله صحنه، مردم را از شجاعت و پایداری «متحدین» دلاور آگاه می کند و، بلافاصله صحنه و صندلیها در حالی مرگباری فرو می رود.

#### فصل ششم: پناهگاه

این فصل ربطی است که ما را به دوزخ صحنهٔ بعد میرساند. اینجا سکوت و

اندوه و ترس جایگزین دُرفشانیهای درون تئاتر می شود و زنی شیونکنان در خیابانهای خالی، از بمباران که میکوبد و منهدم میکند، میگریزد.

# فصل هفتم: دوزخ

دندان عظیم ماموتی در ابتدای راهروی زیرزمینی ناتمام رم. به تمثیل کلید جهان زیرزمین و مدفن رم حقیقی، یا یکی از رمهای حقیقی.

مرد راهنما، با نیمرخی استخوانی (و بسیار شبیه حکاکیهای گوستاو دوره از صورت ویرژیل در کمدی الهی) راهنمای ما میشود و ما را به عمق دوزخ می برد. از اینجا ـ جز در صحنهٔ هیپیهای پلههای اسپانیایی ـ دیگر اثری از تابش خورشید و نور روز نمی بینیم، هرچه هست سیاهی است و مه و دود و حریق و ظلمات فائق، و سفر فلینی آغاز می شود. دومین یا سومین آغاز، نمی دانم، اما قطعی ترین همه. دالانها راهروی زیرزمینی را طی می کنیم و جابه جا ـ همانند طبقات دوزخ دانته ـ از طبقاتی می گذریم. یک جا راهنما از مرحلهای به نام «کاسادی سپریتی» یاد می کند، به معنای منزل ارواح، و جای دیگری را «گورستان اسکلنها» می نامند و کارگران، بی گناهترین دوزخیان، همه جا دیده می شوند؛ در حول و حوش ماشینهای عجیب و عظیم و در خزیدنی بی پایان در قعر ظلمات. (یکی از آدمهای دسته می پرسد: اینها اینجا می خوابند؟) یک ردیف کارگر ایستاده بر وسیلهای متحرک می گذرد، مانند آدمهای ماشینی، ساکت و قائم کارگر ایستاده بر وسیلهای متحرک می گذرد، مانند آدمهای ماشینی، ساکت و قائم

در یکی از طبقات، گوشه ای از پاکی نهفته و در حواب رفته انتظارمان را می کشد. سردابی یا منزلی مانده از رم باستان با نقاشیهای دیواری و موزائیکها و مجسمه ها، که متهٔ عظیم حفاری با صدایی غیریب به گشودن دیوار حائلش برمی خیزد، صدایی زوزه آسا که حرکت و چرخش مهیب مته را همراهی می کند. سرکارگری خسته سر را به روی دست تکیه می دهد و ناگهان داخل سرداب را می بینیم. چشمانمان به نقاشیهای دیواری سرداب خیره می ماند؛ ردیف چهره های

نجیبزادگان رم باستان که اولین چهره از آن میان، صورت همان سرکارگر پشت دیوار است؛ انگار از پس قرنهای دور و دراز، اکنون، تبارش به انتظار ورودش ایستاده است و او به تباهی این تبار برخاسته است. به محض باز شدن دریچهای در سرداب، نقاشیهای باشکوه و خاموش، آن تصویرکننده های لحظه های خوش، آهسته رنگ می بازند. هوای دوزخی بیرون (هوای رم سالهای ۷۰) هرچه را که خوب و پاک است می پژمرد و می پلاساند و در این هجوم ماشینهای غول اندام هزارچشم، آخرین گوشهٔ مخفی مانده از قرنهای گذشته، آخرین مأمن نجابت و بکارت درهم می شکند و این باکی منتظر و ناتوان و درمانده (که صحنهٔ خودکشی ساتیربکن را به یاد می آورد) ناظر زوال خویش می ماند.

فضای این صحنه به سرحدی باورنکردنی غریب و عاطفی است و فضای تمام فصل به شدت «افسانهٔ علمی»وار. تمامی ماشینها و آدمهای کلاه خود به سر و صداها انگار از دنیای دیگری می آیند.

### فصل هشتم: «پلههای اسپانیایی»

تنفسی است سریع که به نظارهٔ هیپیهای پای «پلههای اسپانیایی» میگذرد. به نشانهٔ حسرتی یا امیدی، به امید اینکه هنوز خورشید هست و عشق و آزادگی... تا فروشدنی دوباره در قعر دوزخ،

## فصل نهم: خانههای عمومی

درهای دالان دیگری از دوزخ گشوده می شود. خانه های عمومی. به شیوهٔ ماتیربکن. فلینی جوان در کوچه ها می گردد. به دنبال فضای دوزخی فصل پیش، کوچه ها را حریق و دود و سیاهی پوشانده است و زنان بزک کردهٔ چالشگر، مردان را به اثبات مردانگی فرا می خوانند و از انتهای روشن پلکانی به زیر می آیند و طعمه ها را به چنگ می گیرند و به بالا می برند.

برق میزند و باران فرو میریزد و در خانهای دیگر .که اعیانی تر است و به

جای پله، در آن آسانسوری با صدای یکنواخت بالا و پایین می رود ـ زنی نظر فلینی جوان را می گیرد و او راکه با شاپوی سیاه رنگ معروفش در هاله ای از سایه خزیده است، از جا برمی خیزاند، اما افسوس که چون اورفه، لطفش قادر به نجات کسی نیست.

این فصل آکنده از شباهتهای بی شمار با فصل «محلهٔ عشق» ساتیر یکن است (حتی زن سالخور ده ای، دقیقاً چونان همتای خود در ساتیر یکن زبانش را در دهانش می چرخاند) و گردش دوزخی فلینیِ جوان و انکولپیوس در هر دو فیلم به یک قصد و معنا صورت می گیرد: به معنای سیری در تباهی عشق، و در جستجوی آن.

# فصل دهم: در کلیسای پرنسس دومیتلا

اینجا فلینی از پرنسس دومیتلا حرف میزند که در فقر و عزلت قصر آباء و اجدادیش به خواست خود محبوس مانده است و فصل، با تجدید خاطرات او از گذشته هایش آغاز می شود.

در اینجاست که نقاشیهای غربب پیرمردان و کشیشان و اسقفان از خاکستر قرون سترده میشوند و هیکلهای کج و معوج و منحطشان، و صورتهای هزار چروک و انگشتان خونآلودشان، در حرکتی برخیزنده، دوباره علم میشود.

در ضیافتی مجلل، گروه عظیم مومیاییانِ فناشدهٔ اسقاط را می بینیم که دوباره لباسهای باشکوهشان را بر تن کرده و در ردیفهایی، موقر و محترم ایستادهاند و جناب کاردینالِ گشاده دست و با محبت، روزهای شیرین گذشته را به خاطر می آورد و پرنسس از سر حسرت می گوید: «رم من اینطور نبود». در رم او، آن روزها همهٔ کشیشان و اشراف و بزرگان همکاسه بوده اند، اما حالا با فنای این بنای بلند پوسیده (به نماد کلیسای رم) جز دریغ و درد چیزی به جا نمانده است. رم «پرنسس»رم کلیساهای دایر و معتبر و کشیشهای آراستهٔ سرخ پوش است و رم طفولیتش، با خاطرهٔ صلیبهای حصیری که به جایزه می گرفته همواه است.

باید این فناشده را دوباره جان بخشید و به شمایلی امروزین آراست، باید نمایش «دفیله»ی مد لباسهای کلیسایی برپاکرد!

زمینهٔ اصلی این فصل، دوبارهسازی یکی از مایههای فیلم تابی دامیت فلینی است.

در تابی دامیت قصه با ورود هنرپیشهای شروع می شود که از جانب کلیسای کاتولیک اجیر شده است تا در یک فیلم وسترن، در نقش «مسیح بازگشته» ظاهر شود. مسیحی که با گلولهٔ گرم، سزای بدکاران را کنارشان می گذارد! در راه «مد روز» کردن کلیسا. در دم هم همان شیوه بکار گرفته می شود. (در مراسم دفیله یکی از زنهای تماشاچی به دیگری می گوید «دنیا باید از کلیسا پیروی کند، نه برعکس»).

اما همراه با نظارهٔ کاردینالِ عینک دودی به چشمزده (که لابد به نور عادت ندارد) و در حضور نقاشیهای هراسناک دیوارها، رژهٔ صف طویل راهبهها و کشیشان ادامه می یابد. آهنگ «دفیله» ابتدا شوخ و شاد است و لباسها هم؛ مثل آن کلاههای بالدار و کشیشهای کفش چرخ دار به پا و دوچرخه سوار. اما کم کم مخالفتی غریب جانشین می شود؛ لباسهای مجلل و عجیب در حرکتی مداوم و خشک، هیبتی دهشتناک می یابند و صورتهای موهیایی وار، در میان جمع ساکت کشیشانِ تماشا گرِ سرخپوش و راهبههای سیاه پوش، فنایی حتمی را تصویر می کنند. نمایش لباسها با ورود مجسمه ها و استخوان بندیها و جمجمه ها تغییر می کند و کارناوالی از اجساد مردگانِ به پا خاسنه، در میان مهی غلیظ به راه می افتد و در انتها به نماد رستاخیز و بازگشت مسیح به پاپ فرضی در میان نور و رنگ و جلال و جواهر بدیبار می شود. همه برمی خیزند و زنان فریادهای شوق می کشند.

اما «هیکل» هیکلی مرده است. منجمد و بی حرکت، به نشانهٔ شکست مسجل برنامهٔ احیای دوبارهٔ این دستگاه منهدم. چنین میگوید آقای فدریکو فلینی، این مسیحی مؤمن ضدکلیسا و این ادامه دهندهٔ راه پدرش، آقای «جیووانی»، که به دعای پاپ اعتنایی نداشت.

# فصل يازدهم: شام أخر

شبِ «تراسته وره» مجلس خورد و خوراک وگشت وگذار و ولگردی، ضیافت بی خیالان و بی عاران.

فلینی و همراهانش به محلهٔ «تراسته وره» می رسند، به این آخرین منزل ولگردان و عیاشان رم. به «اسفل السافلین» دوزخ. به عمیق ترین طبقات در شبی بی آغاز و انجام، در شبی دائم و مستولی. ضیافتی همیشگی برپاست؛ ناهنجار و گستاخ، یاد آور سدوم و عموره. زنان رنگارنگ بزک شده و مردان به سیم آخر زده به عیش نشسته اند، مانند ضیافت اول فیلم (در هر دو ضیافت مردی، کسی را از عمارتی قرا می خواند تا به جشن بهیوندد) اما فضیح تر و به سور چرانی تریمالیکوی ساتیریکون ماننده تر.

در دایرهای مسدود، کنار فاضلاب قدیم رم (و در جوار بوی گند تاریخ) جماعیت به تغذیه می نشینند و فوج فوج می آیند و می روند. امولپو، شاعر ساتیریکون، در «شتاینر»، روشنفکر زندگی شیرین ادغام می شود و به صورت گورویدالِ نویسنده درمی آید که به نظارهٔ فنای عالم نشسته است. اما او نه طـنز امولپو را دارد ونه جسارت شتاینر را. نه چون اولی تنش را به مرده ریگ نغذیهٔ نابکاران میگذارد که راه رهایی انکولیپوس شود و نه چون دومی با خودکشی به «ختم غائله» دست می یازد. فقط می نشیند و می ماند و در انتظار نابودی محتوم خود و به تماشای مرگ در راه، میگوید: «برای تماشای پایان دنیا چه جایی بهتر از اینجا؟ که بارها فنا شده و از نو بنا شده است». در میانهٔ این هیاهو، رمیهای «بی طرف» را می بینیم که مشت زنان را جون گلادیا تورهای قدیم تحسین میکنند؛ هرکدام را که دیگری را «بکشد» دوست تر می دارند (زنی در تشنجی غریب به سسوی ربنگ می دود و فریاد می کشد «بکشش!») و پیرمردان و پیرزنان، نشخوارکنان، در میکرفن مصاحبه گر، دم از «ارزشها» میزنند و بروبچههایی راکه در مصافی سخت کتک میخورند و بر زمین کشیده می شوند طبقه ای بست می نامند که «جز عشقبازی کاری نمی دانند». نسل فاشیستهای سربر آوردهٔ جدیدند

كه ميدان سخنراني يافتهاند.

و در پایان، همچنان حریقهای دوزخی متفرق است و دود و مستان و بهخوابرفتگان.

در صحنهٔ آخر، گروهی جوان موتورسوار، غژغژکنان و هوهوکنان، شبِ خالی رم را درمی نوردند، به نشانهٔ آخرین و تنها امید باقی مانده و یگانه نبور ممکن زدایندهٔ این شب دراز گسترده.

از میان بناهای عظیم میگذرند (همان بناهایی که رم فلینی کوچک را شکل داده بود) و چون ژول سزار، فتح مجدد شهر را بشارت می دهند.

فلینی میگویند رم شهر تناقض و تضادهاست.

در دم نگاهی به تاریخ این شهری که «کلیسا» و «نسمایش» و «شهوت» و «شکمبارگی» را یک جا دارد؛ شهری دوزخی. اما در عین حال، وجود و معنای خود را هم در آن می بیند و می یابد: از کودکی تا به امروزش را، نوجوانیش را و سالهای از دست رفتهٔ درگیر همین مسائل را. خاطرات و تخیلات و اوهام شیرین را. پاسخ سؤال آخر زندگی شیرین شانه تکاندادنی نومیدانه است. آخر قصهٔ ساتیردکون چون آغاز نامعلوم می ماند. اما دم چه می شود؟ فلینی چه می شود؟ او سعی می کند با سؤالی بر این سؤال پاسخ گوید، از آنامانیانی می پرسد: «رم کدام است: الهه، ماده گرگ، اشرافزاده، ولگرد، دلقک غمگین؟» اما آیا اینها صفات خود فلینی نیستند؟

گوستاو فلوبر جایی گفته است: «اِما بواری خودِ من هستم.» بر این روال، «فلینی» هم خودِ «رم» است. 🗆

#### بعدالتحرير

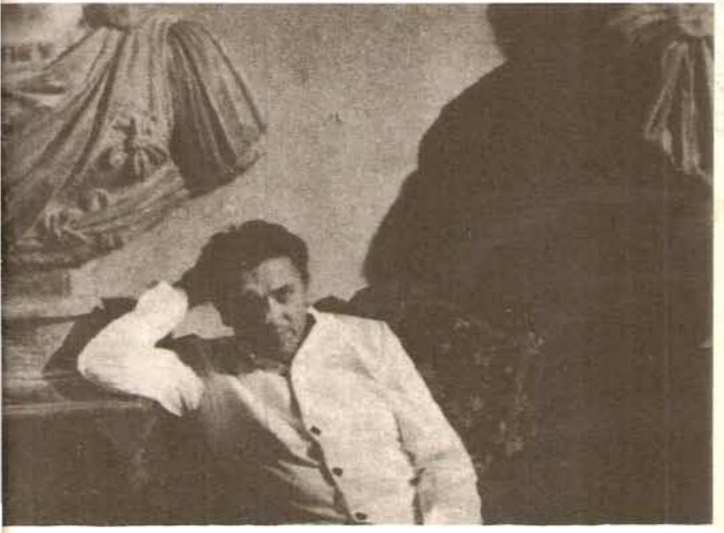
این مقاله را بیست و پنج سال پیش نوشته ام. بازخوانیش که میکنم می بینم همچنان قبولش دارم، و این قبولی از سرِ آن نیست که هر چه نوشته ام درست است

و یا عقایدم در این مدت طولانی تغییری نکرده است. که کرده است.

اگر قبولش دارم به خاطر ستایشی است که همیشه، در قلبم، نثار نبوغ و مهارت و خلاقیت و تغزل کرده ام و چه کسی جز فدریکو فلینی می تواند شایسته این ستایش و احترام باشد. در جهانی که نگره ها به باد مختصری بنداند، این تغزل است که می ماند. همچنان که مانده است: از دانته تا بورخس، از رضای عباسی، تا فدریکو فلینی.

تا فلینی، که جهان مرا سالهاست از پاکی و نور و شعر انباشته است. 🛘





# ســفر رُم

#### □ كامبيز كاهه

سینما خیلی چیزها به ما آموخته که نمی توانسته ایم به روش دیگری بیاموزیم. مثلاً چون وقت، جسارت یا امکانش را نداشته ایم. تجربه هایی را منتقل کرده که هرگز در زندگی واقعی کسب نمی کردیم و ما را با آدمهایی آشنا کرده که هرگز در برخوردهای روزانه با آنها روبه رو نمی شدیم. هر فیلم قطعه ای از زمان است که تا ابد به یک شکل باقی می ماند. سند پیروزی رؤیایی و به ظاهر دست نیافتنی ما بر زمان است. با این حال در دیدارهای مجدد در کمال شگفتی یکسان جلوه نمی کند. در آن «قطعهٔ زمان» تغییری حاصل نیامده است. این ماییم که عوض شده ایم و عوض شدنمان را در آینهٔ آن فیلم می بینیم. دگرگونی حال و روزمان را با آن می سنجیم، فیلمها رگزشمار دقیق و حساس عمر ما هستند.

... سینما تمامیتی دارد که آن را حس می کنیم ولی راهی به درون آن نداریم. در مقام تماشاگر، در نهایت مسافریم و مثل هر مسافری سرانجام به انتهای سفز

می رسیم. مثل شاعر در کمدی الهی دانته که دنیای پس از مرگ را دید و بازگشت، ما نیز محکوم به بازگشت هستیم. آن چه برایمان می ماند، خاطره ای است از نورها، صداها، چهرهها و مناظری که انگار در خواب دیده ایم و اگر محیلی سوسله داشته باشیم، تلاشی برای مرور و ابقاء و ثبت آن خاطره برای تداوم بخشیدن به لذتی فرّار و گم از طریق «سفرنامه»ای که می شود اسمهای مختلفی روی آن گذاشت. مثل این یکی، دربارهٔ یکی از بی شمار سفرهایی که سینما ممکن ساخته است. به جهان زندگان، مردگان و رازهای مشترکشان. رها از زمان و مکان مشل خوابگردان. از دریچهٔ جادویی نگاه فدریکو فلینی در یکی از آثارش.

ادعای استفاده از سینما به عنوان ابزار بیان شخصی را، امروزه تقریباً هر فیلمسازی که مورد مصاحبه واقع شود دارد (و این شانسی است که دیگر هیچکس از آن محروم نیست). خوشبختانه به لطف وجود چیزی به نام «تاریخ سینما»، رجوع به سرفصلها و مبادی، آنهایی که معیارها و محکها را عرضه کردند و درواقع خود، معیار و محک شدند، میسر است (مراجعهای که اغلب به تفع نمونههای امروزی تمام نمی شود). اگر در تاریخ سینما زیر مدخل حرف «ف» بگردیم و عنوان «فدریکو فلینی» را بیابیم، خواهیم دید که جلوهٔ غلطانداز بسیاری از این ادعاها با همان سرعت فرسکهای دخمهٔ زیرزمینی فیلم دم ناپدید می شود.

این شخص، یعنی فدریکو فلینی، ظاهراً در آغاز کار نسبتهایی با جنبش موسوم به نئور ثالیسم داشته است. هیچ یک از روایات مربوط به صحت و سقم این ادعا، دقیق و مطمئن نیست. بنابر کلیهٔ تماریفِ پذیرفتنی از نئور ثالیسم، فیلمهای این دورهٔ فلینی ارزش نئور ثالیستی محدودی دارند. آنها نیروی خود را نه از محیط «طبیعی» و «واقعی» رویدادهایشان که از توعی عنصر آگاه نهان، وجدانی پرسشگر و متافیزیکی مرموز می گیرند. آنها آثاری اندوهبارند. ولی این اندوه ربطی به خوشی یا ناخوشی لحظه ها ندارد. خالق این آثار از خوشیها، سطحی و شکننده بودن و ناپایداریشان را می بیند و به ناخوشیها حسی ملایم از رضایت و تمکین می بخشد. شخصیتهای او سوداهای دور و درازی دارند ولی آرمانهای سیاسی نه و اندیشهٔ

عمل بدانها را هرگز. برای آنها سرکشی و نافرمانی، چالشهایی دور از ذهن هستند. زندگی برخلاف تمامی اندوهی که برمیانگیزد با علو طبع پذیرفته میشود.

شبهای کابیریا نشانگر کمال فلینی در این دورهٔ اولیه و تجسم نیرومندی از مفهوم توهمزدایی است. او فیلم را بر محور سه لحظهٔ توهمزدایی و مراحلی که بدانها می انجامند، بنا کرده است. لحظه ای که کابیریا پس از غلبه بسر احساس سرخوردگیش، خروسی را که در آغوش گرفته، به هوا پرت می کند؛ سحرگاه بعد از اقامت در خانهٔ هنرپیشهٔ مشهور و لحظه ای که کابیریا از دیدن نگاه خیره و دانه های عرق روی صورت اسکار به نیت اصلی او پی می برد. در این لحظه ها او به معادلهایی عینی و گویا برای فرایندی ذهنی و مکتوم دست می یابد. به این ترتیب شبهای کابیریا همانند فیلمهای قبلی نه وابستهٔ واقعیت آشنای ایتالیای آشفته و نابسامان پس از جنگ، که یک فانتزی تمثیلی و درونگرابانه است (کلماتی که در قاموس نئور ئالیستها جایی نداشتند)، با اشاره هایی که هم در بستر روزمرگی متعارف نئور ئالیسم معنی سادهٔ خود را دارند و هم فراتر از آن در دنیای فیلمساز نقش پیچیده ترشان را.

پایان شبهای کابیربا یکی از آن سازشهای بزرگی است که اغلب پایانهای فلینی ما را بدانها دعوت میکند. سازشی از روی آگاهی و روشن بینی و نه از روی محافظه کاری و انفعال. دقیقاً به همین خاطر شبهای کابیربا چنین تلخ و جانگداز می نماید. کابیریا شکست ـ حتی گیرم ظاهری ـ دلقک را به نمایش در می آورد و از این نظر به کمدیهای متأخر و خود تحلیل گرانهٔ چاپلین نزدیک است. فیلم مرنب عواقب بدیهی زودباوری و خوش خیالی کابیریا را گوشزد میکند و مرتب هم در این ویژگیها خلوصی کمیاب و «انسانی» کشف میکند. کسانی که فلینی را به خاطر تناقضهای حل نشدنیش سرزنش میکند، احتمالاً از رویه رو شدن با واقعیت وجود این تناقضها در زندگی خودشان سخت طفره می روند. در اینجا سخن از فیلمسازی است که بارها تعقل خودبسنده و خودپسند را به باد استهزاء گرفته است. این کابیریا نیست که قربانی عشاق قلابی و حسابگرش می شود. به ویژه در پایان، این اسکار

است که به خاطر اولویت دادن به ارزشهای مادی کابیریا ـ و نه به عشق بی شائبهٔ او ـ شایان ترحم می نماید. در کنار کابیریایی که فلینی می آفریند، همهٔ آدمها سرد، بی روح و کم قدر به نظر می رسند (البته بجز آن جوانان سرخوشی که در واپسین نماها به رویش لبخند می زنند و احتمالاً پیش در آمدی هستند بر موتورسواران فارغ البال پایان دم). فلینی روح و شوق و جذبهٔ حیات را در وجودیک تن، یک مطرود دلشکسته، جمع کرده است. هنوز لبخندی به پهنای صورت بر چهرهٔ جولیتا ماسینای به یادماندنی، که خود را نثار دیگران می کند بی آن که پاسخی بگیرد، دیده می شود. این بار رو به ماگویی که می خواهد برخلاف همه جیز دلگرمیمان بدهد. مثل خواهر دوقلویش، جلسومینا، او رنج می برد تا ما نبریم.

از این پس سبک فیلمسازی فلینی به یک فرایند خلاقهٔ کمنظیر ـ و بدون تعارف بی نظیر ـ بدل می شود. موضوع اصلاً بهتر یا بدتر بودن فیلمهای بعدی نیست، بلکه دشواری درک نحوهٔ کار او در میان این هیاهو و اغتشاش عظیم است. زمام فیلمها اغلب از کف تماشاگر نوعی به درمی آید و اگرگاهی خودِ قلینی آن را به او پس ندهد، بعید است خود تماشاگر آن را دوباره به چنگ آورد. درواقع اندکی سهل انگاری فلینی در حفظ تعادل می توانست هشت و نیم را اثری بس درک نا پذیرتر از مثلاً سال گذشته در مادرین بادکند که در همان دورهٔ رونق نوآوری و غرابت ساخته می شود. در شکل فعلی هم اجزای هشت و نیم را چیزی جز شخصیت متلون خود فلینی بههم پیوند نمی دهد، این تراوش های ذهنی، لحظههای گذرا و مبهم، مناظر خوابگون و خاطرات دور و نزدیک صرفاً از آن رو که متعلق به فیلمساز هستند، کنار هم قرار میگیرند. فلینی درواقع ثابت کرد که حدیث نفس می تواند تنها معیار و محک باشد بی نیاز از هرگونه تعبیر یـا ارزش بیرونی. شاید او ثابتقدم تر از تمام همنسلانش به این باور وفادار ماند. پس از او بسیاری کوشیدند به چنین نقطهای دست یابند و بعضاً موفق هم شدند ولی بیشک جایگاه او به عنوان پیشگام، دست نیافتنی باقی مانده است.

دورانس کمه فلینی به نام هنر شخصی هرگونه ملاحظه کماری و دودلی

زیبایی شناسانه راکنار گذاشت یکی از جسورانه ترین مخاطراتی بود که فیلمسازی بدان تن داده است. او آماج حملة منتقدان بسيارى واقع شدكه «شارلاتان» و «بیمایه»اش میخواندند وگاه به این تعبیر ولز منوسل میشدند که او «نابغهٔ بزرگی است که چندان حرفی برای گفتن ندارد»، جناحی که رد نظریه ها بشان را تا مقالهٔ اخیر جفری نوول اسمیت (فلینی ۴۳، ماهنامهٔ فیلم، شمارهٔ ۱۵۰) می توان یافت. فلینی، خوشبختانه، وقع چندانی به این انتقادات ویرانگر ننهاد. با ساتیریکون تصویری جدید و نامرسوم از تاریخ در سینما عرضه کرد که بر دیدِ سینما گران بعدی بسیار مؤثر بود و بعداً در کازانودا ضمن بازگشت به مرکزیت «فرد» در مقام قهرمان (در نقطهٔ مقابل فیلمهای «جمع»گرایی چون ساتیریکون، رم و آمارکورد) آن تصویر را هم به کمال رسانید. در دم او از یک شهر به مثابهٔ قهرمان اصلی اثرش استفاده کرد و توانست قالبی مستند را «بازآفرینی» کند که اینک همه چیزش مملو از حس حیات و روح یک فرهنگ و ملت بود. با آمارکورد به یکی از تغزلی ترین شیوه های بیان خاطره در سینما رسید که در آن سادگی و روشنی مترادف شاعرانگی بود و کاریکاتورسازی ملازم با غمخواری و عاطفه. بـازنگریهای پیرانه سر او به روزهای خوش گذشته در فیلمهایی چون جینجر و فرد و مصاحبه آنقدركه زنده دلانه بودند، اندوهبار نمي نمودند. اين فيلمها خود را دست و پا بستهٔ غم غربت و افسوس بیهوده برای مثلاً «چینهچیتای باشکوه گذشته ها» نمی کردند، بلکه به نظر می رسید بیشتر این شعار همیشگی آمریکاییها را ـ و با شور و حدتی به همان اندازهٔ آنها ـ سرمى دادند كه «هيچ حرفهاى مثل نمايش نيست».

تنها راهی که برای شناخت فلینی وجود دارد، نگاه مکرر اندر مکرر به شیوهٔ استثنایی کار اوست. این شیوه از لحاظ قابلیت تحلیل و بررسی، بسیار فرّار و دور از دسترس است. چیزی که احتمالاً می تواند دلیل بی اعتمادی برخی منتقدان محافظه کار نسبت به او باشد. در عین حال استفاده از این «شیوه» به عنوان سرمشق، با اندکی تأمل، بسیار غیرقابل توصیه و خطرناک به نظر می رسد. اغلب فیلمهای او پس از ذندگی شیرین براساس یک فیلمنامهٔ مدون سنتی، یک خط داستانی قابل

تشخیص و یا حتی یک طرح کلی ضمنی هم بنا نشدهاند. می توان از ظاهرشان تشخیص داد که تا چه حد متکی به نوعی بداهه پردازی پس الهام بودهاند. «شخصیت» به مفهوم واقعی و رایج آن به ندرت به چشم میخورد. اغلب مایه هایی را میبینیم که از برابر دوربین بی آرام او رژه می روند و فقط شمای فیزیکی خود را به رخ تماشاگر میکشند و البته هر ازگاهی خطی از دیالوگها را ادا میکنند که معمولاً فاقد هرگونه اهمیت داستانی است و بیشتر به تولید همهمهای كمك ميكندكه حاشيهٔ صوتي فيلمهايش را غني ساخته و اساساً شكل مي دهد. در عوض فیلمها سرشار از «تصویر»اند و کلیدشان هم بهنظرم همین «سرشاری» است. لبریز بودن از مناظر و نقطه نظرها و نداشتن جای خالی یا لحظهٔ مرده. نگاه دوربین او، نگاه چشمی است که در بازار مکارهای سرسام گرفته و پرجمعیت به هرسو می دود و هر چیزی را ورانداز می کند. تدوین در کار او در عین حال که بی اهمیت نیست، کارکردی متفاوت از عرفهای آشنا دارد. از آنجا که او در پی اثبات چیزی یا نتیجه گیری مشخصی نیست، توالی نماهایش هم نه از اصول آکادمیک قیاس و تضاد که از آزادی عمل ذاتی در سینمای «جریان سیال ذهن» الهام میگیرد. او هم آگاه به آشفتگی بشری است و هم شیفتهٔ آن و فیلمهایش درواقع معادل سینمایی این آشفتگی هستند. در جهانی که ساکنان پرشمارش انگار به دلخواه خودشان در آمد و شدند و نه بنابر هیچ ضرورت و التزام نمایشی خارج از خودشان. آنها چه بازیگران حرفهای و «ستاره»شدهای چون جولیتا ماسینا، آنتونی کویین، مارچلو ماسترویانی، آنوک امه و دونالد ساترلند باشند و چه چهرههای گمنام و انبوهی که مثلاً در ساتیریکون، رم و آمارکورد میبینیم، چنان آزاد و رها و فارغالبال بهنظر میرسند که با جستجو در حافظه، درمی یابیم که نظیرشان را ندیده ایم. مواقعی که به دنبال تمناهای مادی و جسمانی خود میروند، اغلب در اثر مکاشفهای آنی و نامنتظره به یاد چیزهایی میافتند که هیچگاه بدست نیاوردهاند یا همیشه در آرزویش بودهاند. گاهی احساس خلاء درونی کشندهای بر آنها چیره می شود و همه چیز را پوچ و بیمعنا می یابند. ولی این افسردگی دوام

زیادی ندارد. دیر یا زود دسته ای نوازنده یا گروهی جوان شرخوش از راه می رسند، جشنی برپا می شود و نوای سودایی موسیقی به تسلی دادن آدمهای فیلم ـ و ما ـ مشغول می شود. میل به از دیاد بردن نا کامیها و غرقه شدن دوباره در خلسهٔ زندگی، برانگیخته می شود. همه چیز رنگی تازه و باطراوت می یابد. چه صبح زود باشد (مثل ذندگی شیرین) و چه دیرگاه شب (مثل دم) با نفسی عمیق رایحه ای از آزادی را استنشاق می کنیم که تمامی گذشته تا این لحظه را به فراموشی می سپارد و لذت «اکنون» را، که مدتی گم کرده بودیم در برابرمان می نهد.

رم دربارهٔ شهری است در طول تمام دورانها، قهرمان فیلم این شهر است ولی نه آنگونه که در دم، شهر بی دفاع روسلینی یا تعطیلات دمی وایلر می بینیم. در اینجا پیش زمینه و پس زمینه یکی است. روایتی در کار نیست. تماشا گر انگار مسافر یک تور تفریحی است، با این ویژگی که در اینجا مناظری را می بیند که دیدگان هیچ کس دیگر قادر به رؤیت آنها نیست. دم غایت «آزادی سینمایی» را تجربه می کند. مرحله ای که دیگر هر لحظه به خاطر خودش ـ و نه هیچ لحظه ای قبل و بعد از آن است که وجود دارد. هر آدمی اگر فقط برای چند ثانیه هم ظاهر می شود، همان قدر در ذهن می ماند که یک ستارهٔ هالیوودی. تمرکز روی هیچ نقطهٔ خاصی وجود ندارد، محوری در کار نیست که بقیهٔ بخشها را بر گرد آن و در پیوند با آن در نظر بیاوریم. در دریایی شناوریم که امواجش فارغ از ارادهٔ ما، مسیرمان را تعیین می کنند و هرچه هم که بکوشیم راه خود را در پیش بگیریم و به سواحل تعقل پناه جوییم، باز «کشتی به راه خود دادامه می دهد ...»

دیدگاه فیلم نسبت به قهرمانش یگانه نیست. در ابتدا او یک هستی مرموز و متعالی است که در پس پردهٔ تاریخ، وجودش را حس می کنیم ولی از روی نشانه ها، حکایتها و افسانه ها. سپس با نگاه تازه واردی همراهیم که محرکش کنجکاوی و عطش «دیدن» و «لمس کردن» است. پیش تر که می رویم، نظاره گر آگاهتری می شویم. دیگر مجذوب و مرعوب تازگی و غرابت چیزها نیستیم، بلکه تفاوتها و پراکندگیها را می بینیم. اینک با نگاه فیلمساز درون فیلم همراهیم که بسیار هم

چندوجهی است. به گذشته های نزدیک که می رویم، در دل عامهٔ مردمی جای می گیریم که هنوز به دنبال مفری می گردند، به آینده امیدوارند و از آداب و نهادهای جدی و رسمی، خسته و بیزار. به گذشته های دور که می رویم همنشین جماعتی هستیم که به راه و رسم زندگی خود و به وقار و ابهت ظاهری آن بسیار دل خوش کرده اند و گرامیش می دارند، چون همه چیز را برای خود ساده و مطبوع کرده اند و نیازی به دگرگونی حس نمی کنند. و سرانجام به زمان حال که بازمی گردیم مسافری دنیادیده شده ایم که هم آکنده از عشق و تأثر است و هم هشیار از جبر ناپیدای زمان و مکان. همرأی و همدرد با نسلی جوان که دغدغه ها و محدودیتهای اسلافش را نمی خواهد که داشته باشد.

شاید بهطرزی خرافی، دم فلینی ثباتی ابدی و ازلی دارد. از همان عنوانبندی که در تمام طول آن کلمهٔ رم بر پرده نقش بسته و سایر عنوانها، بالا و پایین آن پدیدار و ناپدید می شوند. چیزی نمی تواند نام رم را تحت الشعاع قرار دهد یا مخفی کند. رم همواره هست و در کنارش بقیهٔ چیزها حضوری موقتی دارند. این شاید رمز آن تابلوی مسافت شمار کنار جاده باشد که کلمهٔ رم روی سطح فرسوده و کدر آن خوانده می شود و راوی فیلم آن را اولین نشانه ای که از رم تجربه کرده می خواند. روستاییان با حیواناتشان از کنار آن میگذرند. از کنار تابلویی کهنه که چون قدرتی مطلق ولی مورد چشم پوشی قرار گرفته به نظر میرسد. آنها وصف رم را نشیده اند ولی این بر زندگیشان اثری ندارد. معلم مدرسه وقتی بچهها را از نهر میگذراند یاد گذشتهٔ رم را زنده میکند. خاطرهای عمومی و رایج که لحن فرمایشی او بر آن است تا در ذهن معصوم بچه ها تعبیه کند. او از جلال و شکوه سزار فقط «حرف» می زند ولی کودک ـ راوی آغاز فیلم باید برای نامهای انتزاعی تجسمی رؤیت پذیر داشته باشد. و این تجسم، کسی جز آن بازیگر خبره و مورد احترام نیست که صحنهٔ به قتل رسیدن سزار را در تئاتر بازی میکند. ولی صحنهٔ تئاتر رم مثا, هر صحنهٔ نمایشی نزد فلینی، خود واقعیت است و نه بازنمایی آن با آن گریم اغراق آمیز، نور مدور متمرکز و حال و هوای فاخر مجسمه وار فلینی به درونی ترین انگیزه ها و باورهای

ما به عنوان تماشاگر نظر دارد. مانند کودک دراوی در رؤیای رم فرو می رویم و این رؤیا همان تصویر واقعی می شود. چون برای ما گبراتر است، و مگر دلیل دیگری هم می خواهیم. وقتی هنرپیشه را در کافه و در میان ساکنان جهان عادی می بینیم، هنوز نشانی از آن جذبه و ابهت نقشش را دارد و در لبخندش نوعی به خود بالیدن را می توان دید. از این بابت که قادر است تخیلات و افسانه های دیگران را پیش چشمشان جان ببخشد. دیگرانی که همچنان به خیالبافی دربارهٔ رم مشغولند، خیالهایی که کاریکاتور امیال ساده و نزدیک به ذهن شهرستانیهای حسرت به دل خیالهایی که می بندارند آسمان جای دیگر به رنگ دیگری است.

در مدرسه، مقامها و کشیشها نمی توانند وسوسهٔ رم مقدس و آرمانی را کنار بگذارند. آنها از رم بناهای تاریخیش را نشان کودکان می دهند. نقش آنها نقش یک «صافی» است و صافیها در کار فلینی همیشه به هجو کشیده شده اند. نا گهان در میان اسلایدهای «مناسب»، تصویر زنی رمی ظاهر می شود. این که سر و کلهٔ این تصویر از کجا پیدا شده، پرسش چندان مهمی نیست (فلینی همواره دلبستهٔ چیزهایی بوده که سرزده و بی منطق ظاهر می شوند و یکباره «روزمرگی» و «قاعده مندی» را برهم می ریزند). رم حقیقی نامحدود تر از کلیسای سانتاماریا ماجوره و طاق کنستانین است. کشیش جوان متصدی دستگاه اسلاید با دستها چگی مذبوحانه ای می خواهد تصویر را عوض کند، کشیش پیر که از فرط حیرت مستأصل شده خود را روی «تصویر» می اندازد و به بجه ها هشدار می دهد که اگر به آن نگاه کنند، به جهنم خواهند رفت. مدیر مدرسه تنها چاره را توسل به یک سرود ملی می یابد. اخلاقیات میهن پرستانه در جای غرائز طبیعی می نشینند. یک سرود ملی می یابد. اخلاقیات میهن پرستانه در جای غرائز طبیعی می نشینند.

فلینی کاریکاتوریست را همه می شناسیم. نکتهٔ مهم حس شفقت و انسانیتی است که از رهگذر این وجه آثار او خلق می شود. تماسی که به این ترتیب با انسانها و آرزوهایشان برقرار می کنیم. مثل سالن سینما در اوایل رم که کاریکاتوری مطلق است. با آن از دحام گیج کننده و قطع از نمای دو تماشاگر در حال نزاع به چهرهٔ

غضبناک یک «کینگ کونگ»، سانسهای متوالی و بی وقفه و خانوادهٔ راوی که در ابتدا جایی برای نشستن ندارند و مجبورند فیلم را ایستاده بیینند. خود فیلمی که می بینند باز نشانه ای از رم، از شکوه، از افسانه و از رؤیاست. تمایش عشقی نیرومند است که بر ناملایمات غالب می شود و تماشا گر طبقهٔ متوسطی دستخوش محرومیتها را با چشمانی اشکبار و دهانی باز مسحور میکند. فلبنی مسلماً قصد انتقاد از نمایش به طور عام و سینما به طور خاص را ندارد. کاریکاتور او چیزهای پیش پا افتاده ای را که اغلب وقعی بدانها نمی نهیم، دوباره و با تأکید بیشتر جلوی چشممان قرار می دهد و ناگهان پی می بریم که آنها اصلاً پیش پا افتاده نیستند، بلکه به ناسازگاریهای پنهان و گاه فراموش شده ای اشاره دارند که از بس جذب زندگی شدهاند، دیگر جلب نظر نمیکنند و در نهایت ممکن است مایهٔ خنده باشند. مثلاً میان ابعاد اسطورهای فیلم و زندگی روزمرهٔ تماشاگرانش (بهنظرم توجه به این ناسازگاریها برای برقراری ارتباط با فلینی بسیار مفید خواهد بود و در مورد همین فیلم رم جلوتر ناگزیر از ارجاع مکرر به آن خواهم بود). هنگام صرف غذا، پخش صدای پاپ و ناقوسهای واتیکان از رادیو کارها را به وقفه می اندازد و پدر خانواده به ستوه آمده از این همه فرمانبرداری و مراصات آداب اعضای خانوادهاش، آن هم وقتی شکمها خالی است، بشقایی را گاز میزند. کلیسا برای او دیگر از آن حرمت و اعتباری که در چشم زنها و بچههای خانواده دارد، برخوردار نیست (مثل پدر خانواده در آمادکوردکه اهل شرکت در رژهٔ فاشیستی نیست و به همین خاطر شکنجه می شود. فلینی کلیسا و رژیم را در این دوره اغلب به یک چشم مینگرد). دختر جوانی که بهنظر میرسد مستخدمهٔ خانواده باشد زانوزده بر زمین، با شیطنتی خفیف زیر لب میخندد. خندهای بیاختیار که در واقع همان واکنش مورد اشارهٔ ماست در مقابل ناسازگاریهایی که به آنها خو کردهایم.

از وقتی که پا به رم میگذاریم آرمانشهر خیالی فرو میریزد و جایش را به گردشگاهی پر تنوع میدهد. به یادگفتهٔ یکی از شهرستانیها در صحنههای قبلی میافتیم «بسهترین چیز در مسورد رم، وسیعتشه. تو آزادِ آزادی. هیچکس

نمی شناسدت». در ایستگاه راه آهن سربازان باوقار بیش از حد «مصنوعی»شان و زنی با صورت سفید کرده، راوی جوان را (که اینک به آرزوی دیرینش رسیده) خیره میکنند. افراط و تصنعی که می تواند هماهنگ با ذهنیت او دربارهٔ رم باشد. مشخصهٔ برخورد اولیهٔ راوی و ما، با رم، شگفتی و تازگی چیزهاست. البته تصویر قدیمی وسنتی زنده می شود؛ فواره هایی باشکوه، کشیشهایی که به سرعت از پله های کلیسا بالا می روند و بناهایی که قبلاً در عکسها دیده شده بود. ولی در عین حال در مقایسه با سادگی، اعتدال و اخلاقیگری شهرستانی فصلهای قبل، اینک اوضاع درهم و برهم، تا حدى غيرعادى و مسلماً فارغ از اخلاقيات به نظر مىرسد (در همان ابتدای ورود در ایستگاه پااندازی میخواهد راوی را شکار کند). نبوغ فلینی آنجا آشکار می شود که فیلمش می تواند از این «درهم و برهمی» ما یه بگیرد و توسعه یابد. می تواند داستان را «حذف» کند و صحنهای را بـه تـمامی بـرگرد رویارویی راوی جوان با محل اقامت جدیدش شکل دهد. صحنهای مفصل که سمت و سوی مشخصی هم نداشته باشد و نتوان حدس زد که میخواهد به کدام نقطه برسد. ساختمان خانهٔ اجارهای پر از راهروها و اتاقها و آدمهاست و شیوهٔ ارائهاش یادآور معرقی رم باستان در اواییل ساتیریکون. مستأجرهای رنگ و وارنگ آن انگار گرد آمده اند تا یکی از آن سیرک های محبوب فیلمساز را راه بیندازند. زن چاق صاحبخانه که گویی هیچگاه از روی تختش تکان نخواهد خورد و پسر تنبل و نازکنارنجیش را آرامش میدهد یا دختربچهای شیطان که راوی را نزد پیرزنی فرتوت میبرد، تصاویر بیواسطهٔ آشنای فلینی از زندگی هستند. و سرک کشیدنهای راوی درواقع فرصتی است برای لمس بیکرانی اشکال زندگی. زن راهنمای عامی او به طور محسوسی هم مجذوب میهمان خود است و هم به او احترام میگذارد. خوشسیمایی و حجب او را فضیلتی میداند که وامی داردش در مقابل او به اوضاع خانه اندک سامانی بدهد یا اگر بشواند با اشاره به اتاق ناهارخوری به سبک فلورانسی کمی آبرومند جلوهاش دهد. هر چند که اتاق به اتاق آدمها می لولند و می جنبند و حس «زندگی شدن» را منتقل می کنند. مرد

خوش لباسی ظاهر می شود که خود را هنرپیشهای قدیمی معرفی میکند و انتظار دارد راوی او را به جا بیاورد ـ «ولی تو جوانتر از آنی که بهیاد آوری» ـ ارتباط صحنه با بازیگری و نمایش وقتی کامل میشود که در آشپزخانه مرد کلهطاسی به محض خروج از دستشویی به تقلیدی فی البداهه از سخنرانیهای دوچه می پردازد (مردم فیلمهای فلینی، نهادهای مستحکم اجتماعی را هم از ترس اطاعت میکنند و هم در خفا به تمسخرشان می پردازند. کمدی نوعی مبارزهٔ منفی است). بازیگر قدیمی این خودانگیختگی را تحسین میکند و کماکان سایر عوامل صحنه . یعنی حضار ـ عوامانگی محیط را با انسانیتی بیآلایش تـوأم مـیکنند؛ مـردی کــه بــا بی خیالی و تأنی غذایش را می خورد، زن درشت هیکلی که موهایش را می شوید، بچهای که زیر میز رفته است ... در فیلم فلینی هیچگاه در یک صحنهٔ جمعی کانون توجه واحدی در کار نیست. مردم مستمع شخص واحدی نیستند. همه در عین حال به کار خود مشغولند و در نتیجه نمی توان خیلی روی حرفهای این یا آن دقیق شد. هرچند که می توان سیمای آشنای همه را بازشناخت. به زودی به فضای این ساختمان در ابتدا غریب خو میکنیم، همانطور که گوشمان به شنیدن ترانههای قدیمی براکنده در این فضا انس میگیرد. زنی خانه دار در حال تکانیدن فرشها ترانهای را میخواند و ما از برابر پنجرهٔ خانهاش میگذریم. به همین سادگی اکسی را میشناسید که چنین نافذ و حیرتانگیز به جهان روزمرهٔ ما نگریسته و نزدیک شده باشد؟ در میان نواها، یکی از آنها آشنایی میدهد. این همان جملهٔ موسیقی عنوان بندی است که در فصلهای اولیه هم به صورت لالایی زنانه ای شنیده بودیم؛ تمی که قرار است در تمام فیلم به بازتاب روح مشترکی بدل شود که در پس جلوههای مختلف یک فرهنگ نهفته است.

این «جمعگرایی» آسوده خاطر در فصل بعدی مشادخواری کنار خیابان ماداهه می یابد. مردم فارغ از همهٔ مصائب روزگار، همهٔ آنچه گریبانگیرشان است در پیاده رو و پشت میزها می خورند، می آشامند و به هم متلک می گویند و شوخی تعریف می کنند و آواز می خوانند. صحنه حتی علت وجودی نیم بند صحنهٔ قبلی مکه

معرفی راوی به محیط باشد ـ را هم ندارد. تماماً در گذر لحظه ها شکل می گیرد. فلینی به نظارهٔ یک جزء میپردازد، دقایقی چشم از آن برمیدارد و بار دیگر به سراغش برمی گردد تا شاید تغییر مختصری را ببیند. محسوس ترین تغییرات پیوستن فرناندا به جمع است. زن ولگردنمایی که ابتدا با بیاعتنایی ملوکانهای از پنجرهٔ مشرف به خیابان منظره را مینگرد. در حالی که تنها چیزی که برای تغییر رأیش لازم دارد، دعوت توأم با تهدید شوخی آمیز یکی از حضار در جمع است. تکههای كميك دربارهٔ بي تكلفي و راحتي اينجا و آنجا جذب كليت صحنه شدهاند، مثل زن خواننده ای که یکی از حضار برای «خفه» کردنش به او مشروب تعارف میکند یا دختربچهای که آزاد و بی پروا، روی صندلیش می رود و خطاب به جمعیت اشعار نامناسبی را میخواند. صحنه حکم آیین یا مراسمی خبودانگیخته و طبیعی را می یابد که در پاسخ به بدوی ترین نیازهای ما ترتیب یافته است. لذت خوردن و آشامیدن که در اینجا همهٔ آدمها، جدا از ناهمگونی هایشان، در آن شریکند. فلیتی متخصص در کشف دوبارهٔ لذتهای اولیه و به فراموشی سپردهشده است (همان طور که در ساتیر بکون و آمادکورد) و در نمایش این حقیقت که عامی ترین افراد می توانند در عادی ترین چیزها دلیلی برای لذت بردن بیابند. برایشان طرز بختن و تأثیرهای فلان خوراکی جذابیت و اهمیت فوری تری دارد تا یافتن سر و ته کائنات. وقتی از خوردن حرف میزنند و یا میخورند، درواقع انگار شادمانه و همراه با بازیگوشی به اصل خود برمیگردند. راوی از دیدن سلوک خانوادهای که هم صحبتش هستند، كيف ميكند. آنها آمدهاند تا بيرون غذا بخورند و جدا از اين، دیگر چیزی برایشان اهمیت ندارد. زن یک ضربالمثل عامیانهٔ رمی را نقل میکند «هر چه بخوری، همان را دفع میکنی» که در این لحظه و در این نقطه، ارزشی همپای احکام سقراط و ارسطو دارد. دوربین فلینی که لابه لای میزها در حرکت است و سعی دارد نکات و ظرایف جالب توجه را از دست ندهد، ميخواهد ما را هم در لذتي كه اين جماعت ميبرند سهيم سازد. لذتي بي بيرايه از پیش با افتادگی و توفیق او به قدرت مشاهدهٔ نیرومندی برمی گردد که جزء

افتحارات فلینی بهشمار میرود.

آرامشی که از این پس می آید همان آرامشی است که لحظه های «مکاشفه» در آثار فلینی را همراهی می کند. آخر شب است. وقتی برق جوشکاری کارگران خیابانی دیوارها را روشن می کند، سایهٔ درشت سگهای ولگرد را می بینیم. ویترین مغازه ها را می بینیم که داخلشان گوشتها را آویخته اند. سکوت عمیق خیابان خالی را گلهای گوسفند که از نا کجا آمده است برهم می زند و بیرون شهر در میان بیغوله ها و خارزارها، زن ولگرد رهاشده ای مانند حکمرانی قلمروش را نظاره می کند. فلینی در پی تفسیر و تأویل ما نیست، او «شب» را چنان که خود می خواهد نشان می دهد و بعد ما را وامی دارد میان احساسهای پراکنده مان نسبت به این تصاویر گسسته ارتباط برقرار کنیم. ارتباطی که می باید به آگاهی و بینش ما نسبت به این شهر به خواب رفته بینجامد.

اما رم امروزی، سیمای دیگری دارد. از اینجا فیلمساز درون فیلم وارد میدان می شود، گروه فیلمبرداری خود را آماده می کنند و ما قرار است همراه آنها از پنجرهٔ اتومبیل و از دریچهٔ دوربینشان هر آنچه می گذرد را تماشا کنیم. به این ترتیب باز فیلم مانند اپیزودهای قبلی ما را به موضع تماشا گری مسلط بر رویداد می راند که در پی جزئیات تازه می گردد. اگر تاکنون با جنههای متفق القول و عام جامعهای سر و کار داشیم، اینک وارد حیطههای سیاسی و معاصر تر می شویم دیگر شاهد لذت بردن یا لذت بخشیدن نیستیم. دست کم همه به یک اندازه لذت نمی برند. مثلاً سگی سوار بر پشت کامیون قطعاً به اندازهٔ سگی که در اتومبیل اختصاصی سوار است لذت نمی برد! یا اتوبوس حامل طرفداران تیم نابل که در حال فحاشی به هواداران تیم حریف هستند باید سرنشینان خشنود تری داشته باشد. حاشیهٔ کنار شاهراهها می شود یک ویترین تماشایی دیگر. همان طور که خانهٔ مستأجرنشین با رستوران لب خیابان ویترینهایی زنده بودند. و باز هم کانون خانهٔ مستأجرنشین با رستوران لب خیابان ویترینهایی زنده بودند. و باز هم کانون متمرکزی برای توجه ما وجود ندارد. هیپیها، گدایان، زنان ولگرد، حاشیه نشینان، مسافران کنار جاده، معترضان و در کمال ناباوری اسبی که انگار از دنیایی دیگر مسافران کنار جاده، معترضان و در کمال ناباوری اسبی که انگار از دنیایی دیگر

آمده و در این هیاهو سرگردان شده است. رهگذری هستیم که «تصاویر» را می بینیم، «صدا» بشان را گاه زیر آوای غالب موسیقی زمینه می شنویم و می گذریم. بهزودی این تصاویر، وضوح خود را از دست میدهند. شیشه ها باران میخورند، صداها درهم تر می شوند، شب فرا می رسد و نور چراغها بیشتر از آنکه روشنی بخش باشد چشمها را خیره میکند. در ترافیک شاهراه گیر میکنیم و گم می شویم. موقعیت شباهت زیادی به کابوس افتناحیهٔ هشت و نیم دارد. درواقع این هم کابوس دیگری است. تانک کنار جاده، کارخانه هایی که دودشان را به آسمان می فرستند، کامیون واژگونشده ای که نعش گاوهای بار آن روی جاده بخش شدهاند، تظاهرات و تهدید پلیس، آن سرسام نهایی بوق اتومبیلها و کلاژی از تصاویر و موسیقی که رو به سوی اوجی گیجکتنده و هذیانی دارد، سازندهٔ ایـن کابوس هستند. کابوسی که مانند هشت و نیم در دنیایی دَهنی نمیگذرد، بلکه در همین محیط ملموس پیرامونمان جریان دارد. شهری که فاصلهٔ زیادی با گذشته های ساده و «طبیعی» ترگرفته است. گلوله های منوری که گروه فیلمبرداری پرتاب میکنند، مناظری باستانی را هویدا میسازند که در ظلمت شب کنار جاده از نظرها دور ماندهاند. مانند این که دفینهای از زیر خروارها خاک بیرون آمده باشد. تک افتادگی مرموزشان تضاد خیره کنندهای با شلوغی بی انتهای «امروز» می باید. گذشته ای که برای آدمیان اکنون و در شرایط اکنون کشف ناشدنی می ماند. این جدایی و فاصله میان گذشته و حال بکبار دیگر در پایان این اپیزود جلوه گر می شود، زمانی که دوربین از نماهای بسته تر و نامشخص اتومیلهای پشت راهبندان به نمای دوری عقب میکشد که نشان میدهد مکان راهبندان، خیابانهای کنار آمفی تئاتر رم است. بنایی که با نور مرموزی که روزنه های چهار گوشش را از درون روشن کرده می درخشد. در حالی که صداهای درهم آرام آرام بایین تر می آبند، دوربین به تدریج روی نمای آمفی تئاتر زوم می کند و بعد این نما مثل پایان تمام اپیزودهای فیلم «فید» میشود؛ فیدی که در فیلم مانند پرانتز حکایتها و مشاهدات گونا گون فیلم را می بندد. تمهیدی فاصله گذارانه که با آگاه کردن ما از

فرا رسیدن زمان جمع بندی احساسها و برداشتهایمان از یک اپیزود، نقش خود را ایفاء میکند.

باز هم این که فلینی استاد خاطره است که معلومات عمومی بهشمار میآید ولی همانند مشاهدات معاصرش که بیاعتنا به اهمیت ظاهری، از چیزهای معمولی نقشی عظیم میافکنند، مصالح خاطرهسازیهای او هم صحنههایی از زندگی روزمرهٔ مردم، مشغولیتهای مبتذل و تفریحات عامیانه است. فیلمساز درون فیلم، در پاسخ جوانان کنجکاو و مصاحبه گران سمجی که میخواهند برداشت او از رم را از زبانش بشنوند، علائق اصلی خود را، که جایی دور از هیجانهای سیاسی ـ اجتماعی پنهان شدهاند برملا میکند. تصویر کردن یک شوی واریته در بارافوندا حدود سی سال پیش از این یعنی زمانی که ایتالیای آرام و پرنور کنونی (که در مقدمهٔ قبل از این اپیزود میبینیم، با دخترکی رها و شادکه به دنبال توپش می دود و توریستهایی که به دیدار شهر غرایب آمدهاند) در کار نبود و «داغ» جنگ بر پیکر مردم دیده می شد. به جای این که جنگ را با حضور فیزیکی مستقیمش دریافت کنیم، تمام حال و هوای زمان و مکان در سالن نیمه تاریکی خلاصه می شود که مردم خسته و بی حوصله را در خود جای داده است. مردمی که تلافی هایی را که باید سر دولتمردان و جنگ افروزان درآورند، متوجهٔ مشتی هخرپیشه و دلقک دنبال لقمهای نان کردهاند. آنها هیچ چیز ناخوشایندی را تاب نمی آورند. تنها جایی از نمایش که همگی را واقعاً مجذوب کرده و به احترام وامی دارد، خوانندهٔ خوش صدایی است که می خواند «تو مایهٔ شادی دل منی ...»، مرد ظاهرالصلاحی که می توان حدس زد باید آدم منظاهر و پرتکبری باشد می کوشد داعیهٔ حیثیت «هنر» نهفته در این خوانندهٔ مستعد را در مقابل این نمایشهای مبتذل پیش بکشد «چقدر، هنر نزول کرده ... من برای او متأسفم». او معتقد است که واریتهٔ حاضر چیزی میان سیرک و فاحشه خانه شده (هر چند که به خاطر کاربرد کلمهٔ اخیر مجبور است عذر روشنفكرانه مضحكي بتراشد: اينكه پروست مرتب آن را به كار ميبرد). اما دفاع در اساس موجه او در برابر این زمینهٔ به خصوص محلی از اعراب ندارد، چراکه ادعایی است خارج از زمان و مکان و متظاهرانه. اولاً می توان پرسید که اصلاً چرا خود او به تماشای چنین مضحکه ای آمده و دل هم نمی کند (مگر اینکه او را هم در دنبالهٔ روشنفکر نماهای هدف طعنهٔ فلینی درنظر آوریم که رسوایی و ابتذال را تحقیر می کنند در حالی که خود غرق آن شده اند. مانند مارچلوی زندگی شیرین که از محل برملا کردن جنجالهای عاشقانه نان می خورد و خودش هم به همان بی بندوباری طعمه هایش عمل می کند) و ثانیاً او متوجه نقشی نیست که این نمایش سبک و عامیانه به عنوان پاسخی به نیازهای برآورده نشدهٔ عامهٔ مردم ایفاء می کند. مردم گرفتار تنگنای زمانه شاید بتوانند به این رؤیا دلخوش کنند که تا ابد می توان در این سالن کوچک ماند و به تمام وحشت دنیای بیرون، دنیای جنگ و می توان در این سالن کوچک ماند و به تمام وحشت دنیای بیرون، دنیای جنگ و را با مسخره کردن آنها ارضاء کرد. هنر به مفهوم واقعی خود در چنین شرایطی جای چندانی ندارد. فرمولهای ساده کارایی بیشتری دارند. مثلاً تقلید از نمونههای آمریکایی در مورد جوانی که ادای فرد آستر را درمی آورد (اشاره ای به محبویت آمریکایی در مورد جوانی که ادای فرد آستر را درمی آورد (اشاره ای به محبویت او در این دوره که بعداً در جینجر و فرد اصلاً پشتوانهٔ داستان فیلم می شود).

رابطهٔ دوطرفه و متقابل میان صحنه و مخاطب در اینجا یادآور نظریههای فاصله گذاری در هنرهای نمایشی است و بهویژه شاید برخی تمهیدهای تئاتر مدرن را تداعی کند. می شود هم حدس زد که نمایش «زنده» فلینی هجو نمونه هایی خاص باشد. در هر حال تردیدی در عوامانه و غیر «هنری» بودن رابطه وجود ندارد. تماشا گران حوصلهٔ مرد کوتاه و چاق و بی استعدادی که پانتومیم بی مزهای را اجرا می کند، ندارند. یکی از حضار سیگارش را با شمعهای سه مرد خوانندهٔ بزک کرده روشن می کند و همه از دیدن گروهی زن رقاص به هیجان می آیند. با این حال همین تماشا گران قدرت تشخیص سره از ناسره را هم دارند. ترانهٔ غمگین خوانندهٔ جوان برای لحظهای می تواند به افکار و ذهنهای پریشان تکاتی بدهد و از ورای دلقک بازی و لودگی، رگههای مهر و تأثری انسانی را ظاهر کند.

فلینی ناهمگونی تماشاگران را نشان می دهد که البته ظاهراً هدفی مشترک یعنی سرگرمی را دنبال میکنند، متعلق به طیفهای گونا گون اجتماعی هستند و به ضرورت گردهم آمدهاند. اوباش و اراذل کنار آدمهای خوددار و متبن تر جای گرفتهاند و اغلب به خود آزادی هرکاری را میدهند. چند پسر مزاحم، مرد بسیار چاقی را که مدام چرت میزند با آزار خود به سنوه میآورند. زنی با بی خیالی میگذارد بچهاش کف سالن ادرار کند و صدای زن دیگری را درمی آورد. به موازات نمایش روی صحنه، نمایش جالبتری در میان حاضران در جریان است. دورین فلینی مدام بین این دو در حرکت است و ما در تمام مدت بیرون نمی رویم، در فضای خفهٔ سالن میمانیم و ناظر این مضحکهٔ کوچک میشویم که گویی فلینی میخواهد آن را آینهٔ مضحکهٔ بزرگتر تمام بشریت کند. او به چنین صحنههای بلندی اعتماد تام دارد. صحنه هایی که به او امکان مانور می دهند. در عین حال که اساس شیوهٔ او یک فراخوان تئاتری است ـ با شباهتی بسیار به سنت موزیکال آمریکایی که در آن در بسیاری از صحنه های آوازی درون سالن نمایش و در جایگاه تماشاگران قرار میگیریم ـ راه و رسم کارش از تئاتر فاصلهٔ بعیدی دارد. بین جزئیات ظاهراً بی هیچ آدابی و ترتیبی پرسه می زند ولی در نهایت با این هدف که تصویری کلی را بسازد؛ تصویر کلی گروهی که به رؤیای ارزان و دمدستی پناه بردهاند. اگر رضایتشان جلب شده باشد، حتی عرق ملی گرایانه شان هم به جوش مىآيد، مثل وقتى كه خبر موفقيت نظامي فاشيستها آنها را به هم آوايي با سرود خوانندهها برمی انگیزد. نورهای تند و خیره کننده صحنهٔ نمایش و رنگ لباسها زننده و جلف جلوه میکنند چراکه در آن سو با شرایط زندگی تماشا گران همخوان نیستند و البته با تمایلاتشان چرا فلینی این واقعیت راگوشزد میکندکه باید پسند عامه را دور از زندگی جاری آنها جستجو کنیم.

صدای آژیر خطر خاتمهٔ «نمایش» را اعلام میکند. سکوت را مستولی میگرداند و تاریکی را بهجای نور مینشاند. در پناهگاهی که آدم را به یاد دخمههای باستانی ساتیریکون میاندازد همه در کنار هم باید به عاقبت کار خود

بیندیشند. زنی که شوهرش در جنگ است و خودش با آرایشی غلیظ روی صحنه کار میکند چنان راحت و بیمقدمه با بغل دستیش گرم میگیرد که کاملاً طبیعی مینماید (نیاز کابیریا برای با دیگریبودن را به یاد آوریم). فاشیست متعصبی انگار می خواهد با چراغ قوهاش مانند یک بازجوی رژیم خائینن را شناسایی کند، ولی همگی در نهایت در دام یکسانی افتادهاند. در دام نظامی که مردم را برای مقاصد خود لازم دارد، اگر چه با آنها بیگانه است. فلینی قابلیتهای نمای دور را با قدرت تمام محک میزند، چنان که در عروسی گرادیسکا در پایان آمارکورد او در صحنه دخالت نمی کند و به احساس ذاتی و دروئی آن اعتماد دارد. در پایان آمادکورد نمای دور حسرتی عمیق را به خاطر دوری خاطرات و در ضمن اجتنابناپذیری رویداد جاری صحنه که درواقع پایان رؤیاهای کودکی راوی را نشان میزند ـ برمیانگیزد. حس اندوهی را القا میکند که به سادگی توجیه پذیر نیست. شاید صرف دیدن آدمها در نمای دور، نداشتن امکان دسترسی به آنها یا دیدن اینکه چقدر از دور کوچک و ضعیف و تابع چرخهٔ بیامانِ زیستن بـهنظر میرسند دلیلی کافی باشد. در رم تکان دهنده ترین نمای فیلم از این گونه است. زنی از عمق تصویر و از زیر یک پل دوان دوان پیش می آید، چنانکه گویی از دهلیزی طویل به درآمده است. از سوی مقابل او هیکلهایی واردکادر می شوندکه انگار به پیشباز زن هراسان آمدهاند. زن خبر ویرانی خانهٔ آلبرتو ـ طی بمباران ـ را آورده است. حالا این آلبرتوست که در جهت مخالف او بهسوی مکان فاجعه و عمق تصویر، به درون آن دهلیز طویل می دود. زن که گویی از رمق افتاده به دیوارهٔ تونل تکیه کرده است. صحنه با ضدای آژیر مجدد خطر پس از خروج مردم از پناهگاه آغاز شده بود و اینک صدای ممتد آژیر وضع عادی است که به گوش می رسد. ولی وضع برای آلبر تو و بسیاری دیگر چون او عادی نیست. فاجعه به آرامی و پس از ستاندن قربانیانی تازه پایان یافته، صبح دمیده و روزی دیگر در شرف آغاز است. ولی جنگ هنوز نمام نشده...

پیوند میان گذشته و حال همیشه از راه قیاس عینی ممکن نیست. شاید رم

زمان جنگ را بتوان بازشناخت ولی در مورد رم باستان چه می توان گفت؛ چه شاهد و مدرکی در کار است. فلینی در ساتیربکون مدارک زندهای رو کرد. به آن نقش پایانی روی دیواری نیمهویران جان بخشید و به گشت و گذار درون آن پرداخت. در رم چشمانداز دیگر این قدر هم روشن نیست. جهان امروز فاصلهٔ بعیدی از دوران باستان گرفته. دیگر نمی توان نقشهای دیواری را زنده کرد، حتی خود نقشهای بیجان نیز به نحو اجتناب ناپذیری محکوم به محو و فنا هستند. عملیات مترو قرار است چهرهٔ جدیدی به رم بدهد، ما همراه کارگران به قعر زمین می رویم؛ پایین تر. دوربینی که روی ریل واگنها پیش می رود به دوربینی پیوند می خورد که لابه لای بایگانیهای متروک یک اداره انگار دنبال نشانی از زندگی می گردد. خانه ای را می بینیم که انگار زیر سطح تونل قرار گرفته و سقف و دیواره هایش هنگام عبور واگنها می لرزند. یعنی زندگی در رم تا این لایه های زیرین هم ادامه یافته است؟

در زیرزمین انگار فضای فیلمی علمی -خیالی برایمان زنده می شود. ردیاب بزرگ مثل یکی از تجهیزات سفینه های فضایی که حضور موجودی بیگانه را هشدار می دهند، پشت سر هم علامت می فرستد. جویندگان مغازه ای را کشف کرده اند که تنها حائل آن با جهان کنونی دیواره ای نازک است. آدم به این فکر می افتد که شاید با اشکال جدیدی از حیات روبه رو شده است و این فضانوردان زیرزمینی در تردید برای انجام این رویارویی گرفتار آمده اند. آنها می دانند که اگر باستان شناسان را خبر کنند کارشان متوقف می شود. بین ادامهٔ کار برای امتداد قلمرو جهان متمدن و احتیاط برای حفظ یادگار جهان پیشین، اولی را انتخاب می کنند. متهٔ حفاری بزرگ مانند قاتلی بی رحم به جان دیواره می افتد. صدای یکنواخت کار مته هماهنگ با تمهید کم و زیاد شدن نورها و قطع میان چهره ها تعلیقی عمیق می آفریند. پای آدمیزاد کم کم به سیاره ای مدتها متروک مانده باز می شود.

پیش از ورود انسانها به درون دخمه می رویم. به ما این فرصت داده می شود تا

دقایقی پیش از آنها منظرهای شگرف را ببینیم. دیوارها، سقف و حتی کف حوضجه ها ير از فرسكها بي است كه ما را به ياد ساتير يكون مي اندازد. در خلوت و سکوت مطلق درون دخمه نقشها «زنده»اند، نگاه میکنند، درکنار هم هستند و انگار در انتظار چیزی، تغییری، رویدادی بزرگ و حیاتی. این فقط می تواند کار یک جادوگر باشد، ولی جادوگری که ظاهر چشمه هایش بس ساده و طبیعی است. انگار نقشها آدمهایی زنده اند که دو هزار سال پیش طلسم شده اند. انگار تمام محتویاتشان که در گذشته زنده و در حال حرکت بودند، یکباره خشک شدهاند، مثل یک مجسمه و بعد به درون نقش دیوار خزیده و همانجا هم ماندهاند، هنوز هم نوع دیگری از زندگی که برای ما قابل دریافت نیست جریان دارد. حیاتی که در معرض خطر انهدام قرار دارد. صدای منه واضح تر و واضح تر می شود و انتظار ما به همراه نقشها تشدید. کاوشگران پا به دخمه میگذارند. چند لحظهای شوک این تقابل برای آنها (و ما هم) غیرقابل هضم است. کم کم آنها نیز مثل ما پی میبرند که فرسکها زندهاند. یکی از آنها میگوید «بهنظرم به ما نگاه میکنند». نور چراغهایشان به هر سوکه میگردد، خود را در محاصرهٔ نگاهها مییابند. ماشین زمانی ناگهانی و پیش بینی نشده بکار افتاده است. فرسکها ناپدید می شوند. هوایی تازه که صفیرکشان از بیرون می آید تقدیر محتومشان را رقم می زند. کشف و عیان شدن آنها تنها می تواند به معنای مرگشان باشد. آنها به موزه ها و نمایشگاهها تعلق ندارند. برایشان جایی در این شهر پر تب و تاب که آثار باستانی آن دیگر مصارف توریستی یافتهاند وجود ندارد. هیچ صحنهای در سینما تمیشناسم که چنین خیره کننده محو خاطرهٔ بشری و نشستن غبار زمان را به تصویر درآورده باشد.

در رم مدرن و روی پله های همان آثار باستانی اینک محصور در میان بناهای شاخص معماری امروزی جوانانی را می بینیم که نمی خواهند نه به گذشته و نه به آینده بیندیشند. آنها تصویر گروهی کثیر از هم نسلان و در نتیجه زندگی زمانهٔ خود هستند. راوی آزادی، خود برفراز این بناهای معظم و زمانی پس شکوه لذت می برند، از این که مجبور نیستند به قید و بند هیچ شکل قراردادی زندگی تن دهند.

راوی به یادمان می آورد که عشق همیشه چنین آزاد نبوده، چنین بی محابا نوع زندگی را تعیین نمی کرده و چنین معنای گسترده و نامحدودی نداشته. او به یادمان می آورد که نسل خودش در جستجوی آن سر از عشر تکده ها در آوردند و البته آن را بنا به چبر زمانه نیافتند.

و باز به زمان جنگ می رویم. از کنار کوچههایی می گذریم که شعلههای آتش رو به خاموشی گوشه و کنارشان دیده می شود و فضایی مرده و طاعون زده را می آفریند. دوربین بار دیگر طی حرکتی مداوم فضا را از مجموع نماهای مجزا و غالباً تفسیرنا پذیر می سازد؛ مثلاً آینه های جلوی رستورانی که داخلش دختر بچهای غالباً تفسیرنا پذیر می سازد؛ مثلاً آینه های جلوی رستورانی که داخلش دختر بچهای لی لی کنان بین میزها پس و پیش می رود و در مرد که ردینی از گوشتهای خام را به چوب کشیده اند و می برند. توی کوچهای کثیف با دیوارهایی چرک و نمای بد کمد و دستشویی مستعملی به امان خود افتاده اند. کسی را با دیگری کاری نیست. هر چیز و هر کس برای خودش روزگار می گذراند. ولی صدای آوازی آشنا ما را به خود می آورد نه، اینجا بیغولهای پرت و ناشناخته نیست. این یک روی دیگر چهرهٔ چندگانهٔ رم آشنای ماست و آواز همان آوازی است که آن زن خانه دار در اوایل فیلم می خواند.

در میان این دلمردگی و سکوت، سربازان به عشر تکده ها پناه می برند. در آنجا سرانجام جمعیتی کثیر را می باییم که در کوچه ها دنبالشان می گشتیم و نمی دیدیم. و برانی و جنگ آنها را به راهروها و سالنهای خفه و محصور رانده و زنها را به روی آوردن به آن «قدیمی ترین حرفهٔ عالم». همه چیز حال و هوای یک مسابقهٔ ورزشی را دارد که در آن شرکت کنندگان رژه می روند و غریو تحسین برمی انگیزند، می ترسانند یا شگفت زده می کنند و صدای مکرر زنگها درآمیخته با فریادهای دعوتگرانه، قضا را به سرسام می رساند. مانند رنوار برای فلینی وجود مرزهای طبقاتی و در عین حال ماهیت صرفاً قراردادی آنها همواره جالب بوده است. نشان دادن وجوه تشابهی که برخلاف سعی طبقهٔ برتر در متمایز کردن خود در نهایت میان آنها و طبقهٔ فرودست قابل تشخیص است. مقایسه ای با یک

عشرتکدهٔ لوکس و مثلاً درجهٔ یک را مطرح میکندکه پرنورتر و تمیزتر است و درودیوار قشنگ تری دارد. همین طور فضای دلباز تری، به جای یله آسانسور دارد، مشتریانش سر و وضع بهتری دارند و تا حدی هم منظم تر است و باز در آنجا موقعیت عشر تکدهٔ پست و دون پایه را تکرار میکند نمایشی اساساً یکسان که بر دو صحنهٔ ظاهراً متفاوت اجرا می شود. راوی مجذوب یکی از زنهاست که سلطهٔ محسوسی بر سایرین دارد. درواقع مجذوب یکی دیگر از وجوه غرابتی که رم نزد این شهرستانی محجوب و ساده دل دارد. ولی زن خود به رم تعلق ندارد. او نیز شهرستانی دیگری، گمشده در این شهر بی دروپیکر است؛ اهل سانتاماریا لابرونا نزدیک پمپی، عکس پسرش را نشان میدهد که گویی چکیدهٔ تـمام آرزوهـای گمشدهٔ اوست. کنار پنجره می رود و با سکوت اندوهباری به بیرون نگاه می کند. راوی دلش می خواهد از این رابطه آن عشقی را تأمین کند که در طلبش بود، ولی احتمالاً خودش هم مى داند چنين چيزى ممكن نيست. كه آدمها تا چه حد در بند شکل تعیین شده برای زندگیشان اسیر هستند. صدای آواز ترجیع بند فیلم دوباره از جایی به گوش می رسد و خاطرهٔ معصومیت را زنده میکند. خاطرهٔ تصویری ذهنی که زمانی هرکس از رم داشته و در نهایت با واقعیت وفق پیدا نکرده. راوی بیهوده می کوشد راهی برای ادامهٔ این رابطه بیابد و زن با لبخندی خوددارانه ـ در عین وقوف به ناممکنی این تصمیم ـ به عالامت رضا سر تکان می دهد. «فردا؟ ىس فردا؟».

به همراه دوربین به سراغ گوشهٔ دیگری از تاریخ می رویم نزد رمیهای اصیلی که برای شیوهٔ زندگی خود ارزش قائل بودند و آن را یگانه شیوهٔ ممکن می پنداشتند و همان لذتی را از آن می بردند که دیگر آدمهای فلینی از انواع دیگر و بی تکلف تر زندگی می برند. دوربین با احترامی درخور وارد عمارت بزرگی می شود و صدای راوی می پرسد: «هرگز از پرنسس دومیتیلا چیزی شنیده اید؟ نسلهای پیش از او اینجا زندگی می کردند و حالا او اینجا تنهاست». در تاریکی محض سالن تابلوهای کاردینالها و اصیل زادگان یکباره از دیوارها بالا می روند. انگار بی مدد هیچ نیروی

«خارجی بیدالمی کنند. زمان نبش قبر تاریخ فرارسیده است. صدای دومیتیلا شنیده بیدوریی پیدالمی کنند. زمان نبش قبر تاریخ فرارسیده است. صدای دومیتیلا شنید می شود الاسالواتوره ا دومینیکو انشنیدید! او آمده است»، و بعد چهره اش را می بینیم بیا توری شیاه راوی صورت، سیگاری در میان انگشتان و دستخوش این توهم این توهم بیزرگ که هیخ چیزاعوض نشده، زمان سپری نشده و در اطرافش اوضاع مانند سابق بیرورگ که هیخ چیزاعوض نشده، زمان سپری نشده و در اطرافش اوضاع مانند سابق می این در خانه اش برپا می کرده و در آن از گردهم آمدن نجیب زادگان و سراوران کلیسا به اوج شعف و رضایت می رسید. از دل تاریکی نجیب زادگان و سراوران کلیسا به اوج شعف و رضایت می رسید. از دل تاریکی بخشند. دومیتیلا به آرزویش رسیده: «او اینجاست».

به میهمانی آبا و اجدادی دوباره احیاء می شود و دومیتیلای اینک سالمند، از بودن در میان چهره و لباسها و آداب و گفت و گوهای آسنا احساس راحتی فی کند. به غینوان می کوشد از چیزی فروگذار نکند. پاپ دست محبت بر سر و گوش فرزندان بنجها می کشد و با همه خوش و بش می کند. چهره ها هر از گاهی در سایه فروس می روند و نور صحنه هیچگاه آن قدر زیاد نیست که این جلوه رؤیاوار را بخشوس کندی خدمتکاران با ادب و نظم به پذیرایی مشغول هستند و میهمانان خشنون از این که باز دیگر فرصت شرکت در ضیافتی باشکوه را یافتهاند؛ یادآور گردهمایی های ارواح در «رقص مردگان». فلینی به راستی نیز دست به احضار از و این بازواج زدو و این ارواح در «رقص مردگان». فلینی به راستی نیز دست به احضار او بازیاد فروی هی آبی جادو و جنبل است و اگر می خواست دوباره از نو زندگی کند، یه آبین حرفه روی می آورد.

الهومیتیلاً ترجیح میدهد در چنین دنیایی زندگی کند یا بهتر بگوییم زندگی براههومیتیلاً ترجیح میدهد در چنین دنیایی زندگی کند یا بهتر بگوییم زندگی براه با باز در همچنین دنیا به پایان رسیده است. اوج سعادت را هنگامی لمس میکند که محموفتی می شود مکالمه ای خودمانی و صمیمانه با پاپ برقرار کند. هایی که راه برای بهان میکرد و وقتی نبود، یواشکی می رفتم و

آن را سر میکشیدم» و دومیتیلاکه اینها را حمل بر فروتنی و بیریایی روحانی پاپ میکند، میگوید: «باور نمیکنم شما در بچگی هم مقدس بوده اید؛ صدای افکار او حاکی از حسرتی ماندگار برای لذات این دنیای فراموش شده است.

«خیلی وقت پیش بود ... رم من فرق داشت ... مردم به هم احترام میگذاشتند و همه یکدیگر را میشناختند ... دوستی با کلیسا از بین رفته ... چه میهمانیهایی میدادیم ... حس میکردیم در یک نقاشی زندگی میکنیم.»

اریک رُد مینویسد: «می توان گفت که این پناهجویی در دنیای خیال، نشانهٔ افتی در تکامل هنری او، یا پافشاریش بر قالبهای تئاتری نشانهٔ محدودیت استعدادش بود، و این هر دو مورد را کاملاً می توان به اثبات رساند»، ولی عملاً او هیچ چیز را اثبات نمیکند. اگر «تکامل هنری» بهنظر او ادامهٔ همان «گنجاندن جلوههای باروک در چهارچویی نئورئالیستی باشد»، که ظاهراً هست موردی برای بحث وجود ندارد، چراکه نشان میدهد او هم مانند خیلیها محافظه کارانه به آزادی عمل در خیالپردازی بیاعتماد است. بند دوم حکم او که در مورد اغلب فیلمهای فلینی از ساتیریکون به بعد مطرح می شود قابل تأمل تر به نظر می رسد. مشكل بتوان درك كردكه «قالب تئاترى» مورد نظرش يا همان شيوهٔ «صحنه بريا کردن) فلینی و مأموریت دادن به دوربین برای کشف زوایا و گوشه های نامحدود آن چطور می تواند نشانهٔ محدودیت «استعداد» باشد. اینکه او از یک صحنهٔ «تئاتری» دستمایهٔای «سینمایی» می آفریند و از یک نمایش یا سیرک خرواری از مشاهدات و لحظات به ظاهر بی معنی بیرون می کشد که هر کدام احساس جدید و غیرمنتظرهای را برمیانگیزند بیشتر دال بر نامتعارف بودن یک استعداد است تا به تعبیر رد «محدودیت» آن. فلینی در همین دوران ثابت کرد که حتی دوباره مى تواند به فضاهاى باز و وسيع فيلمهاى اوليهاش برگردد، نماهاى دور نيرومند و پراحساس خلق کند، شخصیتهایی بیاندازه سمپاتیک بیافریند، تکنیک پرده به پردهاش را تعدیل و جلوهٔ باروک را هم استتار کند ـ در آمادکورد به این ترتیب رُد فراموش میکند که گزینش قالب از سوی یک فیلمساز بزرگ همواره به اقتضای

منظور هنرمندانهٔ اوست و نه مانند انتخاب فلان مارک یک کالا در فروشگاه.

این «تئاتر نیاکان»ی که در رم می بینیم در دو سطح نمایشی عمل میکند: اولاً نمایشی است متعلق به زمانهای دیگر و قرار است چیزهایی را نشانمان دهد که به خاطر شکاف زمان نمی توانستیم دیده باشیم. به عبارت دیگر تئاتری است که بازیگرانش برای انتقال حس و حال یک زمان مشخص اجرا میکنند. انتخاب این راه از سوی فلینی تمهیدی مؤثر در جهت «فاصله گذاری» مورد نظر اوست. به این ترتیب که او به درون تاریخ نمی رود بلکه تاریخ را مانند اینکه درون یک گوی بلورین باشد به زمان حال میکشاند. حاصل کار بیشتر القاگر تنفسی مـوقتی در زمانهای سپری شده است تا مثلاً بارسازی عینی و روایی آن زمانه و دعوت از تماشاگر به اینکه باور کند این لباسها را به تن این آدمها نیوشانیدهانـد و پشت دكورها به يك خيابان پرترافيك امروزى نمى رسيم. ثانياً نمايش براى زمانهٔ خودش حاوی نشانه ها و دلالتهای مهمی است. سبک باروک اعمال شده در تمام عناصر صحنه که طی مراسم رژه مُد کشیشها هم عرضه می شود و هم حالتی کاریکاتوری می باید کلید این نمایش است. به قول ژد در مورد فلینی: «... همفکری غریزیش با سبک باروک، او را به جنبهٔ تکاندهندهای از شیوهٔ زندگی ایتالیایی مرتبط میسازد. او تلویحاً اذعان میکند که برونی بودن بــاروک، جــلوهٔ متناقض آفرینش نشانه ای مرموز را دارد؛ اینکه در رم بسیاری از ساختمانها یا مردمی که «وی یا و نه تو» را گز میکنند، طوری خود را به نمایش میگذارند که بر دسترسى ناپذيري مآنها مى افزايد. به نظر مى آيد كه اين ساختمانها و مردم، به نحوى ناسوتی، شکوه و جلال پررمز و راز آینهای کلیسایی را تقلید میکنند.»

ترکیب کلی نور صحنه تغییر میکند و در مرکز سالن مسیر بسته ای ظاهر می شود که قرار است رژه روی آن برگزار شود. ارگی بزرگ با دو نوازندهٔ سیاه پوش به ترنم درمی آید و نواهای جادویی نینو روتا را در فضا پخش میکند. حضار با شوق و شیفتگی به تماشای مجموعه ای خیره کننده از کارهای طراحان لباس می نشینند. لباسهایی که برای «خادمین متواضع و دیندار و بی توقع کلیسا» در نظر گرفته

شدهاند. این تخیل نبوغ آمیز فلینی است که می تواند یک فستیوال مد امروزی را الگوی نمایشی کلیسایی قرار دهد تا به این نتیجه برسد که در نهایت کلیسا هم همانقدر برای مظاهر دنیوی ویژهٔ خودش ارزش قائل است که بقیهٔ نهادهای اجتماعي. تنوع لباسها و غرابت طرح آنها رفته رفته از حد متعارف و قابل قبول خارج می شود و توأم با تغییرات تدریجی اما محسوس در نورپردازی و آکوردهای موسیقی به ترکیبات سورثالی منجر میشود که دیگر جز جنبهٔ تزئینی باروکشان (برای بیان همان «دسترسی ناپذیری») کارکردی را نمی شود برایشان متصور شد (برخلاف نمونه های اولیه که مثلاً چنین کارکردی ( هر چند به گونهای هجوآمیز ـ دارند: مسئلاً لباسهای تابستانی و زمستانی ـ لباس اسپورت برای کشیش دوچرخهسوار و یا حتی رولر اسکیت(۱)هایی که کشیشها گویی قرار است با آن مانند ارواح مقدس برای انجام فرایض و وظایفشان به پرواز درآیند ...) شکوه مادی مظهر معنویت می شود. هنگامی که قرار است عالیترین قسمت نمایش یعنی ورود مدل(!) عرضه کنندهٔ لباس پاپ با تخت روانش برگزار شود همگی چنان به خضوع و خشوع افتاده اند که انگار مشغول نظارهٔ نزول اجلال فرشته ای آسمانی هستند.گویی که توانایی روبهرویی با جلوهٔ پرهیبت ملکوتی را نـداشــته بـاشند، صورت را با دستها بوشاندهاند. این یکی بر از نور و برق و تزئینات و جلا، حتی خودِ پاپ را هم از تصور چنین بارگاهی به شگفت میآورد. دیگر شکی وجود ندارد. این هم گونه ای دیگر از همان لذتی است که آدمهای فلینی بدان دل خوش داشته اند. پیوند تاریکی پس از فید این قسمت به فستیوال مردمی در «تراسته وره» همراه با جراغانی خیابانها نکته را تثبیت میکند.

در طی این مؤخره دیگر خط و ربطی را نمی شود تشخیص داد. دیگر کاری جز سپردن خود به اولین موردی که سر راهمان سبز می شود نمانده است. پیدا نیست چه کسی چه چیزی را و خطاب به چه کسی می گوید. دوربین بی هیچ تأکید خاصی مانند عابری به تماشا اکتفا می کند. مردم روی میزها لمیده اند و به خواب رفته اند. صدای آواز قدیمی و آشنای رم را می شنویم. گروهی از جوانان درون میدانگاهی

آواز را سر دادهاند (و مگر بجز آنها کس دیگری آیندهٔ رم را رقم خواهـد زد؟) اشخاص محترم داخل رستورانی نشستهاند. در پسزمینه افردا پلیس میخواهند جوانها را متفرق كنند. در پيش زمينه مردى آراسته آنها را تحقير ميكند: «ولگردهای کثیفی هستند که فقط به عشق ورزی فکر می کنند». دوربین به آشنایی برخورده است. گورویدال نویسنده سرمیزی با رفقایش نشسته و میگوید «رم شهر توهمهاست. كليسا، دولت و سينما همه توهم ميسازند. » آن سوتر سايه مشتزنهایی را میبینیم که جماعتی را گرد خود آوردهاند. سرگرمی عامه پسند دیگری که «لذت» مشاهدهٔ تواناییهای جسمانیشان را بدانها می بخشد و رینگ بوکسی که وسط کوچه برپا شده و از پنجره های منازل هم می توان تماشا گرش بود. باز همان ترانهٔ قدیمی را با نوای نی می شنویم. شب عمیق تر می شود. آدمها یکی یکی و دو تا دو تا از هم جدا میشوند. ریخت و پاش جشن، خیابانها را بدمنظرتر از همیشه کرده است. همه میروند تا بخوابند. فقط فوارهها همچنان بیدارند. سایه های روی دیوار مال کیست؟ این یکی که آنامانیانی است. همان که در فیلم رم، شهر بیدفاع روسلینی تیر خورد و وسط خیابان نقش زمین شد. فلینی پشت دوربین و دم در خانه مانیانی می پرسد: «می تونم ازت سؤالی بکنم؟» ولی زن بازیگر الان حال و حوصله ندارد و با لبخندی موذیانه در را به روی دوربین مى بندد. سكوت حاكم مى شود. آيا تمام رم به خواب رفته است؟ صداهايى به گوش می رسد. دسته ای از موتورسوارها می آیند. تند و تیز و پر سر و صدا، گویی مى خواهند شهر خالى از جنبنده را فتح كنند. نور چراغهايشان چشم را خيره مىكند. تمام آثار باستانی و بناهای معظم را دور میزنند. منظرهها و مجسمهها و فوارهها را پشت سر میگذارند. شاید میخواهند نشان دهندکه از این معماری سنگی سایهٔ گسترانیده بر شهر هراسی ندارند. شاید آزادی خود از این شهر و تمام متعلقاتش را اعلام میکنند. این گمان وقتی تقویت میشود که پس از عرض اندام پرخروششان از شهر خارج می شوند و در بزرگراهی که به سوی مناطق خارج از شهر امتداد دارد پیش تر و پیش تر می روند. شاید در جستجوی عرصه هایی هستند که در آن بتوانند

همانی باشند که میخواهند. ما نمی دانیم. آنها را از نزدیک نمی بینیم فقط شوری انرژیشان را احساس می کنیم. وقتی نورهای صحنه کم کم به خاموشی می گرایند، دیگر در آن رمی که در طی فیلم ساکنش شده بودیم، نیستیم، ولی خوب می دانیم گرار رم تنها یک اسم نیست بلکه بیانگر تجلی زمینی ابدیت است.

و ابدیت کلید معمای وسوسه انگیز این سفر است. سفر اصلی تا پایان عسمر فلینی ادامه داشت. و پس از آن تا پایان سینما ادامه خواهد یافت. سینما زند خواهد ماند هر چند که پیشگویان مرتب از مرگش خبر دهند، غافل آز آنکه این هستیم که دیر یا زود خواهیم مرد.





## فیلم به عنوان خاطره آمارکورد (۱۹۷۳)

🗖 ملسنت ماركوس

رمانی که آمارکورد فلینی براساس آن ساخته شده، با شعری دوست داشتنی به گویش محلی ریمینی شروع می شود. در این دو قطعهٔ کوتاه، فلینی «حال» و «گذشتهٔ» سفر خیالیش را در طول زمان جای داده است:

به یاد می آورم می دانم، می دانم وقتی مردی پنجاه ساله شد دستهایش همیشه پاکند. من دستهایم را روزی چند بار می شویم. اماگاهی دستهایم را نا پاک می بینیم در آن هنگام است که

روزهای آزاد کودکیم را به یاد میآورم.

و فیلم با رقص «مانین» در هوای بهاری شهر زادگاه فلینی شروع می شود. این تقابل میان دستها ("مانی" به زبان ایتالیایی) در شعر و تصویر "مانین" در ابتدای داستان، نشان دهندهٔ منطق بوالهوسانه و اختیاری خود خاطره است. و همین پلهای ارتباطی شاعرانه است که بافت پیوندی فیلم را تشکیل می دهد و صحنه های پیاپی فیلم را به هم می چسباند ـ درست همان طور که ذهن تصاویر پراکندهٔ خاطره ها را به هم پیوند می زند. بنابر این، فلینی نشان می دهد که در ساختار ضمیر خودآگاه انسان، چیزی مشابه عملکرد سینما وجود دارد، و عنوان فیلمش آماد کودد هم (به معنای «به یاد می آورم») تفسیری بر ماهیت این رسانه است.

فیلم راجع به تسمام انواع خاطرههاست: اتوبیوگرافیک، تاریخی، ادبی، سینمایی. فلینی به کمک تبتای موطلایی و ورزشکار، دوران نوجوانی خودش را در سالهای دههٔ ۱۹۳۰ در شهر ریمینی زنده میکند. زندگی بحرانی خانوادهٔ تبتا، مرکز احساسی فیلم است. پدر خوش قلب خانواده، سینبور آمدثو، نظارت دقیقی بر مادر مظلوم تبتا (میراندا)، پدربزرگ پر طمطراقش، عمو لالوی تنبل و بودو پسر آتشپارهاش دارد. شهر تبتا هم به یکی از شخصیتهای فیلم بدل می شود و این احساس را به تماشاگر می دهد که یکی از ساکنان دنیای خاطره های قلینی است. در همان شروع فیلم در مراسم سائیانهٔ «جادوگر سوزی» که در بهار برگزار می شود - با تمام مردم شهر آشنا می شویم و از همان ابتدا حس می کنیم که این شهر و مردمانش را می شنامیم. و درواقع، در ترانهٔ خداحافظی با لاگرادیسکا، زیبای سالخوردهٔ شهر، در بحشن عروسیش که همه مدتها انتظارش را کشیده اند، شهر در مرکز خاطرات قرار دارد:

وقت خروب که خورشید افول میکند و تو را در جایی دور افتاده مییابد که کنار آتش خانهٔ یک غریبه نشستهای و قلمرو قلبت دوست دائستنی ترین جای جهان است و ما می دانیم که قلمرو قلب لاگرادیسکا به گذشته تعلق دارد، چراکه او به دنبال شاهزادهٔ رؤیاهایش به سرزمین دوردست باتی پاگلیا می رود. گذشته برای او، در دیوارهای شهر زادگاهش خلاصه می شود. شهری که پیش از این، دوران طلاییش را پشت سرگذاشته است ـ دوران باشکوهی که مسلماً سپری شده است.

این شخصیت دستجمعی (شهر ربمینی) هم برای خودش خاطراتی دارد. گذشتهٔ تاریخیش را مدام از طریق راهنمایی میشنویم که بهطرز مشکوکی شبیه خود قلینی است. وقایع نگاریش از سرمنشاء تیره و تار ماقبل تاریخ شروع میشود. «زمان تولد این شهر، در دل غبار زمان گم شده است.» و بی هیچ واهمهای، ندای اعتراض دستجمعی بچه ها را نسبت به درس تاریخ خودش می پذیرد.

این هم یکی از مشخصههای طبیعت بی نزاکت اهالی اینجاست که همخونی رومی در رگهایشان جاری است و همخونی سلتی ... خیلی از نوابغ تاریخ، در وصف این سرزمین و فرزندان بی شمارش ـکه کمکهای شایانی به هنر، علم، سیاست و مذهب کرده اند ـ شعر سروده اند.

ولی این خودستایی ها به نوعی تحقیر نفس بدل می شود و واکنش بچه ها هم نشاند هندهٔ همین توخالی بودن چنین نطقهایی است که به سخنرانیهای خود موسولینی می ماند. و این، جنبهٔ تازهای به کنکاش فلینی در جهان خاطره ها می بخشد؛ مخدوش کردن گذشته. چراکه فاشیسم، خود خاطرهٔ مقلوب امپراتوری رم است، خاطرهای که از صافی ذهن سزار آن روزهای ایتالیا گذشته است. موسولینی بدون درک درست نیروهای فرهنگی که چنان امپراتوری را ممکن ساختند، به خاطرهٔ ناقص خودش هم خیانت می کند. دود غلیظی که رژهٔ فاشیستها در طول خیابان اصلی شهر را در برگرفته، نشانهٔ تیره و تار بودن افکار فاشیستهاست که ملتی را در گرداب باورهای غلط و پریشان خود غرق کردند.

لاگرادیسکا هم دچار توهم مشابهی است: معادل ارونیک تو هم موسولینی. چراکه فقط با یک خودفریبی واقعی می توان کارابینی یر چاق و بدقواره را که قرار است با لاگرادیسکا ازدواج کند گری کوپر ثانی دانست. فلینی این کعبهٔ آمال

لاگرادیسکا را مظهر میهن پرستی قرار داده تا به ظرافت تمام، مضامین سیاسی و اروتیک فیلم را به هم پیوند بزند. در جشن عروسی آنها، «زندهباد ایتالیا» از دهان داماد نمی افتد.

فلینی گذشتهٔ سینمایی را هم فراموش نمی کند و در لحظات استراتژیک فیلم، به شخصیتهایی مثل گری کوپر، رونالد کولمن و لورل و هاردی اشاره می کند و این اشاره ها در فیلمی چون آمارکورد به هیچ وجه تحمیلی به نظر نمی رسد. سناره های هالیوود جای خود را در ذهن مردم شهر باز کرده اند و این نشاند هندهٔ قدرت سینما برای خلق خاطره ها و اساطیر خاص خودش است. الگوی ستاره های آمریکایی به قدری اغواکننده است که صاحب خوش تیپ سینمای شهر، برای خوش آمد لاگرادیسکا و دوستانش ادای رونالد کولمن را در می آورد. اشاره به لورل و هاردی کار برد ظریف تری دارد و یک جور پیش بینی پایان کمیک فیلم بعد از مرگ مادر تیتا است، همان طورک و هاردی را از پنجرهٔ نعش کش می بینیم و تصویر می گذرند. یک لحظه پوستر لورل و هاردی را از پنجرهٔ نعش کش می بینیم و تصویر این دو کمدین به ما اطمینان می دهد که فیلم پایانی تراژیک نخواهد داشت.

به این ترتیب، ارتباط پیچیدهای میان سینما و خاطره به وجود می آید. فیلم نه تنها خاطره ها را ثبت می کند، بلکه خود خاطره می سازد، همان طور که گری کوپر، رونالد کولمن و لورل و هاردی بخشی از زندگی مردم شهری می شوند که فلینی به خاطر می آورد. بنابر این، آمارکودد در زنجیرهٔ ممتد سینما ـ خاطره ـ سینما، حلقه ای مهم و تعیین کننده می سازد. و وقتی فیلم فلینی بخشی از خاطرهٔ هر کداممان می شود، ما خود آخرین حلقهٔ زنجیر را تکمیل می کنیم.

دنیای آمارکورد، دنیایی قائم به ذات است، مستقل از هر نوع معادلی در واقعیت عینی. کاربرد یک اصطلاح محلی به عنوان نام فیلم، نشاندهندهٔ ویژگی شخصی و منحصر به فرد داستان فلینی ست. همچنین، انتخاب فعل لازم «آمارکورد» (که در زبان استاندارد ایتالیایی باید "io miricordo" باشد) به جای فعل منعدی نشاندهندهٔ یک کنش ذهنی است که به هنگام ورود به جهان خاطره ها

اتفاق می افتد. بنابر این، از همان عنوان فیلم پیداست که فلینی پایبندی چندانی به اصالت تاریخی ندارد، و به ما می گوید که فیلمش به دنبال ثبت جریانهای ذهنی خودش است، نه وقایع جهان بیرونی. و خودداریش از ثبت دقیق مکان و زمان (یک جایی "بیرون ریمینی" یا "روزی" از دههٔ ۱۹۳۰) هم فیلم را بیش از پیش، از قلمرو هر نوع تجربهٔ عملی خارج می کند. جی کاکس، منتقد سینمایی مجلهٔ تایم، در مورد ابهام تاریخی آمادگورد می نویسد:

ظاهر لباسها، بحثهای سیاسی و فیلمهایی که آدمهای توی فیلم ۱۹۳۰ به تماشایشان میروند، زمان وتسایع را در اواخر دههٔ ۱۹۳۰ تشبیت میکند، ولی کوچکترین اشاره یا رجوعی می تواند آن را بیست سال به عقب یا جلو ببرد. در مورد زمان وقایع، هیچ مرز مشخصی وجود ندارد.

ولی همانطور که به نظر می رسد قلبنی داستانش را در چند دهه از تاریخ بسط می دهد تا به زمان مشخصی اشاره نکند، همزمان تمام این بستر تاریخی را در یک چرخهٔ کامل قصول مختلف سال به نمایش می گذارد. بنابر این، آمادکورد با متمرکز کردن تمام ماجرا در یک سال «خیالی»، جریان خطی تاریخ را به مبارزه می طلبد. فیلم با بهار شروع می شود و در بهار هم به پایان می رسد، و هر کدام از قصلها لحن و مضمون خاص خود را به همراه می آورد و قلینی به کمک این چرخهٔ سالانه، گستردهٔ کاملی از ژانرهای ادبی را به رخ می کشد. سکانس افتتاحیه در بهار طنزآمیز است، با تصاویری زیبا از شیطنتهای بچههای مدرسه. تابستان رومانتیک است و داستانهای تکه تکهٔ لاگرادیسکا را دنبال می کنیم. پاییز - آنجا که خانواده، عمو داستانهای تکه تکهٔ لاگرادیسکا را دنبال می کنیم. پاییز - آنجا که خانواده، عمو تئوی دیوانه را به گردش در بیرون شهر می برند ما لحنی کنایی دارد. زمستان، با مرگ میراندا، تراژیک است و بهار با عروسی لاگرادیسکا و کارابینی بر، پایانی مرگ میراندا، تراژیک است و بهار با عروسی لاگرادیسکا و کارابینی بر، پایانی

فلینی به گذشتهٔ سینمایی خودش هم رجعت میکند. تصاویر زیادی از فیلم ما را به یاد فیلمهای قبلی او می اندازند، مثل تصویر عظیم سر موسولینی که از ترکیب گلها ساخته شده، و یادآور "illestone" در فیلم ولگردهاو کنستانتین ساتیریکون است. فلینی برای نمایش تصویر غول آسا و دوبعدی چهرهٔ دیکتاتورها، فرمول بصری خاصی خلق کرده بود. مرد موتورسواری که در لحظاتی غیرمنتظره از خیابانهای شهر میگذرد، یادآور زامپانوی جاده و خانهٔ سیار پشت موتورسیکلتش است. لاساراجینای هشت و نیم، اونوتئای ساتیریکون و زنان بدکارهٔ شبهای کابیریا در زن توتون فروش فیلم دوباره تجلی پیدا میکنند. جوانهایی که در خیابانهای شهر و کافهها پرسه میزنند، بازماندگان ولگردها را به ذهن میآورند و گراند هتل فیلم، قصر باشکوه چشمههای آب گرم هشت و نیم را به یاد میآورد. این مایههای تکرارشونده، برخلاف نظر جان سایمون ـ که آنها را نشاندهندهٔ فقر قوهٔ تخیلی می دانید ـ نشانهٔ توانیایی فلینی برای بازسازی تصاویر ذهنی قبلیش در پسزمینههای تازه و متنوع است. برخلاف سایمون، جی کاکس این بازی فلینی با مضامین خاص را قابل ستایش می داند:

چیزی که هر بار بسیاد متفاوت و قابل توجه است، مسحکم تر شدن لحن و عمق احساس است، که کنکاش دوبارهٔ هنرمند در قلمروهای ذهنی گذشته اش را نشان می دهد.

آنجا که سایمون پیشنهاد می کند نام فیلم را به این شکل اصلاح کنیم: «به یاد می آورم، دوباره بکار می گیرم، باز دوباره به کار می گیرم، تا جایی که دیگر یادم نیاید که چه چیزی را دارم دوباره بکار می گیرم»، نشان می دهد که اصولاً مبحث فلینی را درک نکرده است. چرا که این رجوع به آثار گذشته، تکرار بیهودهٔ همان دستمایهٔ قبلی نیست، بلکه لایهٔ تازهای به این داستان فلینی دربارهٔ خاطره می افزاید، چرا که به تماشا گر نشان می دهد که چگونه به یاد آوردن فیلمهای گذشته، تصاویر فیلم تازه را خلق می کند. وفاداری فلینی به کارنامهٔ سینماییش، به آثار او تمامیت و استقلال می دهد و انتظار تماشا گر را هم برای انسجام این دنیای غریب برآورده می کند.

فلینی با استفاده از چند تصویر انتزاعی برای نقطه گذاری فیلم، ماهیت منقطع

خاطره را هم تشریح می کند. طاووس کنستا بدیع ترین نمونهٔ این نقطه گذاریهاست. نمونهٔ دیگر، ورود کشنی اقیانوس پیمای رکس است که تمام مردم شهر در نیمه شب روی اسکله انتظار آن را می کشند. یا آنجا که برادر تیتا در راه مدرسه، گاو نر بزرگ و سفیدی را در میان مه می بیند. ولی ظریفترین این موارد، بیسکین آب نبات فروش است که از بالکن هیل شاهد رقص اغوا گرانهٔ زنان یک حرمسراست.

در مقابل این نقطه گذاریها، تصاویر تکرارشونده ای هم هستند که الگوی پیشبرد فیلم را میسازند. این تکرارهای منظم، به ما حس آشنایی با فضا را می دهد و در چارچوب فیلم ضرباهنگی برای مایه های به یاد آورده شده می سازد. هربار که آن موتورسوار مرموز از خیابانهای شهر عبور می کند، به خودمان می گوییم «یادم می آید». فلینی موسیقی فیلمش را به آکاردئون نو از کوری سپرده که قطعات نینو روتا را در جای جای فیلم می نوازد. این شخصیت که خود جایی را نمی بیند برای ما عنصر تصویری مهم می شود ـروی چهار پایه اش می نشیند، آکاردئونش را به صدا درمی آورد و سرش را عقب می برد؛ طوری که انگار هیچ اعتنایی به موسیقیش ندارد. آنجاکه او هم به تماشای رکس می رود و با فریاد می پرسد «حالا چه شکلی هست؟»، قلبمان می لرزد.

بارها و بارها به تصویر گراند هتل برمی گردیم، مکانی برای ملاقات با شاهزاده های دماغ گنده و والس رقصیدن با زنان بدکارهٔ آلمانی. شاید فراگیرترین مایهٔ انسجام بخش فیلم، حرکت دسته جمعی مردم در خیابان های شهر ـ برای مراسمی آیینی یا بزرگداشت واقعه ای تاریخی ـ باشد. مسلماً آن گردش شبانه در خیابان اصلی شهر، مثال زدنی ترین این موارد است. رژهٔ فاشیستها در شهر، با آن دود غلیظ و سرعت زیاد اغراق شده شان، نمونهٔ گمراهانهٔ این حرکت دسته جمعی

و حرکت مشایعت کنندگان تشییع جنازه و به دنبالشان، گروهی از بچه های یتیم و کوچکی که لباس سیاه پوشیده اند، تصویری تکاند هنده از نومیدی به نمایش

میگذارد. نوع مدرنتر این حرکت دسته جمعی، مسابقهٔ اتومبیلهای اسپرت است که زوزه کشان خیابانهای شهر را طی میکنند و اشتیاق پسرهای جوان شهر را بیدار میکنند. و البته، این الگوی تکرار با چرخهٔ فصول خود فیلم کامل می شود فیلمی که از بهار شروع می شود و با بهار به پایان می رسد.

چیزی که باعث می شود دید فلینی نسبت به مقولهٔ خاطره، بی نهایت پیچیده و کنایی باشد، این است که او نه تنها خود خاطره، بلکه به یاد آورندهٔ آن را هم به ما نشان می دهد و به این ترتیب، از احساساتگرایی اجتناب می کند و تفاوتهای میان خاطره و منشاء آن در دنیای تصاویر واقعی را نشان می دهد. تصویر حرمسرا را از دید بیسکین می بینیم، که مردی زن دوست است و استعداد اغراق کردن هم دارد. گاو نر سفید را از دید بچهای گیچ شده در مه می بینیم. کشتی رکس را از چشم انداز شهری شیفتهٔ فاشیسم به تماشا می نشینیم. و تصویر سر موسولینی را از دید عاشق دل خسته ای می بینیم که خواهان قدرت اغواگرانهٔ دوچه هم هست.

جای تعجب است که منتقدی دقیق و باتجربه مثل جان سایمون کنایه های دوربین فلینی را درک نکند. او به طرز غریبی اصرار دارد که دیدگاه مسردم شهر همان دیدگاه خود فلینی است، و همین ناتوانی در تمایز دیدگاهها او را به انتقاد از فیلم فلینی وامی دارد.

همین باعث می شود که او انتخاب ما گالی نوئل برای نقش زن و سوسه انگیز شهر را، به دلیل سن زیادش اشتباه بداند. ولی سایمون متوجه نیست که این دقیقاً همان نکتهٔ مورد نظر فلینی است تا نشان دهد که چطور جوانان شهر لاگرادیسکا را از یک انسان میرا، به الههٔ عشق بدل کرده اند. آن صحتهٔ سالن سینما بین تیتا و لاگرادیسکا، راز جذابیت لاگرادیسکا را نشان می دهد. تیتا صندلی به صندلی به لاگرادیسکا نزدیک می شود تا عاقبت کنار او می نشیند، ولی او آن قدر مجذوب فیلمی از گری کوپر است که متوجه پسرک هم نمی شود. حتی با اینکه غیر از آن دو، کسی در سالن نیست. پسرک با همان شیفتگی و خلسه وارش محو تماشای این زن ساخته از گوشت و خون شده که او محو تماشای پردهٔ سینماست. تیتا با تقلید از

شیفتگی معشوقش نسبت به یک ستارهٔ سینما، لاگرادیسکا را در ذهن خود به یکی از «الهه»های هالیوود بدل میکند. و این یکی از نمونههای مثال زدنی آن چیزی است که رنه ژیرارد آن را «اشتیاق تقلیدی» مینامد: شیفتگیی که از طریق یک الگوی خارجی (در این مورد، یک موجود آرمانی هالیوودی) شکل میگیرد. لاگرادیسکا برای تیتا یک زن واقعی که دارد پا به سن هم میگذارد نیست، بلکه «الهه»ای ست که او در ذهنش ساخته است. در این سکانس سالن سینما، لاگرادیسکا در ابری از دود سیگار پوشیده شده و به این ترتیب فلینی وادارمان میکند که شیفتگی تیتا را نسبت به او به شکل داستانهای هالیوودی بیپنیم.

بنابر این، تیتا او را از میان هالهای خیالانگیز میبیند.

فلینی این امکان را به ما می دهد که تیتا را در حین تماشای لاگرادیسکا تماشا کنیم، و به این ترتیب به دیدگاهی دوگانه برسیم. در چشمانداز مه آلود تیتا سهیم می شویم و همزمان، آن را نتیجهٔ ذهن یک جوان بی تجربه می دانیم که مجذوب تماشای زنی است که او را بی همتا می داند. و به کمک خاطره است که فلینی به این چشمانداز دوگانه می رسد، به کمک بصیرتی که حالا به هنگام مرور گذشته ها پیدا کرده ایم.

با این حال، این به معنای آن نیست که فلینی ادعای واقعی بودن خاطرات را دارد. برعکس، وقتی درک قهرمانهای داستانش نسبت به واقعینهای زمان حال اطرافشان این قدر غیرواقعی و تحریف شده است، درک فلینی از گذشته ـ وقتی که از صافی ذهنی خاطره ها عبور کرده باشد ـ چقدر تحریف شده تر خواهد بود؟ هر چند که شاید لحن کتایی فلینی تا حدی عدم تعادل دیدگاههای شخصیتهایش را جبران کند، ولی به هیچ وجه فیلم را به حد یک وقایع نگاری گذشته نمی رساند؛ چرا که دید گذشته نگر فلینی بر اساس نیازهای زمان حال شکل میگیرد، همان طور که نماهایی هم که انتخاب میکند به دلمشغولیهای امروزش بستگی دارند. اگر درک نماهای هم که انتخاب میکند به دلمشغولیهای امروزش بستگی دارند. اگر درک نماهن نسبت به گذشته مطلق و غیرقابل تغییر بود، فیلمهای فلینی هم همه مثل هم می شدند، و جان سایمون در بیان این نکته حق داشت که:

با نگاهی به کارنامهٔ هنری قلینی، می توان دیسه که به نوعی او همیشه یک قیلم را ساخته، چون همان طور که خبودش همه اشاره کرده، فیلمهایش همه از نظر حال و هوا ـ و گاهی حتی از نظر ظاهری ـ شرح حال نگاری هستند.

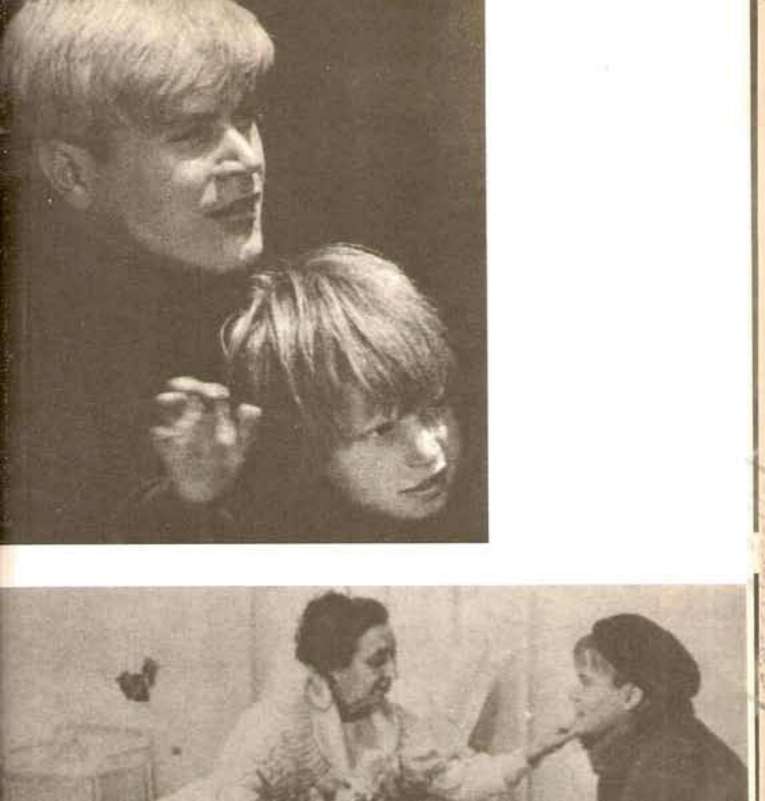
ولی مگر می شود تفاوت عظیم میان ولکردها و آمادکودد را انکار کرد، یا تفاوت میان جاده و دلفکها را؟ چراکه فلینی مدام دستمایه های گذشته را مطابق با نیازهای متغیر زمان حال، اصلاح می کند و آنها را مورد تجدید نظر قرار می دهد. و آمادکودد حاصل تازه ترین و مطبوع ترین این تجدید نظرهاست.

ولی فلینی پا را از این هم فراتر میگذارد. فیلم او نه تنها به محتوای خاطرات وفادار میماند، بلکه از روند مشابه آن هم پیروی میکند. درست همان طور که ذهن، تصاویری را از واقعیت انتخاب میکند و آنها را برای به یاد آوردن در آینده در بایگانی ذهن نگه می دارد، فلینی هم تصاویر انتخابی خود را برای مرور تماشا گران فیلمش روی نوار سلولوئید ثبت میکند. و به این ترتیب، فیلمسازی به معادل تکنولوژیک مکاتیسم خاطره بدل می شود. بنابر این، آماد کورد نه تنها فیلمی دربارهٔ یادآوری گذشته است، بلکه نمونه ای است برای یک فیلم به مثابهٔ یادآوری گذشته.

آمادکورد را می توان چکیدهٔ هنر فلینی دانست، درست همان طور که هر کدام از فیلمهای قبلیش، آمیخته ای از آثار قبلی از خود هستند. با وجود این، فیلم نه فقط چکیدهٔ تصویری، بلکه چکیدهٔ ژانری است؛ چرا که آمادکورد نه فقط محتوای گذشتهٔ سینمایی فلینی را مرور می کند، بلکه مروری بر فرم این آثار هم هست. اگر دانته برای نوشتن Vita Nuova (زندگی نو) به "il libro de la memoria" رجوع کرد، فلینی برای ساختن آمادکورد به خاطرات سینماییش رجوع می کند. او صرفاً صنعت مجاز دانته را مدرنیزه کرده و نوار سلولوئید را به جای لوح ذهن به کار گرفته است. فلینی با نمایش محتوای خاطرات و روند شکل گیری آن در کنار هم، دنیای خاص خاطرههای خودش را به تمام جهان عرضه می کند. با وجود آنکه این

خیالپردازی پریشان به شدت خاص و شخصی است، ولی جذب آن می شویم و همراه فلینی به خاطر می آوریم. انگار ما هم می توانیم همراه فلینی بگوییم «یادم می آید.» آنجا که بعد از مرگ مادر تیتا، همسرش در آشپزخانهٔ خالی می نشیند و با خرده نانهای روی میز بازی می کند، او را با چنان همدردیی تماشا می کنیم که انگار یکی از خاطرات تلخ شخصی مان را به یاد می آوریم. و وقتی تیتا از خانهٔ ما تمزده می گریزد تا جست و خیزهای بهاری «مانین» را تماشا کند، انگار رهایی خودمان را از درد و اندوه به یاد می آوریم. به زودی جشن عروسی و آغازی دوباره در راه است، ولی ما باید شهر خاطره ها را ترک کنیم مهمان طور که لاگرادیسکا باید برود می و به گذشت زمان و جهان ناپایدار بپیوندیم.

ترجمة حميدرضا منتظرى





# کابوس ذهنی شگفت آمارکورد (۱۹۷۳)

#### □ جواد طوسی

یادم نمیآید که بوده که گفته است همانگونه که فرد از خلال خروابهایش نسهانترین بسخشهای خرود را، مرموزترین و دست نیافته ترین بخشهایی را که به ناخودآگاه مربوط میشود، بیان میکند، جمع رکل بشر به همین صورت از طریق ترجمان آفرینشهای هنرمندان به این هلف دست می یابد. به عبارت دیگر، تولید هنری فقط فعالیت رؤیاآفرینی بشر را تشکیل می دهد ... به نظرم می رسد که اگر این بینش درست باشد، هرگونه مسئلهٔ محدودیت و ممنوعیت در مورد فعالیت هنری محو می شود. آیا ناخودآگاه می تواند به انتها برسد و حدی داشته باشد؟ آیا رؤیاها به آخر می رسند؟

فدريكو فليني

چه کسی به زیبایی فدریکو فلینی توانسته از یک شهر کوچک ساحلی پرده بردارد و گذشته خودش را در یک کابوس ذهنی شگفت و بی نظیر، با آمیزهای از طنز و هجو به تصویر کشد؟ ریمینی کجاست؟ وعده گاه و خلو تکده هر عاشق سینما. نگاه فلینی به زادگاهش آن قدر جادویی است که هر ذهن رؤیایی و خیالپردازی که با سینما پیوند دارد را همسفر خود می کند.

آمادکورد جلوهای از نگاه نوستالژیک فلینی و رجعت او به دوران نوجوانیش است. خودش گفته که «با ساختن این فیلم میخواستم خودم را از کابوسهایی که از جوانی با آنها درگیر بودم نجات دهم» در اینجا فلینی از آن نگاه نئورآ الیستی به گذشته و زادگاهش که در ولگردها (۱۹۵۳) شاهدش بودیم فاصله می گیرد و رؤیا و واقعیت را در بازنگری این بارش درهم می آمیزد. اما او به همین اکتفا نمی کند و در کنار به تصویر کشیدن خاطرات غبارگرفته و رؤیاهای جذابش، به سیطره و حضور دهشتناک فاشیسم می پردازد. حالت اپیزودیک فیلم را می توان به حقوم ده می در کنار به تصویری تشبیه کرد که تصاویر ذهنی و مفاهیم مورد نظر فلینی را تشکیل می دهند. در این توالی تصویری استادانه، از کابوس و خیال به واقعیت می رسیم و شادی و لبخندمان رنگ می بازد و با تلخی و اندوه و حسرت دمساز می شویم.

فیلم با تصویری زیبا و پرحس و حال شروع می شود. گلهای قاصدک در میان زمین و آسمان به پرواز درآمده اند و رخت بربستن زمستان و آمدن بهار را نوید می دهند. ملحفهٔ سفید و لباسهای روی بند در باد تکان می خورند و بچه ها گلهای قاصدک را از هوا می قاپند و از جایگزینی فصلها شاد و سرمست هستند. فلینی در این فضای رؤیایی، گذشته هایش را به یاد می آورد و گویی در قالب یکی از همان بچه هایی فرو می رود که با شور و شعفی کودکانه در خیابان می دوند و از آسمان گل قاصد می گیرند.

راوی فیلم مردی مُسن است با موهای سفید و کلاهی لبهبلند که مردم شهر وکیل صدایش میکنند و هر از چندگاه با دوچرخهاش ظاهر میشود و رو به

دوربین، ما را مخاطب قرار می دهد. شکل خاص روایت پردازی او با لحن و بیان طنزآمیز فلینی آمیخته شده است. اما فیلم بر حول محور پسر نوجوانی به نام تیتا می چرخد که درواقع عامل و زمینه ساز اصلی به تصویر کشیدن خاطرات فیلمساز است.

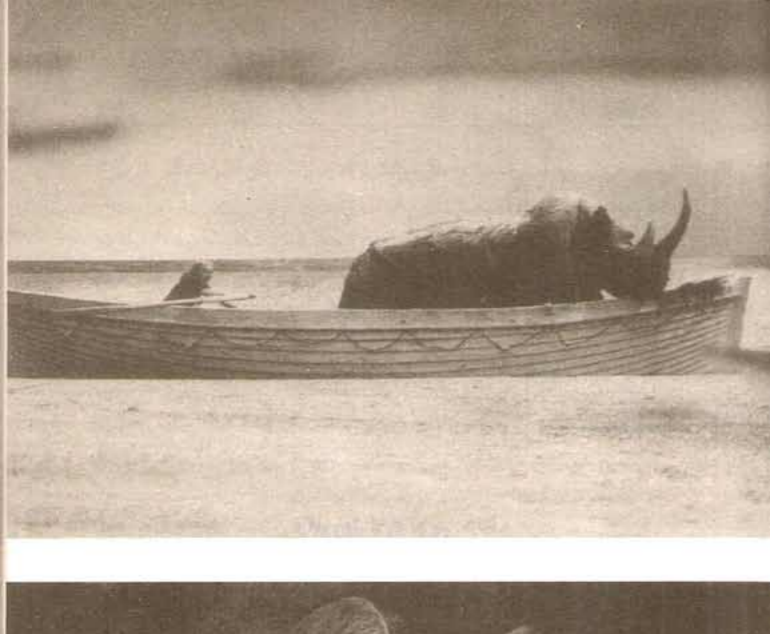
فلینی حضور گستردهٔ فاشیسم را در آن شهر کوچک، به صورت نوعی تفکر رسوخ یافته در زندگی و رفتار آدمها نشان میدهد. دایی تبتا با این قدرت مهاجم کنار آمده و گرادیسکای آرایشگر براساس تلقی عوامانهاش به همان مقدار که شیفتهٔ گری کوپر و فیلمهایش است، در برابر قدرت پوشالی موسولینی و حضور نمایشی بی ریشهٔ فرماندهان و سرسپردگانش، قافیه را می بازد و محو تماشای این نمایش دروغین در سطح شهر می شود. این گرایش و تبعیت کورکورانه در مورد دیگر ساکنین شهر نیز کم و بیش دیده می شود، از کارکنان مدرسه گرفته تا نوجوانان و اولیایشان. گویا فقط سینیور آمده ئو (پدر تیتا) در این جمع بی خبر، وصلهٔ ناجور به نظر می رسد. دید هجوآمیز و طنز تلخ فلینی در صحنهٔ اجرای مراسم پیشاهنگان نوجوان عضو حزب فاشیست و ورود دبیر محلی این حزب، به وضوح حس می شود که نشانهٔ بارزش را در پُرترهٔ خوفناک دوچه و چشمان خون آلودش و حالت بالا کشیدن این پلاکارد با طنابِ تزیین شده می بینیم. با پخش سرود انترناسیونال از کشیدن این پلاکارد با طنابِ تزیین شده می بینیم. با پخش سرود انترناسیونال از میشود.

ویژگی کار فلینی در این است که در کنار اختصاص بخش قابل توجهی از فیلم به ذهنیات شاعرانه و رؤیا پردازانهٔ متکی به گذشته اش، به دفعات بر حضور عریان و مهاجم واقعیت جاری تأکید می کند. ورود ناگهانی و غیرمترقبهٔ آن جوان موتورسوار در بعضی صحنه ها و خروج بعدیش از قاب، تمهید تصویری مناسبی در جهت فاصله گذاری زمان و جایگزینی شور و سرمستی و بی خبری، به واقعیت تلخ جاری و هشدار به افراد حاضر در آن موقعیت مکانی است. همین موتورسوار ناشناس است که در پایان جشن فرا رسیدن بهار، با عبور بی امان خود خاکسترها را

برباد می دهد. در صحنه ای دیگر با خروج او از داخل کادر، چهرهٔ واقعی شهر را در انتهای شب می بینیم: چراغهای نئون سژ در مغازه ها یک به یک خاموش می شوند، ساعت شهر به صدا در می آید و مردی آواره و ولگرد در گوشه ای از خیابان می خوابد.

فلینی این بازی موزون میان رؤیا و واقعیت را در بخشهای مختلف فیلمش رعایت کرده است. در یکی از بهترین صحنه های فیلم، صدای کلاغی را همراه با بارش دل انگیز برف می شنویم. این نوحه سازی کلاغ، پیش در آمدی بر مرگ قریب الوقوع مادر تیتا است. در ادامهٔ همین فصل، فلینی از واقعیت جاری به دنیای خیالپرداز تیتا و دوستانش راه می یابد و همراه با آنها محو تماشای آن طاووس زیبا می شود. هر چقدر آن ماهی بزرگ و زشت و نفرت انگیز در پایان فیلم زندگی شیرین از واقعیت حیات سخن می گوید، طاووس پرتقش و نگار این فیلم زندگی شیرین از واقعیت حیات سخن می گوید، طاووس پرتقش و نگار این فیلم زندگی شیرین از واقعیت حیات سخن می گوید، طاووس پرتقش و نگار این دلفریب تا مرگ یی نقاب، فاصله ای نیست.

فلینی با دوره کردن شاعرانهٔ فصلها در طول فیلم، در نهایت باز به بهار می رسد.
گلهای قاصدک دوباره در هوا به رقص درآمده اند. گرادیسکای طناز با مرد افسری
ازدواج می کند و دیگر جایی برای بازی خیالپردازانه تیتا نمی گذارد. مراسم
ازدواج گرادیسکا و مرد نظامی در گوشهای از دهکدهٔ ساحلی به پایان رسیده، اما
نوای غمانگیز آکاردئونزن نایینا همچنان به گوش می رسد. گویی او تنها کسی
است که با تیتای دلتنگ و ما تمزده، همدردی و برایش مرثیه سرایی می کند. طنین
امواج خروشان دریا و زوزهٔ باد، نقطهٔ پایان این شعر ناب فلینی است. □





# «گلوریا. ان» پوچی دنیا وکشتی به راهش ادامه می دهد (۱۹۸۳)

### 🗖 اوليويه آسايا

در آثار فلینی یک نوع از هم گسیختگی وجود دارد که همه چیز را بیان میکند. فلینی با ساختن فیلم زندگی شیرین، به اوج هنر خود رسیده است و بیش از آتتونیونی و یا حتی بیش از موج نو چهرهای بیبدیل از زمانهٔ خود به نمایش گذاشته است. این کاریکاتوریست قدیمی، ابتدا به فیلمنامه نویسی روی آورد و سپس به کارگردانی درخشان مبدّل شد و در زمینهٔ نئور ثالیسم به فعالیت خود ادامه داد و به کارگردانی مؤلف بدل گشت. حتی می توان گفت که از یک مؤلف هم بالاتر بود، زیرا نبوغی داشت که نمی دانست با آن چه کند.

فلینی، این سینماگر مردمی و صاحب حساسیتی هنری، بیش از هرچیز به انسانی بودن شخصیتهای فیلمش اهمیت می داد و تا امروز، به عنوان بزرگترین شارح سنت ایتالیای پس از جنگ شناخته می شود. علاوه بر این، برای درک بهتر

آثار فلینی، باید به توضیح مراحلی بپردازیم که او از ساختن فیلم زندگی شیرین تا طی هشت و نیم کرده است.

در تاریخ سینما و به ویژه تاریخ سینمای اروپا، خطی مستقیم وجود دارد که دو نسل مختلف سینماگران آماتور را به سینماگران هنری پیوند می دهد، یعنی سینماگران سالهای ۱۹۵۲ و ۱۹۶۰. وی ریسمانی میان ژان رنوار و موج نوکشیده است که در میانهٔ راه خود از برسون، پانیول، روسلینی، آنتونیونی و برخی آثار ویسکونتی میگذرد. در واقع شامل آثاری است که تحت تأثیرات ادبی و تصویری به وجود آمده اند و بیانگر جریانهای زیبایی شناختی یا روشنفکرانهٔ معاصر هستند. سینمایی متعلق به کارگردان آگاه از قوانین حرفه ای و بیان کنندهٔ هنر زمان خودش.

ضرورت پدید آمدن چنین نظریهای، نقطهٔ تلاقی تمامی آوانگاردهای این دوران است و طبیعتاً این مکتب از دل همین نظریه بیرون آمده است. امروز پیالا نمونهای بارز از همین جریان و فرزند خلف همین دودمان است؛ جریانی که فلینی از لحاظ ساختاری کاملاً با آن بیگانه است.

فلینی هم مانند سینما گران کمدی ایتالیا؛ اسکولا، کومان جینی، لاتوادا و ریزی، از تبار صنعتگران است؛ همچون اکثر سینما گران کشورهای شرقی که فلینی از آنها تأثیر پذیرفته است یا سینما گران هالیوودی که خط سیر او را دنبال کردهاند، کسانی چون استنلی کوبریک، جان بورمن، رابرت آلتمن یا باب فانوس، فلینی هم فرزند صنعت است. آثار فلینی نمونهای بارز از سینمای تجاری پس از جنگ است؛ برجمته ترین مثال نسلی است که به لطف موج نو به نسلی مؤلف بدل گشت، اما خود فلینی کوچکترین نقطهٔ اشتراکی با این نسل ندارد.

صنعتگران عموماً در کار خود نوعی فروتنی نشان میدهند. اینان اغلب هنر را بالاتر و فراتر از خود می پندارند. به عقیدهٔ کسانی که پس از جنگ فیلم ساختهاند، هنرمندان فقط شامل نقاشان یا نویسندگان هستند اما فیلمسازان را نمی توان به هیچوجه جزو هنرمندان به حساب آورد. به عقیدهٔ این افراد سینما فعالیتی است که

۱۶ کارناوال فلینی

کاملاً بر صنعت متکی است و به هیچ وجه نمی تواند از اعتبار هنرهای والا بهرهای بگیرد. سینمای سالهای دههٔ پنجاه، سینمای صنعتگران، از خود سینما بیزار است زیرا از آن شرم دارد. به همان ترتیب که برخی سینما گران که همه روزه با خشونت و حماقت هالیوود درگیر هستند، معتقد هستند که کارشان فقط یک کار آزمایشگاهی است. مرا به دلیل صراحت کلامم می بخشید، اما معتقدم به عقیدهٔ این نسل هنر فقط سورر ئالیسم است.

به همین دلیل از میان تمام اصول موج نو، باور به سینما برای فلینی تحمل ناپذیر است، بقیهٔ چیزها از همینجا ناشی می شود و به همین دلیل فلینی یکی از سرسخت ترین مخالفان این جریان است. فلینی اساساً با مسائل اخلاقی که مدام در قالب تصاویر به نمایش در می آیند، مخالف است. رهایی از واقعیت نماها و حقانیت آنها، سینمای فلینی است. در این نوع سینما نوعی زیبایی شناختی پشت پرده وجود دارد. فلینی کارش را با سرپیچی از قواعد عمومی سینما آغاز کرد تا از شرقوانین سینمای مؤلف بگریزد. با خلوص نیت و به سادگی از بلند پروازیهایی که شر قوانین سینما گران به آن دچار بودند پرهیز می کرد. به واقعیت و به موجود بشری ایمان نداشت، همانند نقاشان پایان دوران گوتیک که از پذیرفتن قواعد پرسپکتیو اجتناب می کردند تا در جهان مطرح شوند. آنها هم به بهانهٔ در کی بر تر از هنر، خدتصویر بودند، درست همانند فلینی که ضد سینماست.

مخالفت قلینی با موج نو ریشهای است، زیرا برخلاف طرفداران این مکتب که سینما را نوعی هنر می پنداشتند، قلینی آن را فقط وسیلهای می دید که به واسطهٔ آن هنر به وجود می آید. به همین دلیل فیلم هشت و نیم، روایت بی همتای بحران آفرینش است که در زندگی شیرین نیز به چشم می خورد؛ موضوعی عجیب که در واقع ادامهٔ تأکیدها، موضع گیریهای زیبایی شناختی و انتخابهای تئوریک است. این فیلم نمادی بارز از آثار فلینی است.

متأسفم که در اینجا باید موضوعی کهنه را یادآور شوم: هنر فلینی، یک نوع واکنش خردهبورژوایی است. من این عبارات را بررسی کردهام و آن را تحت

معنای خاص خودش به کار برده ام، نه فقط به این دلیل که فلینی سخنگوی ضدروشنفکری سینمایی زمان خود است. هنر برای خرده بورژوای قرن بیستم چه معنایی دارد؟ بدون در نظر گرفتن تاریخ فقط می توان گفت به معنای تجلیل انسان رهاشده از هر نوع اجبار است.

دنیای فلینی رها از تئوری و رها از ساختار، دنیای گریز از واقعیتهاست، دنیای تصاویر و کاوش درونی است. فلینی این روش را که مستقیماً از سوررئالیسم منشاء گرفته، دقیق و موبه مو اجرا می کند. «بینش»، «تخیل»، «افراط» و «هذیان»، به محورهای نظری سینمایی بدل شده اند که در قرن بیستم معمول بوده است. رؤیا گرایی فلینی را می توان جایگزین نمایشهای سنتی دانست، فلینی، رها از هر منطق و دلیلی، افکار خود را بیان می کرد و نیز شبحی از امور انتزاعی تصویری را در سینما به نمایش می گذاشت که بیانگر زمانهٔ او بودند.

روش کار فلینی، نوعی استبداد شاعرانه است که تمام ارزشهای روان شناختی و خیال پردازانه را فدای لحظات ظریف کار می کند. و به این ترتیب فلینی به انسانی برتر مبدّل می شود که می تواند فضایی خاص و حیرت انگیز خاق کند. سینما گران آمریکایی، خصوصاً سازنگان فیلمهای علمی ـ تخیلی، سعی دارند در همین زمینه از فلینی پیروی کنند. اما در مورد فلینی کار کاملاً برعکس است: فلینی از سینما گر زمانی بودن گریزان است، او خاطرهای را تعریف می کند؛ طریق روایت کردن او به گونهای است که این خاطره، از میان تصاویر، مدتی بسیار طولانی بتواند بدرخشد. سینمای فلینی به قطعاتی بسیار کوچک تقسیم شده است و این سینما حاصل همین لحظات درخشان است.

انحراف فلینی از مسیر راست، ابتدا بسیار شخصی و منفرد بود. طی سالهای دههٔ شصت، سینمای جوان ایتالیا، یعنی سینمای بر تولوچی، بلوچیو و برخی دیگر به او اهمیتی نمی داد و سینمای ویسکونتی و پازولینی را به عنوان الگو برمی گزید اما در سالهای دههٔ هفتاد اوضاع کاملاً تغییر کرد. متلاشی شدن و انحلال انتحاری سینمای مدرن آن زمان برای فلینی جوی مساعد فراهم کرد تا بتواند فیلمهایش را

در زمینه ای محدود کارگردانی کند و به ناگاه برای هم نسلانش مبدل به پیامبرِ کاوشهای درونی شود. به علاوه در اینجا میان میل به لذت کورکورانه ای که حاصل پرهیز از واقعیت است و هراسی که در کارهای فلیتی بازتاب ایده های اوست، بیش از یک مشابهت وجود دارد.

بهترین مثال این امر، شباهت نظامیافتهٔ پیروان فلینی و مقلدان نقاشیش به تام جروم بوش است. بوش در حقیقت دو چهره دارد؛ از سویی نقاش ابهاماتی است که کلیدشان گم شده است و از سوی دگیر، تصویرگر چیره دست پوچیها، تصاویر کارناوالها و هیولاهای غیرعادی است.

فلینی هرگز طرح فیلمهای اخیرش را در ذهن مجسم نکرده است؛ مگر به صورت حلولهایی عظیم که محل قرار گرفتن سلسلهای از اعداد و همگی کم و بیش مستقل هستند. در کارهای فلینی، در هر سکانس از فیلم، بخشی وجود دارد که باید از آن بهرهمند شد و گاه به عکس، بخشی از سکانس را می توان نادیده گرفت.

هر اندازه هنر فلینی به سوی موضوعاتی کوچک معطوف می شود، الهاماتش به سمت موضوعاتی بسیار عظیم پیش می روند. فقط دو موضوع در حد خود باقی مانده اند. یکی اتوبیوگرافی، که نوعی تحقیق است و دیگری استعاره، موضوعی عظیم که همهٔ انسانها و دورانها را دربر می گیرد. نوعی از اتوبیوگرافی که فلینی به واسطهٔ آن با دنیای واقعیت در ارتباط است، و بسیار غنی تر است. به کمک این اتوبیوگرافی، فلینی فیلمهای رم، دلفکها و به ویژه آمادکورد را ساخته است که تنها فیلم موفق وی پس از ساخت زندگی شیرین است. در دو فیلم نخست، از الهامات و فیلم موفق وی پس از ساخت زندگی شیرین است. در دو فیلم آمادکورد مجدداً از خودش سخن می گویی هایش دربارهٔ سنیما سخن گفته است و در فیلم آمادکورد مجدداً از کوچک نزدیک شود یعنی کوچک در خودش سخن می گویک شود یعنی کوچک در کوچک در رسیان آدریاتیک. نه تنها فیلم و کشتی به داهش ادامه می دهد جزوگروه موضوعات بزرگ است؛ موضوعات بزرگ است؛ موضوع بزرگ است؛ موضوع بزرگ است؛ موضوع بزرگ است؛ موضوع بزرگ است؛ موضوع

بزرگ و برتری که تقلیدپذیر نیست.

فلینی یکی از معدود سینماگرانی است که به نمادهای بیان افکارش پایبند مانده است؛ این نمادها کاملاً دسته بندی شده اند و به نظر خود فلینی مبتذل می آیند. بدین ترتیب فیلمهایش همانند یک کوه یخ قالبی یکپارچه را تشکیل میدهند، حتی اگر قسمتی از آن زیر آب رفته باشد و بخش دیگرش قابل دیدن باشد. سال ۱۹۱۴ یک روز پیش از آغاز جنگ جهانی اول است و گروهی از شخصیتها، یا بهتر بگوییم و گروهی کوچک برای آخرین بار، خاکسترهای بزرگترین آوازه خوانی دوران، ادمانه توآ را به روی کشتی به میان دریا می برند تا براکنده می شود. تأکید صحنه بر اتفاقات نیست، بلکه بر نام کشتی است یعنی کلوریا. ان، کلوریا. ان، پوچی دنیا را به نمایش میگذارد. ادمانه توآ شخصیت اصلی گلوریا. ان، کلوریا. ان، بوچی دنیا را به نمایش میگذارد. ادمانه توآ شخصیت اصلی خود را به صحنه های رنگی می دهند، همزمان موسیقی آغاز می شود و خودرویی از راه می رسد که حامل خاکسترهای ادماست و از همین جا بخش خودرویی از راه می رسد که حامل خاکسترهای ادماست و از همین جا بخش داستانی فیلم شروع می شود. و داستان، همان ادماست و از همین جا بخش داستانی فیلم شروع می شود. و داستان، همان ادماست و از همین جا بخش

کمی بعد، به هنگام سفر دریایی، رقیب ادما -کوفاری -که در آرزوی بدست آوردن شهرت اوست، به دیدن برادران روبتی می رود که در آن زمان انحصار پخش آهنگهای ادما را به عهده دارند. از آنها می خواهد به او اعتماد کنند تا راز نبوغش را به آنها نشان دهد. بنابراین، به عقیدهٔ فلینی رندی از نبوغ جدا نیست. رازی در میان نیست و جادوی استعداد ته توآ از میان می رود، درست مثل دورانی که او را چون قطعهای جواهر دربر گرفته بود. دوران هم مانند مُد، موقتی است، در حالی که هنر ماندنی است، همان طور که اهل مذهب معتقد هستند روح ماندنی است و جسم از میان می رود. بدین ترتیب صدای ادما هنگامی که از دستگاه ضبط صوت به همراه میان می رود. بدین ترتیب صدای ادما هنگامی که از دستگاه ضبط صوت به همراه نسیمی که خاکسترها را پراکنده می سازد در فضا می پیچد، آخرین خاطرات و جود جسمانی او نیز از مبان می رود و یادآور این است که هنر بر زمان بر تری دارد. زیرا

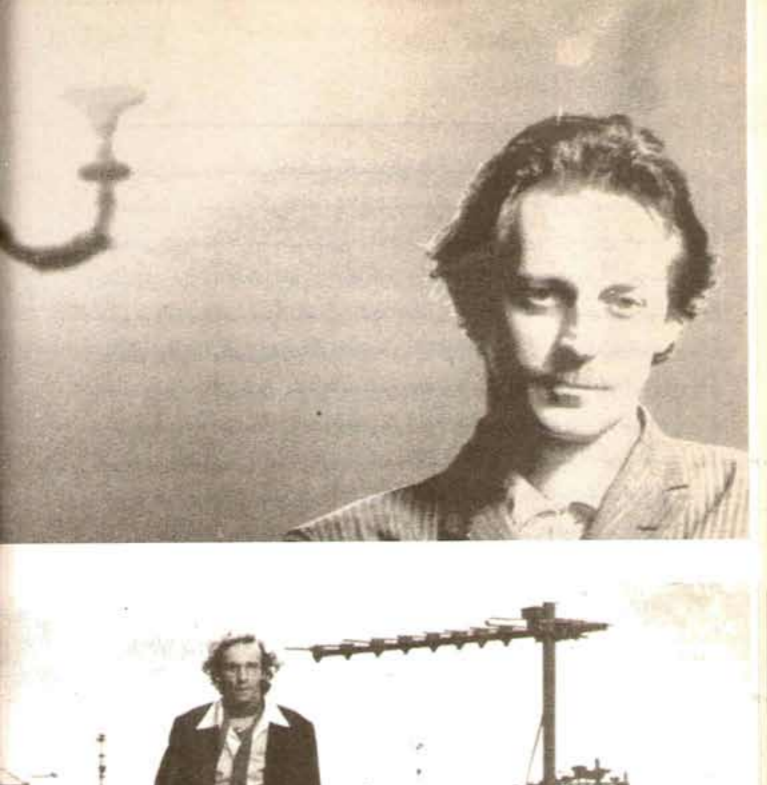
اگر صدا و همان روح باشد، نشانگر پایداری اثر هنری است و بیانگر آزادی هنری است که از قید زمان و تردیدها رها شده است.

برعکس، مرگ غایب است و وجودش را در صحنهای حس میکنیم که دوستان ادما، در جلسهٔ احضار ارواح حضور دارند و این لحظهٔ رویارویی زندگان با جسدی قدیمی است. به همین دلیل هنگامی که روح در آنجا حضور می یابد، چیزی برای گفتن ندارند. پیش از این، همه چیز گفته شده است. و هنگامی که از او می پرسند، پرهیجان ترین قطعهٔ اپرا به عقیدهٔ او کدام است، روح پاسخش را با پر تاب یکی از کتابهای کتابخانه بر زمین می دهد. صفحهای که گشوده شده است، تصویر بازسازی شدهٔ ژوکوند را نشان می دهد. قطعهٔ اپرای ژیوکوندا، که در سال ۱۸۷۶ در اسکالای میلان ساخته شده است، بزرگترین موفقیت آن قرن محسوب می شود که تا امروز دیگر کهنه شده است؛ همانند پیکر ادما که دیگر به خاکستر میدل شده است.

در پایان این فصل، شخصیتی وارد داستان می شود که تا آن زمان به نظر شخصیتی فرعی می آمده است، اما همین صحنه به صحنهٔ کلیدی فیلم بدل می شود. تلاقی زمان در فیلم و کشتی به راهش ادامه می دهد نقش بسیاری دارد اما ماجرای این سازندهٔ اپرا، از همه تأثیرگذارتر است. سازندهٔ اپرا!؟ این فرد کارگردان سینماست، کارگردانی که فلینی او را دوست ندارد. این شخص، یک همجنس باز است که به دامن مادرش پناه می برد. او ته توآ را دیوانه وار می پرستد، در پایان صحنهٔ احضار ارواح به لباس نه توآ در می آید و لحظه ای که دیگران به شدت متعجب شده اند، به حالتی تحقیرآمیز نقاب از چهره برمی دارد. هنر در اینجا از نبوغ جدا می شود. کارگردان سینما، از دیگر شخصیتهای فیلم جوانتر است و شناختی از دوران خود ندارد. هنگامی که کشتی به مرز غرق شدن می رسد، فلینی تصویری از دوران خود ندارد. هنگامی که کشتی به مرز غرق شدن می رسد، فلینی تصویری از این مرد ارائه می دهد که در حال تماشای فیلمهای صامت از ته توآ به شدت گریه می کند. کشتی به راهش ادامه می دهد و سلسله ای از حوادث را پشت سر می گذارد. کارپیتان کشتی تصمیم می گیرد صربهای بدبخت فراری را پناه دهد. مسافران ابتدا کاپیتان کشتی تصمیم می گیرد صربهای بدبخت فراری را پناه دهد. مسافران ابتدا

امتناع میکنند و هنگامی که شبح یک کشتی جنگی در افق پدیدار میشود تا این پناهندگان را تحویل بگیرد، خود را با شرایط وفق میدهند. بدین ترتیب همگی آماده می شوند تا آتش جنگ دشمن را خاموش کنند و هر آنچه را که می خواهد در اختیارش قرار دهند. اما پیش از یهلو گرفتن کشتی یک تروریست جوان صرب بمبی پرتاب میکند و جنگ آغاز میشود. تمامی این اتفاقات به نظر مبهم می آیند و قضیه پیچیده توهم می شود اگر اضافه کنیم که نام کشتی جنگی با حروف الفبای «اسلاو» بر بدنهاش نقش بسته است. فلینی همه چیز را با هم مخلوط کرده است، سارایوو، مونیخ، لبنان و... بدین ترتیب در فیلم و کشتی به راهش ادامه میدهد موضوعی واقعی وجود دارد و این موضوع واقعی، همان از همگسیختگی است. این از هم گسیختگی، بیانگر دوران خود فلینی است، سینمای خاص خود اوست که در کشتی گلوریا. ان آن را مدفون ساخته است. تمامی شخصیتهای فیلم، پیش از این خلق شده اند؛ اینها همان کاریکا تورهایی هستند که به دنیای فلینی تعلق دارند. آیا فلینی هنوز هم به سینمای خود باور دارد؟ دیگر از خرده گیریهایی که فلینی در مقابل آنها از خود دفاع می کرد خبری نیست. و کشتی به راهش ادامه می دهد از دید راوی قدیمی داستانی است که با اصطلاحاتی نادرست بازگو میشود و سـرشار است از مواردی که کارگردان از آنها چشم پوشیده است. فکر نمیکنم که فلینی از روی اتفاق این چهرهٔ داستانگوی خسته و دلقک بازنشسته را برگزیده باشد. گویی داستان زندگی اورلاندو بر پیشانیش نوشته شده است.

در قلب کشتی، در انتهای عرشه، زیر پای مسافران، یک کرگدن به چشم می خورد که نشانگر زندگی است. بیماری و بوی بد او، تباهی و فساد را نشان می دهد. اما مصیبت آنجاست که او سلامتیش را بازخواهد یافت و شیر همین حیوان از آب گرفته شده است که روایتگر داستان را تغذیه می کند تا نجات دهندگان سربرسند.





# گام به گام با فلینی آوای ماه (۱۹۸۹)

### 🗖 ارمانو کاوازونی

فلینی برای ساختن فیلم آوای ماه، از نخستین رمان ارمانوکاوازونی، با عنوان اشعاد مالیخولیایی الهام گرفته است. کاوازونی در نوشتن فیلمنامه نیز با فلینی همکاری کرده است. در اینجا ماجرای تبدیل شدن کتاب را به فیلم، از زبان نویسنده می خوانید.

تمامی داستان از تماس تلفنی فدریکو فلینی با من آغاز شد. به هیپچوجه انتظارش را نداشتم و علاوه بر این به دلایلی نمی توانستم شگفتی خویش را از این واقعه بروز دهم. دو روز پیش از این تلفن بارها زنگ زده بود و از پشت خط صداهای عجیبی به گوشم رسیده بود که به اختلالات الکتریکی شباهت داشت. وضعیت عجیبی بود؛ اوایل ماه نوامبر بود و دو سالی می شد که اوضاع تغییری نکرده بود. بعد از مدتها، یک پیغامگیر روی تلفنم نصب کرده بودم. فکر می کنم این

پیغامگیر، ایراد داشت زیرا وقتی تلفن زنگ میزد و گوشی را برمیداشتم، به نظر میآمد صدای پشت خط از فاصله ای بسیار دور به گوش میرسد، مثل آنکه از جزیره یا سیاره ای دورافتاده تماس میگیرند، و تماس گیرنده با فریاد سختانی بر زبان میآورد که من آنها را نمی شنیدم و میگفتم: «الو، نمی شنوم.» در همین زمان بود که پیغامگیر وارد معرکه می شد و با صدایی مریخی چیزی شبیه به این جمله را تکرار می کرد: «خواهش می کنم فردا شب، پس از ساعت هشت و نیم دوباره تماس بگیرید.» گاهی اوقات پیش میآمد که پاسخ بدهم، البته نمی دانستم دقیقاً تماس بگیرید.» گاهی اوقات پیش میآمد که پاسخ بدهم، البته نمی دانستم دقیقاً به چه کس پاسخ می دهم: «بسیارخب، متشکرم». و پشت خط می ماندم؛ در این حالت بیشتر دودل بودم تا ناراضی.

به همین خاطر وقتی فلینی تلفن زد و من از پشت خط صدایی دلنشین را شنیدم که میگفت: «من فدریکو فلینی هستم.»، به نظرم آمد که صدا خیلی نزدیک است و شباهتی به مکالمات راه دور ندارد، اما فکر کردم یا دستگاه تلفن بالاخره تصمیم گرفته است با من کنار بیاید، یا یکی از کارمندان ادارهٔ مخابرات لطفی کرده است و یا تماس گیرنده بامن فاصلهٔ بسیار کمی دارد.

به هرحال، من و صدای پشت خط شروع به صحبت کردیم. صدا به من گفت: 
«پیدا کردن تو خیلی آسان بود. این را به فال نیک میگیرم. خیلی دنبال شمارهٔ 
تلفنت گشتم.» و من در آن حال فدریکو فلینی کوچکی را در نظر مجسم می کردم 
که به شکل جیرجیرکی کوچولو، درون دستگاه تلفن نشسته است و آرزو می کردم 
کاش می توانستم پیچهای دستگاه را باز کنم و آن را بگشایم تا از نزدیک صاحب 
این صدای کوچک را ببینم. شاید به دلیل همین گیج و گنگی من بود که فرصت 
نکردم دستپاچه شوم. او به عادت همیشگی خود با حالتی مؤدبانه و مهربان آرام 
زام برایم توضیح داد که خارج از کشور است. درست مثل این بود که ساندوکان یا 
یانه با من تماس بگیرند و بگویند: «من همین جا توی خیابان هستم، کتابت را 
خواندم. خیلی دلم می خواهد با هم آشنا شویم.»

هرکس دیگر در آن وضعیت به جای من بود، سخت مجذوب و کمنجکاو

می شد؛ بالاخره همه چیز خیلی ساده و به خوبی و خوشی ادامه بافت؛ درست مثل دو همکلاسی قدیمی که یکدیگر را تازه پیدا کرده باشند و بخواهند کلی حرفهای بامزه برای هم تعریف کنند.

آن زمان زمستان را پشت سرگذاشته بودیم؛ زمستانی که مملو بود از ملاقاتها و گفت و گوهای بسیار و دلپذیر. کمکم فیلم به صورت پروژهای درآمد و سپس به مجموعهای واقعی بدل شد که ادارات، رؤسا، کارمندان و بودجهٔ خاص خودش را پیدا کرد. در ماه مه، ما همچون جماعتی بیکار و علاف که زندگی به کامشان است، با شادایی از میان دهکدههای درهٔ «بو» میگذشتیم. [...]

سپس زمان انتخاب بازیگران اصلی و سیاهی لشکرها فرا رسید که فوراً گرد آمده بودند و باید به فلینی امتحان پس میدادند. هربار که این بازیگرها از سالن امتحان بیرون می آمدند، در حالی که می لرزیدند، از عصبانیت بیش از اندازهٔ ممتحنها سخن میگفتند و از فلینی که نقش نمایندهای مظلوم را بازی میکرد و مثلاً میگفت: «بفرمایید بنشینید، دوشیزهخانم زیبا؛ کاملاً آماده هستید؟ خیلیخب، بگویید ببینم سال، روز و ساعت سقوط امپراطوری روم چه وقت بوده است؟» برخی در برابر بازی این شخصیت کنجکاو، ساکت و گنگ باقی می ماندند و برخی دیگر، برعکس احساس اعتماد میکردند و شروع به سر هم کردن داستانهای عجبب و غریب می کردند که برای خودشان اتفاق افتاده بود: یکی از آنها تعریف می کرد که پنجاه کیلو وزن کم کرده است و پوست زیادی شکمش، به شکل یارچهای چینخورده درآمده است. دیگری با سری طاس و شیاردار مثل مزرعهای شخمزده، جای شیار موهایی راکه روی جمجمهاش کاشته بود و نخستین رشتههای آن تازه روییده بودند، به فلینی نشان میداد. این رشتهها آدم را به یاد ساقه های کاه می انداخت. فدریکو همیشه در نهایت کنجکاوی به این سخنان گوش میداد، درست مثل کسی که میخواست همیشه چیزی یاد بگیرد، و گاهی همانند یک پزشک، به این صحبتها گوش می سپرد. با دوربین، در گوشهای منتظر می ایستاد و همین حالتش، فضای ادارهٔ آگاهی را القاء می کرد: گاهی، پشت میزی

مینشست و بازیگرها را وادار می کرد پشت به دیوار بایستند، سیس دوربین فیلمبرداری را چنان با دقت بازرسی میکرد که گویی چیزی درون آن پنهان شده است و تکرار میکرد: «برپا، برجا، لبخند بزن... شکلک دربیاور... ادای فلینی را دربیاور... خب، حالا این چندتا است؟» سیس عرق صورتش را پاک میکرد. هنگامی که در کار وقفهای کوتاه میافتاد، در برابر وسوسهٔ چرت زدن، مقاومتی نمی کرد؛ این را می شد از چشمانش حدس زد که هنوز باز بودند، اما پلکهایش پایین افتاده بودند و حتی زمانی که او را نیشگون میگرفتیم، واکنشی نشان نمی داد. وقتی چهرهٔ بازیگری نظر فدربکو را جلب میکرد، بدین معنا بود که او را به شكل يك گياه يا يك جانور تجسم مىكند. فدريكو با علاقه دربارهٔ بنيتي مىگفت. او سگ کوچکی است که مدام دمش را تکان می دهد، هرگز یک جا بند نمی شود، همیشه در گشت و گذار است و همواره دربارهٔ مردان و زنان کنجکاو است. ویلاژیو را به یک نوع ماهی تشبیه میکرد که همهجا را زیر نظر دارد. فـدریکو میگفت دوویتو، کمدین بلونیایی کمحرف و مبهوت، شبیه یک حیوان تنبل پشمالو است و سیوزی یک حلزون کوچک است. خلاصه کسی هم بود که به آرتیشو شباهت داشت و فدریکو برایم توضیح داد که چهرهاش از چانه آغاز می شود و مانند برگهای آرتیشو گسترش پیدا میکند. وی گفت چشمانش هم مثل ستارههای خاردار است، انگار برگهای بک آرتیشوی بسته باشند. افسوس این مردک بیچاره، هنگامی که میخواست یک قناری فراری را بگیرد، از پنجره به بیرون پرتاب شد. خم شده بود و پاتهای هم در دست داشت و هنگامی که قناری روی دستش نشست، از پنجره به بیرون پرت شد. به این ترتیب، قربانی هیجان و هوسی آنی شد. خوشبختانه سایبان مغازهای باز بود و مانع از سقوط مردک شد. هنگامی که پای مرد در گچ بود، همسرش پشت تلفن به فلینی گفت: «می دانید، آقای فلینی، شوهرم در کار سینما، آدم دست و پا چلفتیی است.» گمانم قناری، مال همساية مردك بود.

به عقیدهٔ فلینی، رؤیاها اطمینان بخش و آرامش دهنده هستند و همانند

دروازهای به سوی تسلّی خاطر گشوده می شوند. آن روز شنبه بودو مثل همیشه با تهیه کننده ها روز سه شنبه قرار ملاقات داشتیم. به این ترتیب بود که فلینی سحرگاه دوشنبه، خوابی دید: مشغول فیلمبرداری نخستین صحنه بودیم، بنینی کنار چاه چمباتمه زده بود؛ آسمان شب که بر پس زمینه نقاشی شده بود، هنوز کامل نبود و تقریباً هیچ چیز آماده نشده بود و همین، موجب نگرانی فلینی بود. سپس بنینی را از فاصله ای بسیار نزدیک دیده بود که در همان حالت چمباتمه، مشغول قضای حاجت است. با خودش فکر کرده بود، «من را ببین که دنبال کی هستم؟! باورم نمی شود! این جا، روی صحنه!» وقتی کار بنینی تمام شده بود، برخاسته، شلوارش را پوشیده و به فلینی چشمک زده بود.) فدریکو برایم تعریف کرد که در آن زمان از خواب برخاسته و با حسی آرامش بخش، به طرف دستشویی رفته است. مثل آن بود که این رؤیا او را از تفکر دربارهٔ ساختن فیلم خلاص کرده است. آنچه بیش از هرچیز فدریکو را متأثر کرده بود، حس آرامشی بود که برای نخستین بار از تبصم هرچیز فدریکو را متأثر کرده بود. به این ترتیب همه چیز با شور و حالی تازه از سر یک فیلم به او دست داده بود. به این ترتیب همه چیز با شور و حالی تازه از سر گرفته شد و به خوبی به اتمام رسید.

از میان تمام خاطرات شیرین زمستان گذشته، صبحها و بعداز ظهرهایی را به یاد می آورم که همراه فلینی در «رم» و در سالن هتل پلازا به گفت وگو می نشینیم. احساس می کردیم در تابوتی طلایی که همیشه خالی است دراز کشیده ایم؛ مردکی چاپونی، هر از گاهی سرک می کشید تا گچ بریهای دکور و سقف شیشه ای آن را بیند، سپس چند عکسی می گرفت و با سادگی فروتنانه ای ناپدید می شد.

ما در انتهای سالن بودیم، فدریکو روی کانا به و من در سمت راست او، روی مبل نشسته بودم و سالن مبدل به جزیرهای کوچک؛ مملو از نجواها و رفت و آمدها شده بود. دو دانش آموز دبیرستانی و یا به قول فلینی، کالجی، مشغول شوخی و مسخره بازی بودند. فدریکو از زمانی می گفت که در نشریهٔ توردیتالی خبرنگار ورزشی بوده است؛ در آنجا فقط یک مقاله نوشته بود چون سفارش مقالهٔ دیگری به او نداده بودند. نوشته بود که یک دوچرخه سوار، در حالی که طرفدارانش او را

احاطه کرده بودند، ناگهان با لاستیک دوچرخهاش شروع به تهدید مردم کرده است؛ و یا یک دوچرخهسوار دیگر، در حالیکه با انرژی تمام در سربالایی رکاب میزده است، ناگهان از روی زین بلند می شود و پس از آنکه که شلوارک خود را پایین می کشد، بدون آنکه از سرعتش کاسته شود، با سرو صدای زیاد شروع به ادرار می کند. به یاد دارم یک بعد از ظهر شنبه، در حالی که فلینی تازه این جریان را برایم تعریف کرده بود و داستانهای بسیار دیگری هم در ذهن داشت، برخاست تا تلفن بزند و اندکی بعد که بازگشت، به شدت می خندید: در همان حال که مشغول تلفن بزند و اندکی بعد که بازگشت، به شدت می خندید: در همان حال که مشغول تلفن کردن بوده است، از میان در نبمه باز کابین مجاور، صدای قرقر شکم قردی به گوش می رسد.

«انگارگربهای داشت میومیو میکرد.» سپس مردی ناگهان پدیدار میشود که به نظر نمایندهٔ مجلس یا معاون وزیر میآمده است. صورتش سرخ شده بوده و مرتب پاشنهٔ در را تکان می داده، انگار در بوده که صدا می داده است.

تجریبات کوچک. از همان جا رفتارهای ویلا ژیو در فیلم شکل گرفتند. حتی هتل پلازا هم در تهیهٔ این فیلم سهیم بود. من خبر نداشتم که همهٔ اینها فیلمنامه است. هیچگاه تصور نمی کردم که همین صحبتهای خصوصی، باعث پدید آمدن اندیشه هایی کوچک و خاطراتی شوند که در ادامه و به تدریج، پس از انطباقهای لازم، به ساختن یک فیلم منجر شوند. حتی احساس می کردم این امر به نوعی به روح من هم سرایت کرده است، درست مثل آنکه میکروب آن به من منتقل شده باشد. در روزهای آتی، صطوری که با این گفت و گوهای غیرطبیعی مربوط بودند شکل گرفتند. فدریکو می گفت: همانطور که همیشه می نویسی، بنویس... هرچه به ذهنت می آید؛ اصلاً به قالب فیلمنامه فکر نکن، اصلاً مهم نیست، در قید فیلمنامه نباش...» و بدین ترتیب خودم را از لحاظ جسمی و روحی، وقف نوشتن طرحم کردم. باید بگویم دقیقاً به دلیل خاصی از فشارها و مسئولیتهای سنگین فیلمنامه نویسی بود که می توانستم به راحتی بنویسم و نیات صمیمانه و گفتارهای فیلمنامه نویسی من بودند. بسیار پیش می آمد برخی صفحاتی که نوشته بودم فقط فیلنی راهگشای من بودند. بسیار پیش می آمد برخی صفحاتی که نوشته بودم فقط فیلنی راهگشای من بودند. بسیار پیش می آمد برخی صفحاتی که نوشته بودم فقط فیلنی راهگشای من بودند. بسیار پیش می آمد برخی صفحاتی که نوشته بودم فقط فیلنی راهگشای من بودند. بسیار پیش می آمد برخی صفحاتی که نوشته بودم فقط فیلنی راهگشای من بودند. بسیار پیش می آمد برخی صفحاتی که نوشته بودم فقط

از لحاظ صفات یا جملاتِ به کار رفته در آنها ارزشمند بودند که اینها هم به نوبهٔ خود چیز دیگری را شکل می دادند؛ بدین ترتیب آهنگ صحنه، یک شوخی خاص یا چهرهٔ شخصیتی ویژه را القاء می کرد... سپس قلینی به من تلفن می کرد تا مرا از این پیشرفتهای جدید آگاه کند و همین امر همیشه تأثیری دیداری بر من می گذاشت. معمولاً به همین چیزها عنوان فیلمنامه اطلاق می شد، نوعی آکوردئون که مرتب با نوای نتها باز و بسته می شود و فکر می کنم که به این ترتیب فیلمنامه حیات می یافت و به شور و حال می رسید.

من خودم را بیش از یک فیلمنامه نویس، رابطی می دانستم که مأمور هذیانگوییهای آزاد بودم و قلینی از میان آنها فیلم خود را می ساخت. اغلب از من می پرسیدند تا چه حد از کتاب من در فیلم فلینی استفاده شده است. به عقیدهٔ من این دو، دو جانور متمایز بودند، دو ارگانیسم کاملاً متفاوت که رابطشان خوراک بود؛ فیلم به مثابهٔ گیاه خواری می مانست در برابر کتاب که یک گیاه بود؛ درست مثل یک مورچه خوار در برابر لانهٔ مورچه ها.

نوشتن یک کتاب، کاری پرحوصله و انفرادی است، در حالی که به عقیدهٔ من فیلم ساختن مثل حمله به یک شهر است، شهری که در واقع از وضعیت آن بی خبر هستیم. کارگردان همانند یک قرماندهٔ ماجراجوست که گروهان و وسایل جنگی خود را به حرکت درمی آورد تا از میان شور و حرارت جنگ، شلیک توپها، طلا و پول و کشتگان و زخمی ها عبور کند. من در برابر فلینی احساس ما کاریوی خوشبخت را در برابر گاله اوزو و ویسکونتی داشتم. تسلیم در برابر محسبات. اواخر ماه فوریه بود و آغاز فیلمبرداری نزدیک. هر صبح یکشنبه به یکدیگر تلفن می زدیم. فدریکو می گفت تقریباً به زمان تسلیم در برابر حساب و کتابها نزدیک شده ایم؛ در مدتی بسیار کوتاه، تقریباً یک هفته، باید بی وقفه فیلمبرداری فیلمی را آغاز می کردیم که قسمت اعظمش هنوز مشخص نشده بود و پایانش هم نامعلوم بود. فلینی به من می گفت هنگام ساختن این فیلم اندیشه هایی به ذهنش خطور کرده اند که در آن لحظه به نظر زیبا می آمدند، سپس بلافاصله از بین رفته اند؛ انگار

هیچچیز این فیلم اصولی نبود.

فدریکو از من می پرسید: «راستی، وقتی کتاب را می نوشتی، چنین چیزی برایت پیش نیامد؟» بدبختی اینجا بود که فلینی می بایست هر اندیشه ای را برای فرتی به صورت دستور درمی آورد و برای تکنسینها توضیح می داد و این دستورات می بایست بسیار واضح و دقیق می بودند، به من می گفت، این امر تقریباً شبیه این است که خداوند، روز نخست نور را آفریده باشد و بلافاصله این اندیشه به ذهنش خطور کرده باشد که خشکی و دریا را از هم جداکند، اما چندی بعد دیگر چیزی به خاطرش نیامده باشد، پس روز دوم اندیشمند و مضطرب، با احساسی از داشتن ایده ای هوشمندانه کارش را متوقف کرده باشد؛ اماکدام ایده؟ و حالا با این همه نور چه کار می توانسته بکند؟

در واقع با آنکه چیزی از مواد اولیه مان را هدر نمی دادیم، اما من مطمئن بودم که نحوهٔ فیلمسازی فلینی، نبوعی خطر کردن است؛ سقوطی به درون دنیای ناشناخته هاست؛ او راهش را با اعتماد کردن به ناشناخته ها آغاز می کرد - خودش چئین می گفت - و به این ترتیب تمام کار به این بستگی داشت که یخت با او یار باشد تا در بایان، به نگرانیهایش خاتمه دهد.

آنچه فیلمنامه نامیده می شد، مثل ریل راه آهنی بی انتها بود که روز به روز گسترش می یافت و شکل می گرفت؛ در واقع از قبل وجود نداشت، با فیلم همراه می شد و در همان حال پیشرفت می کرد. فلینی مرا قانع کرده بود که احساس می کند در یک فیلم کمدی بازی می کند؛ روی لکومو تیوی نشسته است که نمی توان آن را متوقف کرد و باید مرتب ریلها را جابه جا کرد و آنها را به جلو پر تاب نمود، زیرا فقط یک ریل وجود دارد و قطار همواره به انتهای آن نزدیک می شود و مدام در شرف از خط خارج شدن و وقوع فاجعه است.

گاهی اوقات وقتی فلینی خسته از یک هفته کار مداوم به روز شنبه میرسید و می بایست خودش به تنهایی بقیهٔ کارها را انجام دهد، میگفت دچار نوعی آشفتگی و تحلیل قوا شده است که منجر به نومید شدنش می شود. بنابراین به من تلفن می زد

و میگفت: «سلام، ارمانوی کوچولوی من، فدریکو هستم.» و تمام این کلمات را با صدایی بسیار آهسته و آرام و تقریباً تأثرآور و تأثیرگذار ادا میکرد. من صبر میکردم تا او سخن بگوید: «میدانی... استودیوها مدام به طرفم شلیک میکنند، در مهلکه افتاده ام؛ طاعون و وبای باتلاقها به طرف ما هجوم می آورند و تنها بازماندهٔ این نبرد، من هستم.»

علاوه بر تمام اینها، چیزهای بدتری هم میگفت: «تو حداقل میدانی من دارم چه فیلمی میسازم؟ دقیقاً چه میخواهم بگویم؟ یادت میآید؟» و من خودم را نخستین مسئول و در رأس این فاجعهٔ قریبالوقوع و وحشتناک میدیدم، با خود فکر میکردم و مبهوت، با حس نادانی، برجای میماندم.

اما این اندیشه، این احساس که تا این اندازه قوی و واضح بود و به نظر می آمد هرلحظه به فیلم جان می بخشد، از کجا آمده بود؟ دقیقاً ما دو نفر بر سر چه چیز به توافق رسیده بودیم؟ به خصوص وقتی دربارهٔ چیزهای دیگری غیر از فیلمنامه صحبت می کردیم؟

در پایان ماه مه، فیلمبرداری تقریباً به اتمام رسیده بود. فدریکو میگفت:

«باید این کار را تمام میکردم چون دیگر هفتاد سال دارم و احساس خستگی

میکنم؛ حالا حس میکنم تمام استخوانهایم پوک شدهاند. درست نمیدانم

تردستی کردهام یا این فقط یک سراب است.» به عقیدهٔ او، آنچه فیلم را به سرانجام

رسانده بود، سماجت و سرسختیی بود که به واسطهٔ آن دهکدهای با تمام جزئیاتش

بنا کرده بود: سپس کمکم این سرزمین جان گرفته بود، مردم پشت پنجرهها آمده

بودند، با هم دعواکرده بودند، به گردش رفته بودند و سخن گفته بودند. بدین ترتیب

بودکه فیلم جان گرفته بود، بدون آنکه کسی از آن خبر داشته باشد، حتی خود او.





## **صور تکها** آوای ماه

### 🗖 تیری ژوس

فیلم اخیر فلینی، آوای ماه، نوعی تجربه برای فیلمساز است. چه تماشا گران آن را بیسندند چه نیسندند، ناچارند دو ساعت تمام جریان مداوم اصوات و تصاویر را دنبال کنند، تا آنجاکه چشمهایشان از حدقه بیرون بزند و اعصابشان دچار کوفتگی شود. در فیلم آوای ماه، فراز و فرودهای ناهماهنگی وجود دارد که به طور ناگهانی بروز می کنند و شاید بتوان آن را با فیلم شهر زنان مقایسه کرد که در آن «استاپورزا» مارچلو ماسترویانی می رفتاری بچه گانه میان ترس و بهتزدگی دارد. فراز و فرودهای فیلم به اندازهای در صحنههای هذبان آمیز آن مستحیل شدهاند، که به سختی می توان آنها را درک کرد.

فلینی اغلب با شور و حرارتی فوق العاده به پرداخت شخصیتهای فیلمش می پردازد.

در یکی از سکانسهای اولیهٔ آوای ماه، گروهی از مردان را میبینیم که برای تماشای نمایش استریپ تیز زنی بی تاب هستند. این زن نیز یکی از شخصیتهای ساختهٔ خود فلینی است. رئیس گروه مردان، پول بلیط همراهانش را می پردازد، اما نمایش چندان طبیعی نمی نماید و با حرکات عصبی و مصنوعی زن همراه است. تماشاچیها اعتراض می کنند و در مقابل پولی که پرداخته اند، انتظار نمایش بهتری را دارند.

همگی می دانیم که فلینی از تعریف کردن داستان پرهیز می کند. در حقیقت از زمان ساختن فیلم زندگی شیرین به بعد، که علی رغم تکه های نامتجانس، داستانی منسجم داشت، دیگر فلینی به قصه پردازی نبرداخته است. به جای منطق جانشین شدن حوادث در روی یک خط مستقیم، حرکت دایره وار حوادث را برگزیده است که نشان از دنیایی دارد که در دایره ای ناقص می چرخد، در این دایره همه کس و همه چیز به هم مربوط هستند، اما دلیل و چگونگی این پیوند مشخص نیست. در میان دیگر فیلمهای فلینی، هشت و نیم بهترین شاهد این مدعاست.

در فیلم آوای ماه، فلینی روابط اجزای فیلم را به حداقل رسانده است. ما تغییر هویت سالوینی و گونلا را دنبال می کنیم اما این دو در گذر از مسیر تغییر شکلشان، دیگر نه به آنچه بودند شباهت دارند و نه به آنچه می خواهند بشوند. در حقیقت این دو نه دو شخصیت از فیلم بلکه دو عروسک خیمه شب بازی هستند که نه می توانند ارتباطی برقرار کنند و نه احساسی دارند. حتی اسناپورزا در فیلم شهر زنان، در نهایت درماندگی هم برای تماشاگر قابل درک بود. اما سالوینی و گونلا به عقیدهٔ می، تنها صور تکهایی هستند که برای تماشاچیها شکلک درمی آورند. بنابر این تعجبی ندارد که بنینی در سراسر فیلم چهره ای خندان و مسخره به خود گرفته است تعجبی ندارد که بنینی در سراسر فیلم چهره ای خندان و مسخره به خود گرفته است با و یا ویلاژیو، همواره اخم آلود و بدخلق است. اینها دیگر احساس و عقل ندارند

بیایید مسیر مشخصی برای تغییر شکل شخصیتها بیابیم. رشتهٔ نامرئی پیونددهنده، ماه است. در آغاز فیلم، ماه به واسطهٔ یک چاه، پیامهایی معما گونه

برای مخاطبان می فرستد. همین ماه است که واکنش انسانها را تحت تأثیر قرار می دهد. در این فیلم خبری از موسیقی و اشعار خاص فلینی نیست اما جنون فلینی در آن مشهود است.

چنین است که ماه در صفحهٔ تلویزیون به دام میافتد و بر پردهٔ سینما اسیر می شود: حالت رمزآلود و بچه گانهای که در آغاز فیلم وجود داشت، جای خود را به حالتی واقعی و عاری از هر توهمی می دهد. در پس زمینهٔ فیلم آوای ماه، پرسشی نامشخص اما عذاب آور وجود دارد: نور در این میان چه می کند؟ قسمت نخست فیلم، شامل کشمکشی بر سر قدرت، میان شب و روز است. این دو دنیای متفاوت، می خواهند با هم درآمیزند و به یک قالب درآیند. در صحنههایی که مردم در آنها حضور دارند مانند صحنهٔ جشن، نوری مصنوعی بر فضا حاکم است؛ نور صحنه، پروژکتورها، لامپهای نثون و ...

نوری که نشانگر عامهٔ مردم است، همان نوری است که از صفحهٔ تلویزیون این آکواریم غول آسا، به بیرون می تابد. در اینجا، ماه فقط نقطهٔ نورانی عظیمی است که نور خود را با بی شرمی به اندام انسانها می تاباند.

با این حال، آوای ماه، جمهانی خروشان است. یک چمهارم نخست فیلم، بلند پروازی روزهای نخست خلقت را به تصویر میکشد؛ هم از این روست که سالوینی به روایت تولد رمزآمیز کهکشان راه شیری می پردازد. زمزمهای ایجاد می شود، بر فضا حاکم می گردد، کم کم گسترش می بابد تا در دنیای کنونی به صدایی شدید مبدل شود. دنیایی که به نظر می آید سکوت در آن جایی ندارد. حتی صدای موسیقی هم در این دنیا، خشن و ناهنجار است. در صحنهای که نیسم با کلارینت قطعهای می نوازد، چیزی جز صدای مداوم نتهای سل، لا، دو و می، به گوش نمی آید. موسیقی قدرتی عجیب دارد: هماهنگی جهان را برهم می ریزد و فقط اختلال ایجاد می کند.

با این حال می توان مفهوم همه چیز را عوض کرد و تصور کرد که این ترس از صدا و شلوغی فقط نوعی شیفتگی است. در اینجا هم فلینی به پیرمردی پرگو بدل

می شود که مدام حرفهایش را تکرار میکند. گونلا، در آوای ماه چنین شخصیتی دارد.

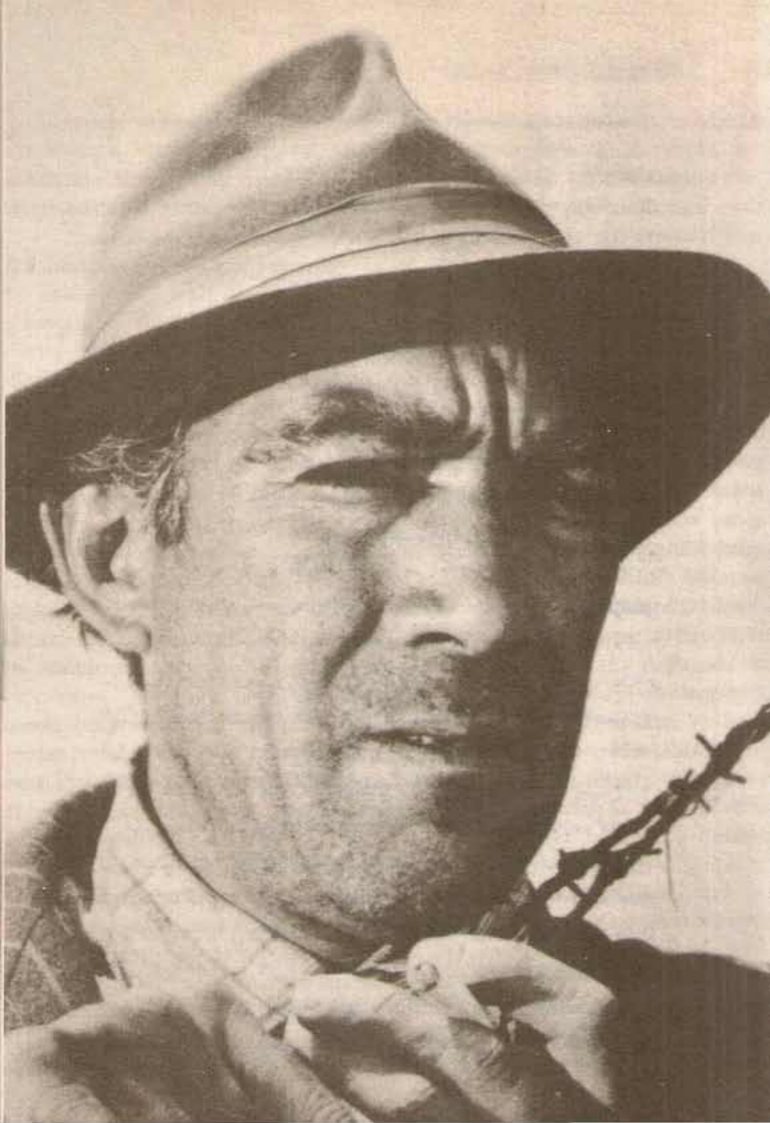
آوای ماه، بی تردید فیلمی است دربارهٔ جوانی، تبلیغات، تلویزیون و ... اما پر است از تصاویر، صداها، سخنان، حرکات و نشانه های گیجکننده در صحنهٔ کاباره؛ جایی که مردم با شور و حرارتی خاص می رقصند. فلینی قصد ندارد دنیایی را که به آن تعلق ندارد، تحقیر کند بلکه از آن لذت می برد و شیفتهٔ کوچکترین حرکت آن می شود.

رقص گونلا، در حقیقت نشانگر حرکات بدن و انرژی خارق العاده ای است که در صحنه رها می شود.

یکی از دوستانم میگفت آوای ماه، بازسازی هذبان آمیز بالهای اشتیاق است. در هر دو فیلم، انسان از مکانی بالاتر بررسی شده است، اما فرشته گرایی ویم وندرس جای خود را به شیطان گرایی فلینی داده است. دنیای آوای ماه، نشانگر دهکدهٔ کوچک ایتالیایی با همهٔ آداب و رسوم مردم آن است. اما چنین قضایی در ارتباط مستقیم با جهان اطراف است. در مجموع می توان گفت این فیلم نشانگر همزیستی گروهی در کنار یکدیگر است که برخی از افراد آن متعلق به دوران روستایی اوایل قرن حاضرند و برخی دیگر از آن سادگی بیرون آمده اند و به دوران علمی ـ تخیلی بعد از دههٔ پنجاه تعلق دارند. فلینی بهترین کسی است که می تواند میان این دوگروه مختلف، پیوند ایجاد کند. در آخر می توان گفت آوای ماه فیلمی است مملو از وضعینهای شنیداری و دیداری خاص! □

ترجمهٔ آرزو فکری ارشاد

V. يك نگاه



### بر سریر سینما

#### 🗖 مسعود فراستی

جلسومینای جاده، به باورمن، غریب ترین و ماندنی ترین آدم فلینی است، و کودک ترینشان. جلسومینا، حقیقی ترین شخصیت فلینی است، و نه واقعی ترین آنها.

و از همین جاست تفاوت عمیق فلینی با دیگر همقطاران نئورئالیستش.

جاده، به زعم بسیاری از آنان، ریشه در واقعیتهای اجتماعی ندارد و عدول از نئور تالیسم است. حال آنکه در جاده، اجتماع و مردم پس از جنگ بخوبی دیده می شوند ـ و گاهی در پس زمینه ـ فقر از اولین نمای فیلم تا آخرین لحظه حضور دارد، اما نه حضوری مسلط؛ چراکه فلینی به فقر اصالت نمی دهد و انسان را اسیر آن نمی کند.

در زندگی اجتماعی آدمهای فلینی ـکه اغلب از طبقات متوسط و پایین جامعهاند ـ فقر بسیار رخ مینماید، اما فردیت و شخصیت آنها را عقیم نمیسازد.

مشکلات اجتماعی در فیلمها، از دید آدمی است که همه را چشیده و با آنها زندگی کرده، جنگ را دیده و انسان را در جنگ دیده، و در بعد از جنگ، و انسان را در فقر. تجربیات او به گونهای است که به او میگویند آدم زندگی کرده، و آدم زمانهٔ خود، و آدم ملت خود. فلینی از ملتش دفاع میکند در آمارکورد عیبهای ملتش را میکاود، اما به رخ نمیکشد. با مردم همدلی میکند، آنها را دوست میدارد؛ همه را. آدم بد را کوچک نمیکند، در کنارش راه میرود و از تجربیات دوران کودکیش بهره می برد. خانوادهٔ شلوغ و پراز کشمکش و تضاد را به روی پرده می آورد، به پاس خانوادهٔ خود. یک خانوادهٔ گرم و با هویت ایتالیایی. می توانیم خود را جای پسر بزرگ خانواده بگذاریم و با او بزرگ شویم. احساس نکنیم که زندگی با وجود همهٔ سختیها، فقر و فاشیسم، مرگ یکسره تلخ بوده. نه، بلکه در مجموع شیرین است و قابل تحمل. هیچکس نه محکوم است، نه قهرمان.

جاده را به یاد بیاورید ـ جلسومینای معصوم در تنهایی و غمی سنگین می رود، اما نوای شیپورش می ماند؛ و شیطنتهای کودکانه اش نیز: وقتی در نقش یک مرغابی سروصدا می کند و مردم را می خنداند و یا دلقک بازی در می آورد تا پسرکی مریض را لحظه ای از رنج بیماری رها سازد.

زامپانو، به خاطر معصومیت کودکانهٔ جلسومینا، متحول می شود و حتی آمرزیده. او هم به سبک خود، با نوعی سادگی طبیعی، منطقی و غریزی زندگی می کند. آدم معصومی است؛ خشن و معصوم. شیطان و فرشته ای در کار نیست.

کودکی جلسومینا، زامپانو را به کودکی خودش باز میگرداند.

جلسومینا با چهرهٔ دلقک وارش، حسرت معصومیت دوران از دست رفتهٔ کودکی را برای فلینی زنده می کند؛ و حتی تر و تازه می کند. و همسرش جولیتاماسینا است که با فلینی چنین می کند، جلسومینا، از درهم ریختن نام جولیتاماسینا به وجود می آید؛ گویی همزاد اوست. و هم اوست که از اولین فیلم فلینی دروشنایهای واریته با اوست تا سی سال بعد در جینجرد فرد. در واقع ماسینا هم بازیگر اوست و هم بازی ده او و محافظ کودکی او.

فلینی، هیچ دری را ـ در دوران کودکی ـ پشت سر نمیبندند. به ما اجازه می دهد کشف کنیم؛ کودکی خود را. سعی می کند کلید باغ را به دستمان بدهد؛ باغ بهشت را. ما را آزار نمی دهد. در لحظه هایی که می تواند اشکمان را بگیرد، با طنز و هجو خلاصمان می کند. با وجود تلخی ها و دردها، تسلی مان می دهد. تسلی مدام در زندگی. گویی که زندگی را آنچنان پاس می دارد، به اندازهٔ زندگی. و زندگی را برای زندگی می خواهد. در این زندگی دشوار و تلخ، که بیماری و فقر و اختناق بیداد می کند، بسیاری چیزهای کوچک خوشایند موجود است؛ مثلاً یک گل بنفشه بیداد می کند، بسیاری چیزهای کوچک خوشایند موجود است؛ مثلاً یک گل بنفشه در لحظه مرگ.

نگاه فلینی آنچنان واقعی است که یادآوری هایش، به جای فرار، تسلی بخش اند ـ بخصوص نوستالزی کودکیش ـ.

هر چه زمان میگذرد، ما فیلمها را بیشتر دوست میداریم \_ بخصوص جاده، آمادکودد \_ و با آنها و آدمهایشان بیشتر همدلی میکنیم. دقیقتر، انگار قهرمان فیلم با ما بیشتر همدلی میکنید تا ما با او . گویی آنها بیشتر به ما نزدیک شدهاند تاما . این در سینما کاملاً کم نظیر است . این ما نیستیم \_ برخلاف همیشه \_ که می بایستی سعی کنیم و نزدیک شویم . (آنها) هستند که می آیند و نزدیک ما می شوند و همدل ما . این ویژگی فلینی است \_ در آثارش تا حداقل آمادکودد \_ هربار که جاده را می بینیم، این ویژگی فلینی است \_ در آثارش تا حداقل آمادکود \_ هربار که جاده در می بینیم، سینما است . و اهمیتش در سینماست \_ منطق نمایی سینما \_ آدم زنده در سینما این پختگی و عمق عواطف و اندیشهٔ هنرمند است که او را به ما نزدیک و این پختگی و عمق عواطف و اندیشهٔ هنرمند است که او را به ما نزدیک و بار دیدن جاده، چنین تجربهای است . آمادکودد هم؛ هر بار دایی میخواهد او را بر دیدن جاده، چنین تجربهای است . آمادکودد هم؛ هر بار دایی میخواهد او را به به بینیریم . اوج این خواست ، این نیاز ، در اتلاو شکسپیر است ، در لیرشاه اوست ، بین بخصوص در هملت پس از گذشت این همه سال و این همه اجرا ، همچنان بخصوص در هملت . هملت پس از گذشت این همه سال و این همه اجرا ، همچنان بخصوص در هملت . و سرزنده ؟ و بشدت تازه و به روز . هملت به ما نمیگوید بیا و من را ببین سربا است و سرزنده ؟ و بشدت تازه و به روز . هملت به ما نمیگوید بیا و من را ببین سربا است و سرزنده ؟ و بشدت تازه و به روز . هملت به ما نمیگوید بیا و من را ببین سربا است و سرزنده ؟ و بشدت تازه و به روز . هملت به ما نمیگوید بیا و من را ببین

و بشناس! برعکس او ما را بهتر می شناسد و این در واقع عنصر اساسی نمایش است: «چهره به چهره» رو به رو شدن و شناخته شدن. و این مهم در فلینی بسیار بارز است و بسیار ساده. گویی جلسومینا و زامپانو، هربار مارا بهتر می شناسند، در هر معرکه گیریشان، ما را بهتر نگاه می کنند. بهتر، غمگین می کنندمان و بهتر ما را می خندائند. و تسلی مان می دهند.

دایی و پدر در آمادکورد نیز از همین سنخاند. هر بار نیزدیکتر می شوند، با شلوغی دور وبرشان و با تنهایی شان. اینگونه است که تعامل بین بازیگر، قهرمان و تماشاگر بیشتر می شود.

زامپانو، به ما نزدیک میشود ـ جلسومنیاکه خیلی قبل تر شده ـ عنصر خیر و شر را می پذیرد و انسانها را دوست می دارد. این مشخصات قهرمانان فلینی است.

چیزی که فلینی را در این کار سترگ، یاری میکند و پشتیبانی، طنز اوست و هجو؛ که می خنداند، سبک میکند و تسلی می دهد. خود، تسلی است. نزدیک شدن قهرمان با ما، تسلی است؛ که مانع از دفع ما می شود. مانع فرار از درد و رنجها پس سهیم شدن ما را به همراه می آورد. سهیم شدن ما با آنها؛ و مهمتر، آنها باما. اگر تسلی ای در کار هنر نباشد، ناچاریم دانشمندانه نگاه کنیم و لاجرم حس، عقب می رود. اما گرما و حرارت فلینی اجازه نمی دهد. و حس سر جای خود می نشیند و پیش می رود. فلینی با ما فاصله ندارد؛ فاصله تمی گیرد.

و زندگی ادامه دارد. برف میبارد -که تسلی است و شادی - و برفبازی. و سیرک و نمایشهای غیر عادی و دلقکها و...

عشق به همنوع، و نگاه استوار فلینی به زندگی باعث تسلی است.

در نه فیلم سیاه و سفید اولیهٔ فلینی، که سایه روشن هایی هستند که سایه در آنها حاکم است مدهمچنان تسلی ای هست و امیدی دو در آمادکورد نیز. با هر بار دیدن جاده و آمادکورد، حتی ولگردها و زندگی شیرین، به تعقل نزدیک نمی شویم. به حس نزدیکتر می شویم. هر بار دنبال کاوش و چرایی نیستیم. هر بار قهرمان را بیشتر دوست می داریم. او هم ما را. چراها اهمیت چندانی ندارند. انسانها مهمترند

ـ هرپار مهربان وگرم. فلینی از ما سئوال نمیکند، ما هم نه سئوال میکنیم و نه در حین تماشا، تجزیه و تحلیل.

فلینی، از همان ابتدا، به هنرمند لودهٔ متواضع - حتی شکست خورده - ارج می نهد، به دلقک بینوای یک گروه محقر در یک سیرک کوچک احترام می گذارد، چراکه ما را می خنداند.

فلینی، نمایش بازیگران را دوست میدارد و ما را نیز به دوست داشتن آنها وا میدارد. در زندگی و در دنیای خشن پیرامون ما، بیچارگان و درماندگان، غالباً شوم مینمایند و برانگیزانندهٔ خشم، اما فلینی ایشان را جذاب می بابد.

آدمهای فلینی، روشنفکران جدا از مردم منزوی و در حال رنج کشیدن نیستند که مدام در جستجوی چرایند و نمی یابتد و ما را نیز اغلب پرت می کنند. فلینی به آدمهای متوسط، به آدمهای حاشیه ای، روستاییان به شهر آمدهٔ بیکار توجه می کند که راه خود را در پیچ و خم زندگی طاقت فرسا می جویند. معرکه گیرها، دغلها، انگلها، بدکارها، ولگردها و شکست خورده ها غرایب الهام بخش او هستند ولگردها، کلاهبردار، جاده، کابیریا نوستالژی آسیب پذیری برای معصومیت از دست رفته و آرمانگرایی گمشده را شکل می دهند. این چهار فیلم برپایهٔ سبک تغزلی تراژیک کمیک شکل گرفته اند که بسیار شخصی است و دلسوزی فلینی را برای وازدگی های دنیای مدرن باز می تابانند.

حتی زمانی که ایشان به دنیای ثروتمندان در زندگی شیرین تعلق داشته باشند، یعنی به بخش دیگری از بشریت سرگردان.

در زندگی شیرین، موجودات بینوایی که آنتونیونی در زندگی اجباریشان، آنها را به حال خود رها می کند ـ در تنهایی و پوچی ـ برای شرکت در وازدگی و انزجار فلینی از زندگی شیرین مدرنیستی، گردهم می آیند، تا تدارک یک تصویر دانته ای از دنیای مدرن را بدهند؛ که به جای زاویهٔ پایین، از بالا به آن نگاه می شود. زندگی شیرین، مطالعه ای در انحطاط انسان مدرن است، و انتقادات تند اجتماعی فلینی و مرزهای فانتزی محض اوست. فلینی فساد، بی عدالتی و انحطاط اخلاق اجتماعی

را به شکلی فانتزیگونه دراماتیزه میکند. او بازیگران و دکور را با مهارت به کار میگیرد تا به شکل تصویری، بشریت پریشان، رؤیاها و واقعیت آن راکه در اعماق وجود خود حس کرده، هماهنگی بخشد.

فلینی این جماعت را در ظرف جادویی خود به هم آمیخته و به شکل رؤیاهای شاعرانه بازسازی میکند. بعد از زندگی شیرین، فلینی در فانتزی غریزی خاص خود شناور تر می شود که حاصل آن نوعی اتوبیوگرافی مهشت و نیم ماست که به کوبندگی تأثیرات نمایش حرکتهای فرار رؤیا دست می یابد.

فصل اختتامیهٔ هشت و نیم را مد نظر آورید: «گیدئو» در اتومبیلش قرار دارد که در یک ترافیک ناجورگیرکرده. از همه جای اتومبیلش دود بیرون میزند.گیدئو در آستانهٔ خفگی است. وضعیت ساکنان اتومبیلهای دیگر هم چندان عادی نیست؛ آنها درگیرتر از آنند که بتوانند گیدئو را نجات دهند. انبوه اتومبیلها در قاب، زمین را پوشانده و تا افق صف کشیدهاند. گیدئو از در سقف ماشینش خارج میشود. اولین قدم ورود به رؤیا به وسیلهٔ طنابی از ناکجاآباد. در واقع گیدئو از زندان خفقان آور فضایی نا کافی برای جولان تخیلاتش جان به در میبرد. بعد آدر محل چشمهٔ آب معدنی هر کسی که گیدئو را صدا میزند، در خلاف جهت او را پی خود میکشد و نهایتاً چرخش دوربین به دورکاراکترهاییکه با انواع خواستهها، او را در مسیری دایرهای شکل جذب خود میکنند؛ خود آگاهانه حاوی احترامی برای همه وکشاکش جانفرسای منفس خلاقیت مبرای گیدئو است. کلادیا نیازی است برای هدایت قوهٔ خلافه او که توانایی از دست رفته را به دست آورد. تمام مسیرهای نمایشی میزانسن حتی الامکان قوسی شکل است و دایرهٔ نهایی از آن آدمهایی است که می رقصند. پیاده شدن عملی «علمی ـ تخیلی» با ذات طبیعی خود؛ مثل کهکشانها و هستی دوار فضا. ذهنیت فانتزی فلینی هم چرخشی از خاطرهها و الهامهايي است كه دقيقاً بر عليه خطوط افقى و عمودى ترافيك اول فيلم عمل ميكند. الهاماتي كه به محبوس بودن ناهماهنگي شناختن ذهنيت انسان مدرن فرویدی صحه میگذارد و جاذبهٔ آن را نشان می دهد.

در هشت و نیم، گیدئو عادت دارد وقتی تنهاست بطرز عجیبی گام خود را کج و کوله بردارد و همزمان برای فرود آوردن آن سوت بکشد! نوعی «کمدیا دل آرته» وار شیک با حالتی فی البداهه.

از نظر شکل آفرینی، این اشکال سیاه و سفید و متنوع بازتاب رئالیستی تخیل و غرایب روز هرهاند. قافیه های غنی، تصاویر منسجم و شخصیت های خاص و فریبنده: نوعی گرمای حیوانی و زیبایی اشیاء و دکور. از طرفی «سیاه و سفید» بازتابی از روان است.

سرانجام بعد از پانزده سال فیلمسازی، پس از ۱۹۶۵، فلینی نخستین فیلم بلند و رنگی خود را میسازد. سیاهی شب به آبی تیره و عمیق بدل میشود. و بقیه تصویر با غنای غیر قابل انکار خود، صحنه را سرشار میسازد. رؤیاهای یک رنگ هشت د نیم، به هذیانهای رنگارنگ جولیتای ارواح بدل میشود.

فلینی، ناخود آگاه یک مرد، یک زن، یعنی ناخودآگاه شخصی خودش، به عنوان آفریننده و نیز ناخودآگاه ما تماشاگران حیرتزده را در مقابل این خلاقیت شگفت آور مورد برسش و تأمل قرار می دهد.

اما زن، استعارهٔ اصلی فلینی است و اسطورهٔ او. زن «همه چیز است» برای او. زنانی غریب، چاق، سنگدل، ویرانگر، جادو کننده، تغزلی، پررمز و راز و درگیر اوهام. وگاه کودک و معصوم، با چهرهای دلقکوار ماسینا .. و مردانی ناتوان در مقابل زن معشوقه و مادر ـ و درمانده.

آدمهای فلینی بشدت کنایه آمیزند. ظاهر گروتسک بسیاری از آنان، که مضحک ترین یا بدبینانه ترین نمای اخلاقیات دنیای مدرن هستند، محکومیت این اخلاقیات دروغین را اعلام می دارند. و این ورای مضحکه یا ریشخندهای فلینی است که حتی مذهب ریا کار کلیسایی مسلط بر دنیای مدرن را نشانه می رود ـ لباسها و مراسم ـ.

در فصلی از رئم، کاریکاتور ـ شبیه طرحها و کاریکاتورهای قلمی فلینی ـ مفصل و طویل المدتی از مراسم کلیسایی را شاهدیم: طبقهای قدیسان فرقهٔ

رومن، که رژهای از تصورات آرمانیشان را برپاکردهاند. حرکات دوربین نیز در پی ترسیمی بلاواسطه است. رقص نورها و تندیسها که در میان متن واحد رُم حاوی بیهودگی و توهم است. و فسادی از روزگار نو که از سنگوارههای گذشته ـ و عهد عنیق ـ گذر میکند، میوتورسوارانی امروزی که بنا زلزله صونی کر کنندهٔ موتورهایشان، میادین آرام و تسلی بخش گذشته را به لرزه در می آورند و بانورهای زنندهٔ چراغهایشان، برگذشتهٔ پنهان و غرور آمیز می تاباند و با ایجاد رعب و تهدید به سهولت از آن در می گذرند.

پریشانگوییهای جادویی و آمیخته به کابوس، سفرهای دیوانه وار در جستجوی تمام آنچه قابل ثبت است و فیلمبرداری: شهر ابدی، کهنسال و تغییر و تحولات آن ـ رئم ـ فساد و انحطاط عهد عتیق ـ ساتیریکون ـ مغز پوک یک اغواگر ـ کازانوا ـ خاطرات یک کارگردان و مشکلات آفرینش هنری ـ هشت و نیم حاطرات شخصی و خانوادگی و نوستالژی جوانی ـ آمادکورد ـ و ... و صدها قصر و خانه، دکورهای عجیب و غریب، دلقکهای گیج، شاد و غمگین، فرشتههای تسلیدهنده، آدمهای چاق، آدمهای معصوم و ...

فلینی، زندگی را مسی سرایسد، مرارتها و شانسهای کوچک زندگی را، ناسازگارهای قرن را، بی قاعدگی ها و اندوه انحطاط مدرنیسم را، ویرانگری رسانه های گروهی ـ تلویزیون و... ـ و ریشخند تمدن از رم باستان تا تمدن امروز فمنیستی غرب و تمدن ماهوارهای.

از مهمترین خصوصیات فلینی، گرمای هویت ملی اوست. نه تنها ایتالیایی است، بلکه به آن نیز می نازد. آنچنان ایتالیایی است که جهانی است. آدمهایش در اوج ایتالیایی بودن است که جهانی می شوند. این، در فلینی در اوج است.

برای فلینی، تک تک ایتالیاییها قهرمانند. با وجود تمام ضعفهایشان، فلینی ما را وامی دارد که آنها را دوست داشته باشیم. این دفاع از هویت ملی است. و فلینی،

از طریق گرما، و انتقال آن، تسلی و نزدیکتر شدن قلبها و در نتیجه مغزها و فرهنگها چنین میکند. ما، دایی مفتخور آمارکورد را دوست میداریم. چرا که فلینی آدمها را دوست میدارد. لازم نیست متنفر باشیم از یک ضد قهرمان تا بتوانیم قهرمان را دوست بداریم ـ برخلاف خیلیها ـ . هنرمند، بدون تنفر نیز می تواند آدمها را دوست بدارد.

ویژگی فیلمهای کمدی چنین است. فیلمهای کمدی، که گرمای کودکی دارند؛ و ویژگی طنز .. در این نوع فیلمها، آدمها را متهم نمیکنیم، محکوم نمیکنیم، آنها را می پذیریم و دوست می داریم. چراکه آنها نیز ما را می پذیرند. همه، دوست داشتنی اند.

فلینی هیچگاه نمیگوید: «این، شیوهٔ من است در روایت»؟! یا «من میخواهم از دوران کودکیم بگویم و شما،گوش کنید و بینید و...کشف کنید»!! فلینی، چنین نیست.

می گوید: «فیلمسازی ترکیب بسیار مطبوع و گرانبهایی است از کار و زندگی گروهی. فیلمسازی در نظر من کاری است شخصی. و به همین علت است که من خود را یک نئور تالیست به شمار می آورم. هر پژوهش که انسان درببارهٔ شخص خود، دربارهٔ روابطش با دیگران و دربارهٔ راز زندگی می کند، پژوهشی معنوی و به معنای واقعی کلمه، مذهبی است. برای من قیلم ساختن به منزلهٔ کاری همهای حرف زدن با مردم است. و هدف آن همیشه روشن ساختن پارهای مطالب است. این آن معنایی است که من از نشور ثالیسم، به سعنای اصیل و واقعی آن در نظر دارم: از نشور ثالیسم، به سعنای اصیل و واقعی آن در نظر دارم:

فلینی می فهمد من چرا به سینما می روم. دنیای من را می پذیرد و به آن احترام می گذارد. پس تسلی می دهد، نه آزار. ما به سینما نمی رویم که شکنجه بشویم، یا به درد دل کسی گوش کنیم، یا زندگی و سرگذشت کسی را ببینیم، آن را زیر

میکروسکوپ بگذاریم، بررسی کنیم و تحلیل و...

در مورد فلینی این گونه است که به سینمای میرویم، که کسی ما را ببیند و بپذیرد. و همدلی کند. از این طریق است که لذت میبریم.

قهرمانان فلینی با وجود ظاهر غریب بعضی هاشان، به انسان واقعی، و به کنشها و واکنشهای انسان، بسیار شبیه اند. و بخشی از وجود ما را با خود حمل می کنند. انتزاغ بیمارگونه از واقعیت نیستند. آدمها، آدماند و قابل باور. ما با عقده های بیمارگونه فیلمساز طرف نیستیم. جنبه های خوب و بد آدمهای فلینی، در وجود ما هستند. او با مهربانی این جنبه ها را ارائه می دهد و به ما نزدیک می شود. به شیوه ای عمل می کند که یک انسان در اثر غریزه و تجربه می کند.

هیچ روشنفکر خودآزاری نمی تواند از فلینی دفاع کند، چون فلینی اهل رنج دادن کسی نیست. سرکوب نشده و در نتیجه سرکوب نمی کند. با ما دوست می شود و ما را اهلی می کند. از ارائه کودکی و خاطرانش منمی ترسد. شرمنده نیست. به آن افتخار می کند و آن را غنایی می سازد. مشکلی ندارد؛ یعنی مشکل خودآزارانه ای ندارد. پس دگرآزار نیست. فلینی اهل رفاقت است؛ رفاقتی روستایی و صمیمانه. انسانها، بد یا خوبشان، این اثر را رویش نگذاشته اند که از آنها بترسد و بگریزد.

منش فیلمهای فلینی عمده شان روشنفکرانه نیست، پس روشنفکران را در عمق خوش نمی آید.

جاده بهترین و انسانی ترین فیلم او را دوباره مدنظر آورید و صحنهٔ فتل ما تو را را در یک لحظه دست به خشونتی می زند و ما تو را می کشد - ناخواسته به و آدمی که با رنب و فقر و خشونت زندگی کرده به جلسومنیا مثل یک گل، پژمرده می شود و از بین می رود. چرا که نمی پذیرد، و نمی تواند بپذیرد این خشونت را، و حتی زامپانو نیز چنین است. با این خشونت غیر انسانی خودش کنار نمی آید. آن را پس می زند. هیچ کس خود آزار نیست و در نتیجه دگر آزار همه به زندگی عشق می ورزند. هر جاکه به آزار و خشونتی عمیق نزدیک شوند، از بین می روند.

به همین دلیل به روشنفکران خوش نمی آید، بخصوص به روشنفکران

کشورهای جنوبی. روشنفکران پرمدعا و متعهدنما به فلینی ایراد گرفتهاند که در آثارش بیزمان و خود محور است، و به جامعه و پیرامونش نمی پردازد، و نظیر هنرمندان متعهد، شاهد زمانه خود نیست. به آسانی می توان پاسخ داد که هر کس فقط از چیزی سخن می گوید که آن را خوب می شناسد و نیز مایل به صحبت دربارهٔ آن است. می توان اضافه کرد که فلینی با حال و هوای شاعرانه و مردم دوستی اش نسبت به جامعه بی تفاوت نیست ـ لااقل تا آماد کورد نبوده.

مگر زندگی شیرین،علاوه بر جنبههای دیگر، هجونامهای دربارهٔ پستیهای زندگی اعیان و اشراف، و با نگرشی عام تر، هجونامهای در مورد اضطراب قرن بیستم نیست؟

فاشیسم در ایتالیا موسولینی ددر کدام اثر سینمایی بهتر از آمادکورد توصیف و افشا شده، و طرد؟

همه فیلمهای او به نوعی متأثر از کافکا است. چراکه کافکا توانسته حقیقت را ببیند و رمز و راز را به زندگی بیفزاید. او در عین شفافیت، جنبهای نگرانکنده به زندگی بخشیده است. طنز تلخ فلینی نیز از همین نگرش نشأت میگیرد. و طنز شیرینش برای تعدیل تلخیهای زندگی است و تسلی ما.

فیلمهای آخری فلینی ـ به ویژه مصاحبه ـ که بظاهر مهم از ژمان امریکای کافکاست، بشدت پراکنده و حتی پر اغتشاش اند. بدون احساس انس با روزگار سپری شده، حس نوستالژیک دارد. برخلاف گذشته با برج عاج نشینی و تفاخر فیلمسازی میکند و فقط در سایه روشنهای چینه چیتا فیلم میسازد. فیلمسازی را دیگر همچون یک مراسم و آیین دوست داشتنی و مردمی بجا نمی آورد، بلکه با آن فخر می فروشند. و خود را تکرار میکند. و این، خود شیفتگی غیر هنرمندنه و فرتوتی را عیان می سازد.

سه فیلم آخری، و کشتی براهش ... جینجروفرد، آوای ماه، فقط نوستالژی است که حمله میکند. مثل به حرف آمدن ماه در آوای ماه و شعار تکراری علیه تلویزیون

اما فلینی برخلاف بسیاری، بوق و کرنا به دست نمیگیرد تا منظور خود را در همه جا جار بزند. او، فقط می سراید. خود را به فیلم ضمیمه نمیکند - و تحمیل - جز مصاحبه - . از طنز، مسخرگی و شعر استفاده میکند. بله، طنز به خاطر خدا.

و خدا را در آثارش به سرودهای مصمم از مسیحیت در جاده، کابیریا، کلاهبردار، ولگردها و حتی ساتیریکون، تبدیل میکند.

با این کار، این خطر وجود داشت که تکفیرش کنند، گستاخی و بی ایسمانی نمایی او را شدیداً محکوم کردند: بی پردگی و عربانی های جسمانی آدمهایش و نومیدی مشرکانه اش را ـ که به نیست انگاری می زند ـ . . اما این، جز ساده نگری چیزی نیست.

در حقیقت، آثار فلینی سرشار از رمنز و راز است. خدا، چشمک میزند: حاضر... و امید هم چشمک میزند.

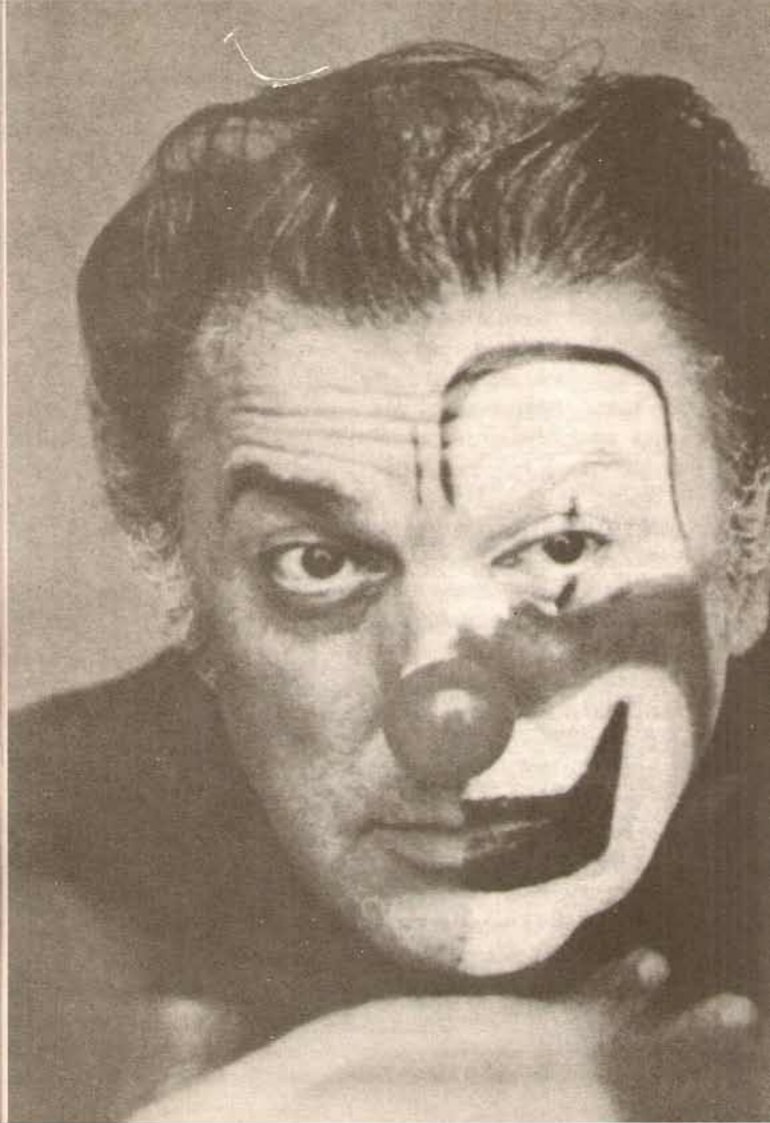
در واقع حق با فلینی است زمانی که به روزنامهنگارانی که چهل سالی او را محاصره کرده بودند، میگوید که چیزی برای فهمیدن مفاهیم عمیق در فیلمهایش وجود ندارد. هیچ چیز مشخصی نیست؛ هیچ درس و هیچ پیامی.

اگر «پیام، همان مدیوم است». فلینی خود مدیومی است که از مدیومی دیگر استفاده میکند: سینما. بنابراین برای ما فقط یک کار باقی میماند: نگاه کردن و چشم دوختن به پرده و لذت بردن از نمایش رها کردنِ خود به دست گردباد و کارناوال فلینی: سرشار از فریاد و رنگ، لطافت، درد و درماندگی، تغزل، عجایب و غرایب، حشو و زواید، افرادی مثل من و شما، افرادی متفاوت از شما و من، احمقهای خوشبخت، آدمهای عجیب و غریب، چاق و زیبا، فلق، زیبایی، زیبایی، اما...

بعد از پایان فیلمها، می بینی که مورد پذیرشی و خشنودی. و از قسمتی از زندگیای که در آن سهیمت کرده، لذت می بری. و احساسی خوش داری از ایتکه فلینی و آدمهایش تو را پذیرفته اند. ما به سیاره ای نرفته ایم که کشف کنیم. سینما، بهترین واسطه برای به حرکت در آوردن قلب است و مغز.

برای فلینی، این حرکت، همراه هم است. بعد از پایان فیلم، گویی این ما بودیم که نمایش دادیم و آنها ـ آدمهای فلینی ـ بلیط خریدهاند و تماشایمان کردهاند؛ نه برعکس.

## VI. طرحهای فلینی



## طرحهای فلینی: دفاع و مصور کردن یک مکتب خودساخته

🗖 رولاند توپار

فلینی همچون همهٔ مردان سینما خود را وقف مخاطبی وسیع کرده است. او در راهبری بودجهٔ فیلمهایش چنان عمل میکند که قابل قیاس با سازماندهی یک مدیر است در رأس صنعت. موفقیت یا شکست یک فیلم فلینی بستگی بسیاری به سرنوشت دیگری دارد تا به خود او. او علی رغم بغض نسبت به الزامات اقتصادیش ستودنی است، او با بیشترین صحیمیت صور خیال خویش را به مخاطب خود عرضه کرده است. اما چه رابطهای می تواند در گفت وگو با این صور خیال موجود باشد؛ آنگاه که به سوی جمعیت رها می شوند؟ بسیار خوب، آنها از همان ابتدا خو را در شکل دیگر با دست نگاشته هایی بیان میکنند، اما، نه نمایشی و تجملی بلکه با: طرح. هنگامی که فلینی طرح میکشد، برای ارتباطی با مخاطب نامحدود با شخصیت هایی ناشناخته نیست، عرضه ای است در خدمت فقط یک

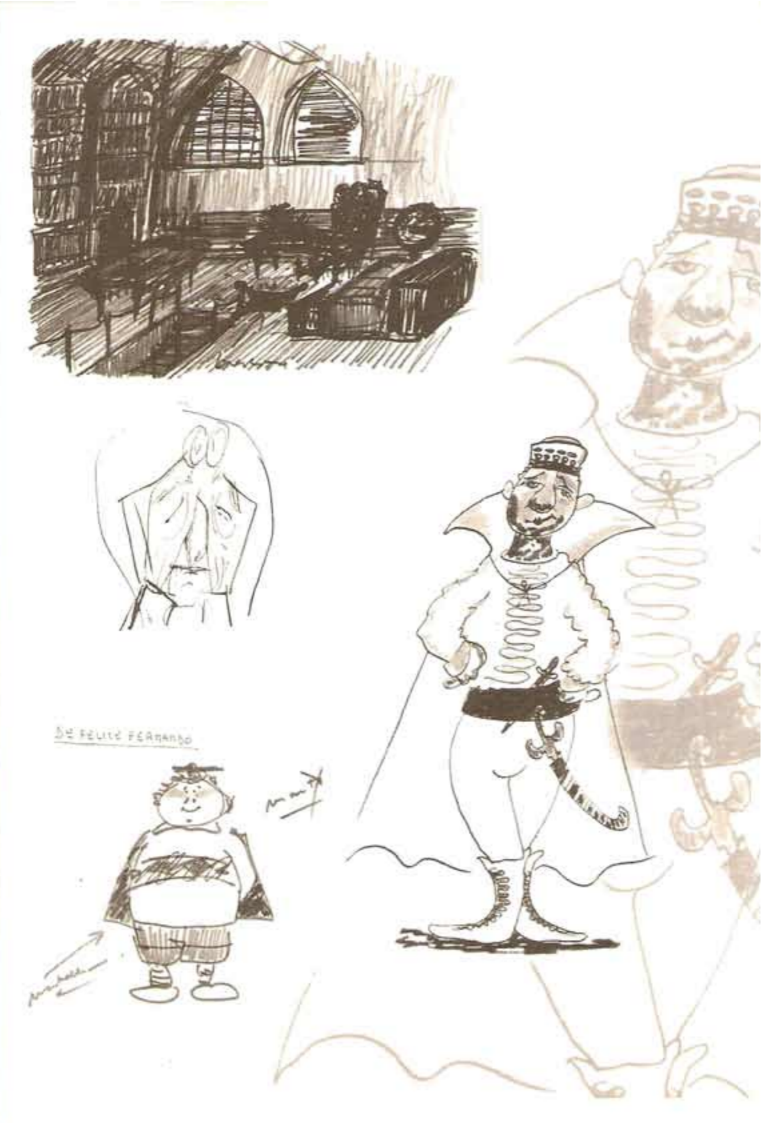
طرحهای فلینی طرحهای فلینی

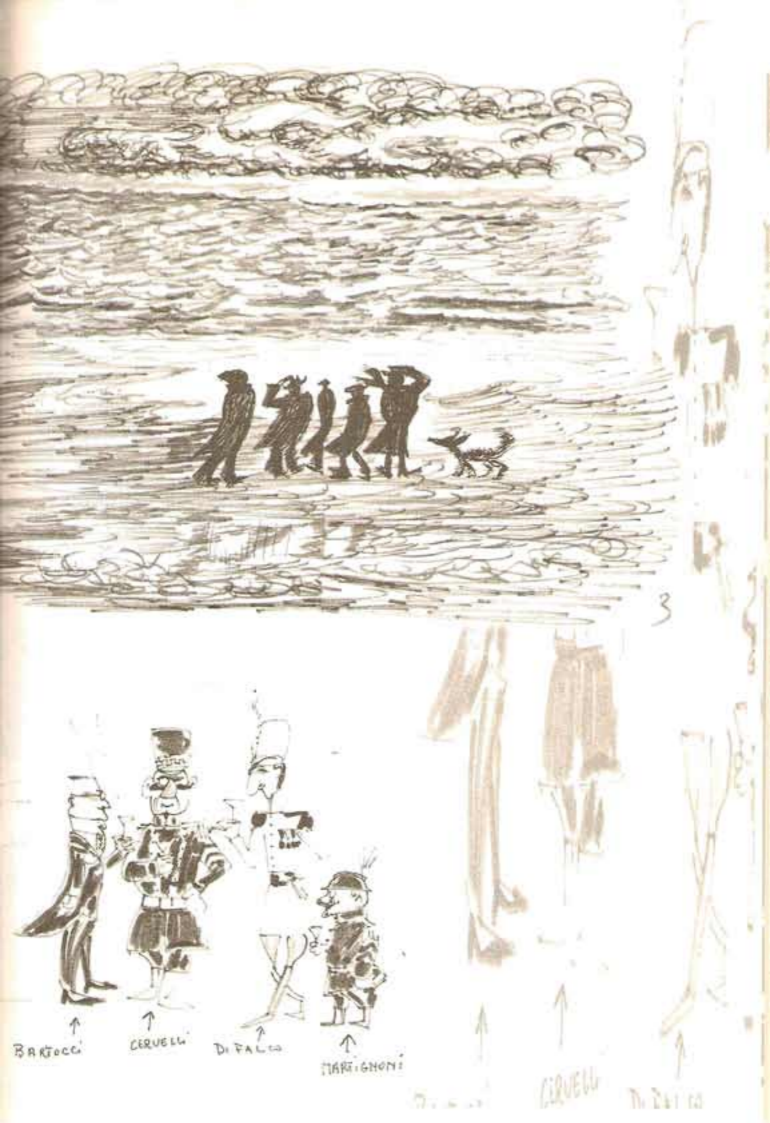
تماشاگر، همانکه بدرستی موفق دارد. این تماشاگر خاصی و متمایزکسی نیست جز خودِاو. یک مداد و یک ورق کاغذ بهایی معلوم و قابل چشم پوشی دارند، بله؛ خط و رسم، همچون زهدانی سترون و بی ثمر است؛ کسی در این میان رنجی نبر ده است. عالم طرح ریسمانی است آویخته از اندیشه، این قلمرو یک ژرفنگری ناب است؛ قلمرو دوب لرزش و سرما. و یک چیز شگفت و موحش برای خنده؛ قلمرو اروتیسم برای اعطای یک لذت رایگان. عدم و نیستی حقیقتی است به روشنایی این جهان. نیستی بُعد همه چیز را تغییر میدهد. حالا، چرا جای خود را به یک باروک سرخوشانه بیبدیل نداده است؛ جایی که عقل نقشی بازی نمیکند. چرا این همه ممنوعیت تمامنشدنی برای امکان یافتن، آن هم مشروط، و این پیرایگی بادگارهای ستاینده اسطوره؟ آیا به نام حقیقت دیگری است؟ که از درخشندگی خبره کنندهٔ آفتاب ممات که چون اپرای بزرگ ادراک است، باقی مانده است؛ تجسم کسی که میخرامد. با یک خطای غریب، برخی مردم نیز مثل سایرین طراحی را «دانستن طراحی» معنی میکنند، آنها میگویند «من میدانم» طراحی بدن ها را، یا «نمی دانم» طراحی یک پرنده را. با وجود این طراحی یک دانش نیست. به تصویر در آوردن است. ابتکار و اختراع است. در عرف و آیین مخصوص و مناسبش. یک رمز شکل و نشانهای، فقط توسط نظم بخشیدن آن چیزی که گفته شده، برای ارتباط برقرار کردن با بسترهای متفاوت ناخودآگاه... بین فلینی و مردم سینما وجود دارد. بین فلینی و خودش طرح وجود دارد. این برای آن است که نظم و ترتیبی نمی دهد، او به جای گفتن طراحی میکند؛ که اگسر مى توانست مىگفت. او با خود حرف مىزند، او در رؤيا بسر مى برد، او الكن است. او این ژانر پر رمز و راز را اندکی قبل با اریک ساتی می آزماید؛ پیشگام یک مكتب خودساخته. اين كمترين جذبه و افسون طرحهايي توانمند نيست، اما بایسته اند، و این در حالی است که فقط نگاه کردن به آنها، دریافت اندکی است از برای فلینی.









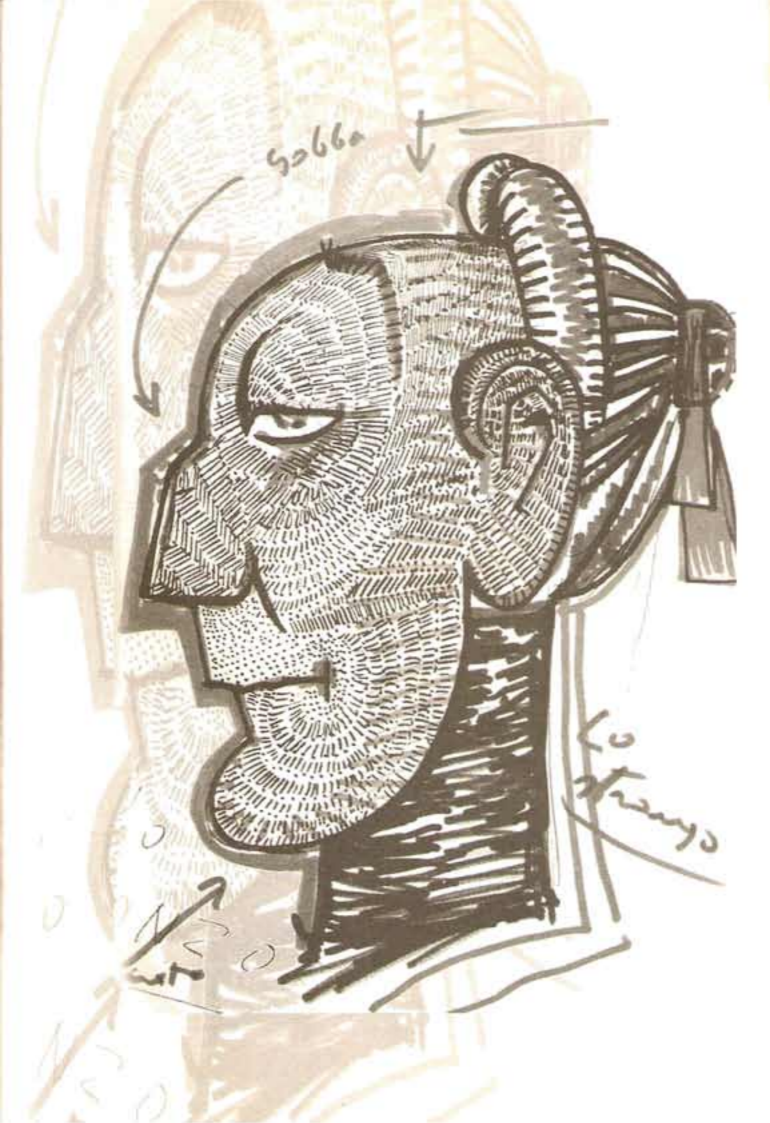


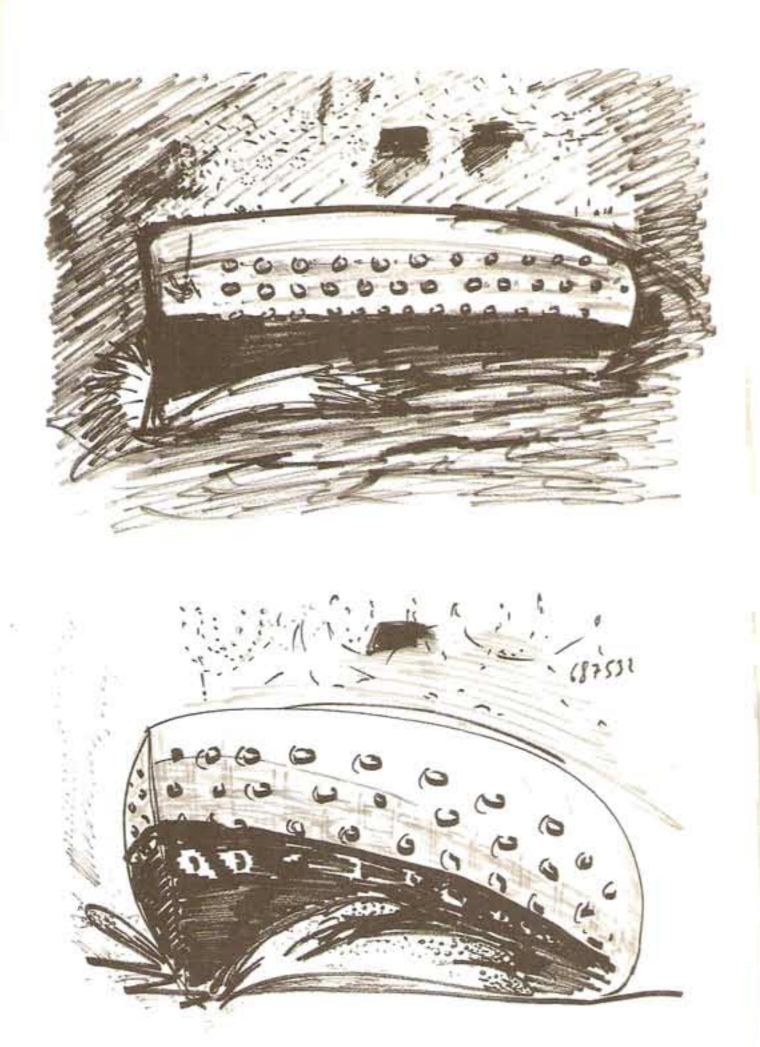






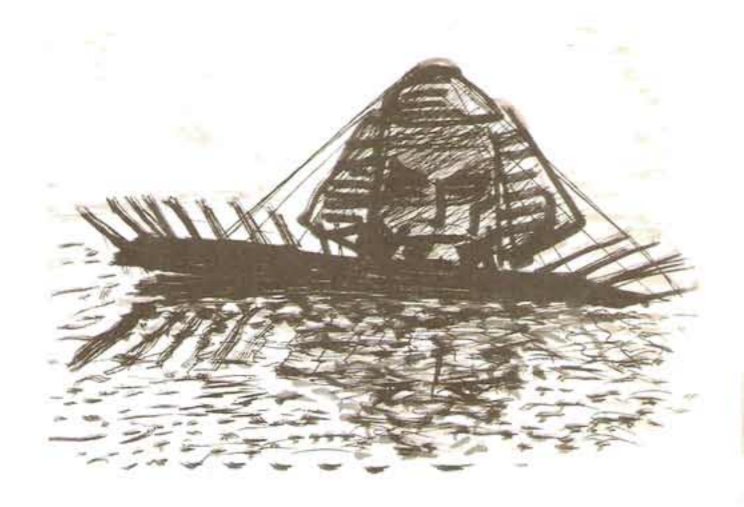






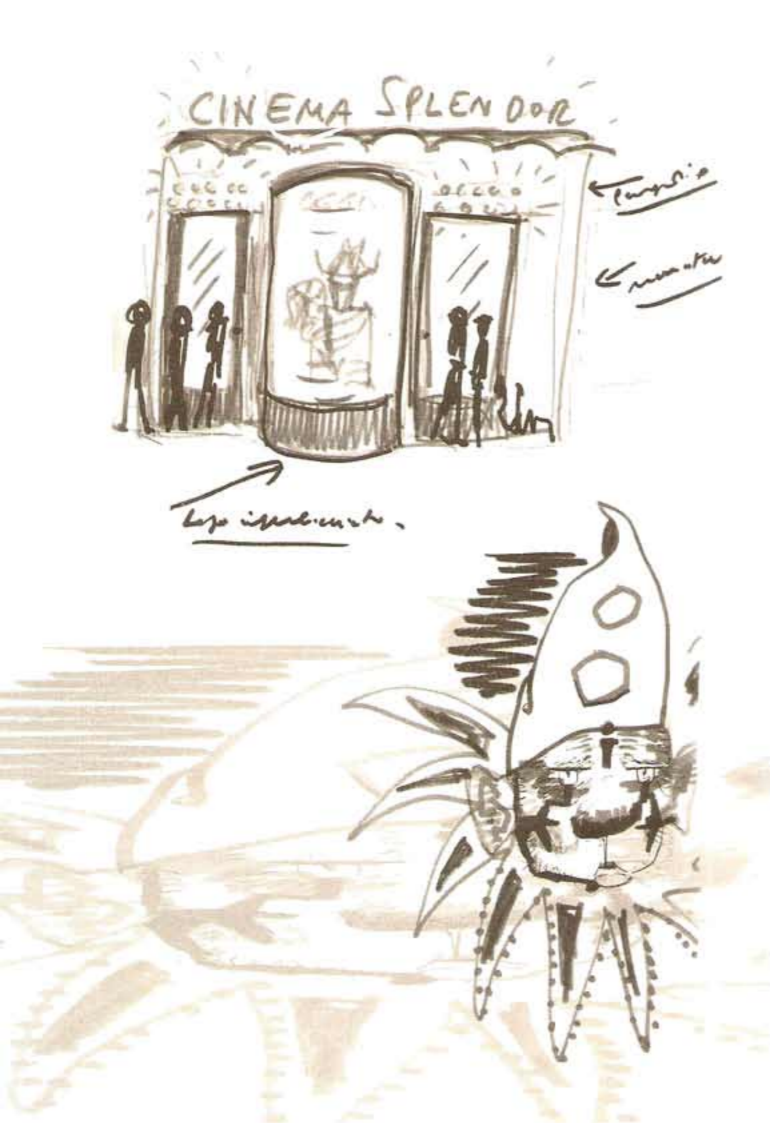


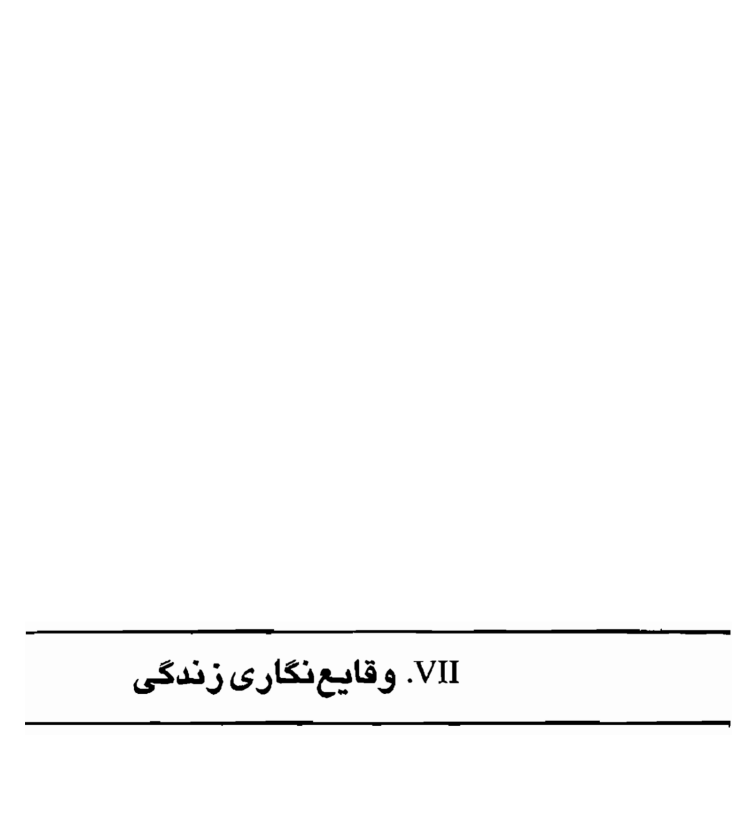












## وقايع نگاري زندگي

- ۱۹۵۰ کارگردانی روشناییهای واریته با مشارکت لاتوادا. همکاری با پیترو جرمی در راه امید.
  - ۱۹۵۱ همکاری با جرمی در شهر دفاع میکند و غار راهزنان.
  - ۱۹۵۲ شروع کارگردانی مستقل شیخ سفید. همکاری با جرمی
- ۱۹۵۳ کارگردانی ولگردها. برنده جایزهٔ شیر نقره در ونیز. اولین پخش جهانی فیلم فلم کارگردانی بنگاه ازدواج، یک اپیزود از عشق در شهر به تهیه کنندگی جزاره زاواتینی.
  - ۱۹۵۴ برندهٔ جایزهٔ شیر نقره از جشنواره ونیز برای جاده.
    - ۱۹۵۵ کارگردانی کلاهبردار.
- ۱۹۵۶ کارگردانی شبهای کابیریا، نمایش جاده در نیویورک ـ برندهٔ اسکار بهترین فیلم خارجی، و جایزهٔ انجمن منتقدان فیلم نیویورک برای جاده. مرگ پدر فلینی.
  - ۱۹۵۷ شبهای کابیریا برندهٔ اسکار بهترین فیلم خارجی.
    - ١٩٤٠ زندگي شيرين جايزه نخل طلااز جشنواره کن.
  - ۱۹۶۱ جایزهٔ انجمن منتقدان فیلم نیویورک برای زندگی شیرین.

- ۱۹۶۲ وسوسه های دکتر آنتونیو (یک اپیزود از بوکاچو ۷۰) به تـهیه کـندگی کـارلو پونتی.
  - ۱۹۶۳ اسکار بهترین فیلم خارجی و جایزهٔ منتقدان فیلم نیویورک برای هشت دنیم.
    - ۱۹۶۵ موفقیت بزرگ شبهای کابیریا در سالن موسیقی برادوی یا عنوان
- ۱۹۲۰ تـ ولد فـ دریکو فـلینی ۲۰ ژانسویه در ریسینی (شهر کـوچکی کـنار دریای آدریاتیک)، از یک خانواده متمول روستایی
  - ۱۹۲۸ اولین فرار از مدرسه و رفتن به سیرک
- ۱۹۳۸ ادامه تحصیل در مدرسه کاتولیکهای ریمینی، رفتن به فلورانس، و کشیدن کمیک استریپ برای «نربینی»
- ۱۹۳۱و ۱۹۳۹ رفتن به رم، گزارشگری برای سه هفته در ۱۹۳۹و ۱۱ (مردم)، ملحق شدن به تحریریه Marc Aurelio، نوشتن قطعات رادیویی برای ماسینا و شوخیهای سینمایی،
- ۱۹۴۱ (۱۹۴۳) یاری آلدو فابریتزی کمدین و بازیگر در انتخاب کار فیلمنامهنویس. ازدواج با جولیتا ماسینا به سال ۴۳ در رم.
- ۱۹۴۴ از دست دادن پسری که سه هفته بیشتر زنده نماند. همکاری فلینی و دوستانش برای کشیدن کاریکاتور برای سربازان متفقین در «مغازه چهره مضحک».
- ۱۹۴۵ ملاقات با روبرتو روسیلنی و شروع همکاری با او در نوشتن فیلمنامهٔ رم، شهر بیدفاع.
  - ۱۹۴۶ نوشتن فیلمنامه و دستیاری روسیلنی در پائیزا.
  - ۱۹۴۷ نوشتن فیلمنامه، و بازی در معجزه روسیلنی.
- ۱۹۴۸ کار با لاتوادا در بی رحم و آسیای پو، و همکاری با پیترو جرمی در به نام قانون.
- ۱۹۴۹ نوشتن فیلمنامه و دستیاری فوانیجسکو، تودست خدا از روسلینی. ۱۹۴۹ روسلینی. ۱۹۴۹ در دستنادی ارواح برندهٔ جایزه انجمن منتقدان فیلم نیویورک برای بهترین فیلم خارجی، و برندهٔ جایزهٔ «گلدن گلاب» برای بهترین فیلم خارجی.
- ۱۹۶۷ بیماری جدی. قطع همکاری با پینهلی، فلایانو و روندی به عنوان فیلمنامهنویسان همکار با برنار دینو زاپونی.
  - ۱۹۶۸ کارگردانی توبی دمیت
  - ۱۹۶۹ کارگردانی دفتر یادداشت یک کارگردان. کارگردانی ساتیریکون.

۱۹۷۱ برندهٔ جایزه National Board of Review برای دلقکها به عنوان بهترین فیلم خوارجی.

۱۹۷۲ کارگردانی دم.

۱۹۷۴ برندهٔ جایزهٔ انجمن منقدان فیلم نیویورک برای بهترین فیلم سینمایی برای فیلم آمادکورد و جایزه National Board of Review برای بهترین فیلم خارجی و برندهٔ اسکار برای بهترین فیلم خارجی و نیز برندهٔ جایزه انجمن منتقدان فیلم نیویورک برای بهترین کارگردانی در فیلم آمادکورد.

۱۹۷۶ کارگردانی کاذانووا.

۱۹۷۹ کارگردانی تمرین ارکستر مرگ نینو روتا.

۱۹۸۱ کارگردانی شهر زنان.

۱۹۸۳ کارگردانی وکشتی به راهش ادامه می دهد.

۱۹۸۵ کارگردانی جینجرو فرد.

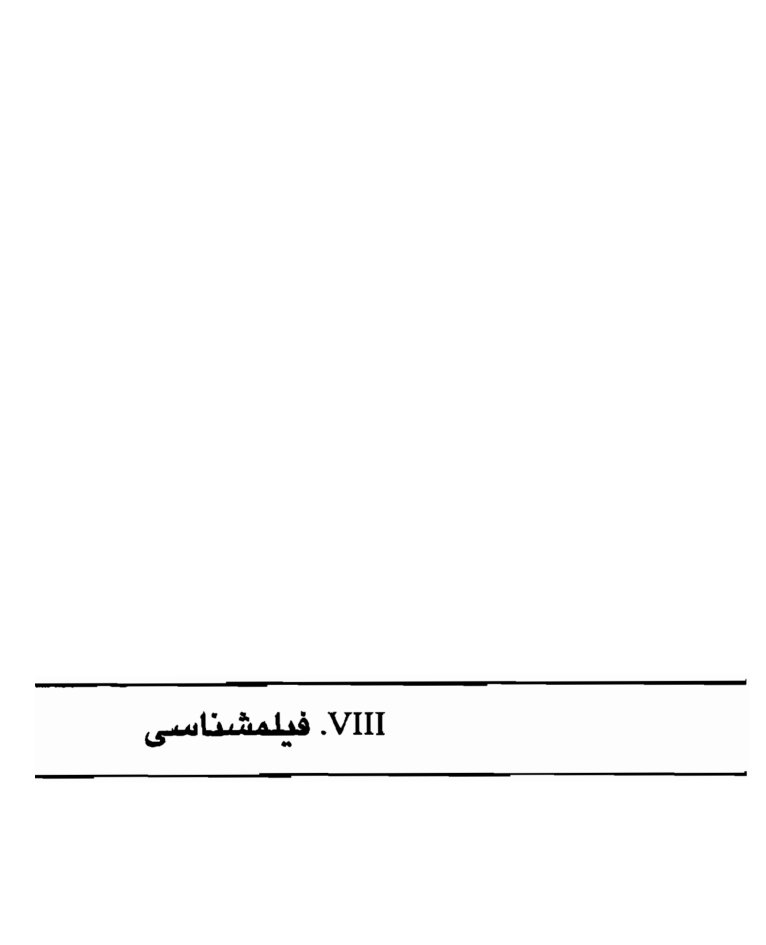
۱۹۸۷ کارگردانی مصاحبه.

١٩٨٨ برندة جايزه ويژه جشنوارة كن.

۱۹۸۹ کارگردانی آوای ماه آخرین فیلم فلینی.

۱۹۹۳ اسکار ویژه برای یک عمرکار پرافتخار.

مرگ: ۱۳۱کتبر ۱۹۹۳ در ایتالیا.



#### Luci del Varieta (Variety Lights)

# ۱۹۵۰ روشناییهای واریته

تهیه کننده و کارگردان: آلبرتو لاتوادا و قدریکو فلینی فيلمنامه: لاتوادا، فليني، اينوفلايانو، توليو پينلي ـ براساس داستاني از فليني

مدير فيلمبرداري: أنو مارتلي

طراح صحنه: آلدو بوتزى

موسيقي: فليچه لاتوادا

تدوين: ماريو بونوتي

بازیگران: پیننو دو فیلیپو (ککو دال مونته)، کارلا دل پوجو (لیلیانا)، جولیتا ماسینا (ملينا آمور)، جان كيتز ميلر (نوازنده شيهور)، فولكو لولى (عاشق ليليانا)، فرانكا رائیس اطراح)، کارلو رومانو (وکیل)، سیلویو باگولینی (روزنامه نگار)، دانته ماجو (رئیس گروه)، ناندو، برونو، جینا ماستی، ونجا اوریکو، بونوسی کاپریولی محصول: ايتاليا، Capitolium Film، يخش: Telecinex

مدت نمایش: ۹۰ دقیقه

#### Lo sceicco Bianco (The White Sheik)

# ۱۹۵۲ شیخ سفید

کارگردان: فلینی

تهيه كننده: لوييجي رووره

فیلمنامه: فلینی، پیتلی، فلایانو ـ براساس داستانی از فلینی، میکلانجلو آنـتونیونی و

پینلی مدیر فیلمبرداری: آرتوروگالِنا

طراح صحنه: رافاتلو تولفو

موسيقي: نينو روتا

صدا: آرماندو گریلی و والفردو تراورساری

تدوین: رونالدو بندتی

بازیگران: بورونلا بوو (واندا)، آلبرتو سوردی (شیخ)، لنوپولدو تریسته (ایوان كَاوَالِي)، جُولِتَا ماسينا(كابيريا)، ليليا لندى (فَلكا)، أرنستو ألميرانه (كارگردان)، فانی مارکیو (ماریلنا ولاردی)، جینا ماستی (زن شیخ)، انزو ماجو (نگهبان هتل)،

محصول: ايتاليا، P.D.C.O.F.I، يخش: Les Filmes du Centaure

مدت نمایش: ۸۵ دقیقه

#### I Vitelloni

#### ١٩٥٣ ولكردها

کارگردان: فلینی

عرفرد. تهیه کننده: لورنزو یگورارو

فيلمنامه: فليني، فلايانو و بينلي - براساس داستاني از فليني و بينلي

مدير فيلمبرداري: اتلو مارتلي

طراح صحنه: ماريوكياري

موسیقی: نینو روتا

تدُوین: رونالدو بندتی بازیگران: فرانکو اینترلنگی (مورالدو)، آلبرِتو سوردی (آلبرِتو) فرانکو فابریتزی (فاوستو)، لئوپولدو تریسته (لئوپولدو)، ریکاردو قلینی (ریکاردو)، الهنورا روفس (ساندرا)، ژان بروشار (پدر فاوستو)،کلود فارل (خواهر آلبرتو)،کارلو رومانو (ام. میشل)، انریکو ویاریسیو (پدر ساندرا) باثولا بوربونی (مادر ساندرا)، لیدا بارووا (خانم ميشل)، آركت سوواژ (زن گمنام در سينما)، ويرا سيلنتي، مايا نيپورا، آشيل ماجروني، گيدو مارتوفي.

محصول: ايتاليا، رم، Peg - Films و باريس Cite - Films، بخش: Rank

مدت نماش: ۱۰۲ دقیقه

#### بنگاه از دواج (A Mairimoniale Agency) بنگاه از دواج

یک ایبزود از عشق در شهر (Amore in Citta)

گارگردان: فلینی تهیه کنندگان: چزاره زاوایتنی، رناتو گیونه، مارکو فرری

فيلمنامه: فليني و پينلي

مدير فيلمبرداري: جاني دي ونانتزو

طراح صحنه: جاني يوليدوري

موسیقی: ماریو ناسیمینه

تدوين: ارالدو داروما

بازیگران: آنتونیو چیفاریلو (گزارشگر)، لیویا ونتورینی (رُسانا)، و بازیگران غیر

حرفهای (از مرکز چینه چیتا در رم)

محصول: ابتاليا، Faro Film، بخشر: Telecinex

#### Le Strada

#### ۱۹۵۴ جاده

کارگردان: فلینی دستیار کارگردان: مورالدو روسی تهیه کننده: کارلو پونتی و دینو دو لارنتیس

فيلمنامه: فليني، يينلي، فلايانو - براساس داستاني از فليني و يينلي مدیر فیلمبرداری: اتلو مارتلی طراح صحنه: ماريو راوسكو صدا: ١. كالپيني موسيقي: نينو روتا تدوين لنركاتو تزو بازیگران: جولیتا ماسینا (جلسومینا)، آنتونی کوئین (زامیانو)، ریسچارد بیسهارت (ماتو)، آلدو سیلوانی (آقای جیرافا)، مارجلا روونا (زن مو قرمز)لیدیا ونتورینی (خواهر کوچک) محصّول: أيتاليا، بعش: كلمبيا مدت نمایش: ۹۴ دقیقه

Il Bidone

# ۱۹۵۵ کلاهبردار

کارگردان: فلینی دستیار کارگردان: مورالدو روسی تهیه کننده: جوزیه کولیتزی فيلمنامه: قليني، يينلي، فلايانو مدير فيلمبرداري: اتاو مارتلي طراح صحنه و لباس: داريو چکي موسیقی: نینو روتا تدوین: ماریو سراندری و جوزیه واری بازیگران: برادریک کمرافورد (اوگو تسو) ریبچارد بیسهارت (پیکاسو) فیرانکو فابریتزی (روبرتو)، جولیتا ماسینا (ایریس) جاکو موگابریلی(بارون وارگ آس)، آلبرتو دو آمیجی (رینالدو) سو الن بلیک (سوزانا)، لورلادو آوکا (یاتریجا)، مبارا ورلن (رقاصه)، اکسنیا والدری، ماریو پاسانته، ایرنه چفارو، ریکاردوگارونه، پل گرنتر، امیلیو مانفردی، لوچیتا موراتوری، سارا سیمونی، ماریا زانولی، اتوره بويلاكوا. محصول: ایتالیا، رم Titanus و پاریس S.G.C بخش: Pathé مدت نبایش: ۱۰۸ دقیقه

#### Le Notil di Cabiria (the Nights of Cabiria)

# ۱۹۵۶ شبهای کابیریا

کارگردان: فلینی دستیارکارگر دان: مورالدو روسی و دومینیک دولوش تهیه کننده: دینو دو لارنتیس فیلمنامه: فلینی، فلایانو، پینلی -گفتگوهای اضافه شده از: پیر پاتولو بازولینی مدير فيلمبرداري: الدو تونتي طراح صحنه و لباس: پیرو گراردی موسیقی: نینو روتا تدوين، لئو كاتوتزو بازیگران: جولیتا ماسینا (کابیریا) فرانسوا بریه (ایکار)، فرانکا مارتزی (واندا)، دُورَيانٌ كُرِي (جسي)، آمدنُو نَاتَزَاري (بِازِيكُر)، آلدو سيلوانا (هيپنوتيزم كننده)،

ماریو باسانته (عاجز) پیناگالاندری (ماتیلدا)، پولیدور محصول: ایتالیا، دینو دولارنتیس (رم) Cinematografica و پاریس Les Films Marceau، یخشر: Cocinor مدت نماش،: ۱۱۰ دقیقه

La Dolce Vita

# 1909 زندگی شیرین

کارگردان: فلینی تهیهکننده: جوزیه آماتو

فیلمنامه: فلینی، بینلی، فلایانو و برونلو روندی \_ براساس داستانی از فلینی و پینلی و

مدير فيلمبردارى: اوتلو مارتلى

طراح صحنه و لباس: پیرو گراردی

موسيقي: نينو روتا

تدوين: لئو كاتو تزو

بازیگران: مارچلو ماستروپانی (مارچلوروپینی)، آنیتا اکبرگ (سیلوپا)، آنوک امه (مَادَالنا)، مَا كَالَى نُوتُل (فَانَى)، ايُووْنْ فُورْنُوْ (آمِا)، لكس باركر (روبرت)، آلَن كوني (استاينر)، ناديا كُرى (ناديا)، واك سرنا (جوان اول سينما)، والتر سانتسو (عكاس)، آنيبال نينكي (يدر مارچلو)، والريا چانگوتيني (يائولا)، آلن ديژون (فرانكي)، رنه لونگارینی (مادام استاینر) بولیدور (دلقک)، جولیو کستی (دون جولیو)، مینو دورو (عاشق نادیاً)، لوراتی، دانیلا کالوینو، ریکاردو گارونه (مالک خانه)، انریکو گلوری، نیکو او تزاک (دختری در «ویا ونتو»)، اودری مک دانلد (سونیا)، جولیو جیرولا (افسر پلیس)، جولیو پارادیزی (عکاس دوم)، انزو چروسیکو (عکاس سوم) انزو دوریا (عکاس چهارم)، کارلو دی مآجو (توتوی تهیه کننده)، آدریانا موراتًا (روسیی)، ساندرا لی (رقاصه)، هنری تودی، دوناتلا دلانورا، منه موران، دوناتو كاستلانتا، جان فرانسيس لين (روزنامهنگارها در مصاحبهٔ مطبوعاتي)، آیریس تری (میهمان درخانه استاینر، تیتو بوزو (زیبایی اندام)، لئو کولمن (رقاص سباهیو ست).

محصول: ابتالیا، رم Riama Film و پاریس Pathé Cinema و پاریس

يخش: Pathé

مدت نمایش: ۱۷۸ دقیقه

# ١٩۶٢ وسوسة دكتر أنتونيو

Le Tentazioni del Dottore Antonio (the Temptations of Dr.Antonio)

یک اپیزود از بوکاجوی ۷ (Boccaccio 70) گارگر دان: فلینی تهیه کُننده: کارلو پونتی و آنتونیو چروی و گوفردو باریزه فیلمنامه: فلینی، فلایاتو، پینلی و برونلو روندی مدیر فیلمبرداری: اتلو مارتلی (رنگی، پردهٔ عریض) طراح صحنه: پيرو زوفي موسیتی: نینو روتا تدوين: كوكاتو تزو

فیلمشناسی

بازیگران: آنیتا اکبرگ (آنیتا)، پپینو دو فیلیپو (دکتر آنتونیو)، آنتونیو آکوا، دوناتلا نورا، مونیک برگر

محصول: ابتالیا، رم Concordia Compania Cinematographicaو Cineriz، پاریس Gray Films یخش: Gray Films

مدت نمایش: ۵۴ دقیقه

Otto e Mezzo  $(8\frac{1}{2})$ 

A 1 1954

کارگردان: فلینی

دستیارکارگردان: جودارینوگیدی

تهیه کننده: آنجلو ریتزولی

فیلمنامه: فلینی، پینلی، فلایانو، روندی ـ براساس داستانی از قلینی و فلایانو

مدير فيلمبرداري: جاني دي ونانتزو

دستيار فيلمبردار: باسكوناله دو سانتيس

طراح صحنه: پیرو گراردی

موسیقی: نینو رو تا

تدوين: لنوكاتوتزو

بازیگران: مارچلو ماسترویانی (گیدو آنسلمی)، آنوک امه (لوثیزا) ساندرا میلو (کارلا)، کلودیا کاردیناله (کلودیا)، روسلا فالک (روسلا)، مادلن لبو (بازیگر)، کاترینا بوراتو (معصوم زیبا)، باربارا استیل (گلوریا)، ماریو پیزو (متزا بوتا)، گیدو آلبرتی (پایچه)، ماریو کونوکیا (مدیر تولید)، ژان روگل (کارینی)، ادراگاله (سارا گینا)، یان دالاس (موریس)، آنیباله نینکی (پدرگیدو)، گیدتا ریسونه (مادرگیدو)، تیتو ماسینی (کاردینال)، ماریو جمینی (کودکی گیدو)، ایوون کاسادل، الیاس ژاکلین بین (رقاصه)، پولیدور (دلقک) چزارینو میچلی پیکاردی (بازرسی تهیه)، نیل مطبوعاتی کلودیا)، ماریو تارکتی (کارگزار مطبوعاتی کلودیا)، ماریو تارکتی (کارگزار مطبوعاتی کلودیا)، ماریو تارکتی (کارگزار او)، ماری ایندووینو (دستیار موریس)، الیزابتاکاتالانو (خواهر لوثیزا)، جان استیسی (حسابدار)، برونو آگوستینی (منشی تهیه کننده)، آلفردو دولافلد (منشی استیسی (حسابدار)، برونو آگوستینی (منشی تهیه کننده)، آلفردو دولافلد (منشی کاردینال)، ماریا تدسکی (مدیر مدرسه)، جورجا سیمونز (راهبه)، ایوون کاسادی کاردینال)، ماریا تدسکی (مدیر مدرسه)، جورجا سیمونز (راهبه)، ایوون کاسادی روبرتو نیکولوزی (طبیب)، فرانچسکو ریگامونتی، ماتیلده کالنام، روسلاکومو. روبرتو نیکولوزی (طبیب)، فرانچسکو ریگامونتی، ماتیلده کالنام، روسلاکومو. محصول: ایتالیا، یخش: کلیپا

محصول: ايتاليا، يحش: د

مدت نمایش: ۱۳۰ دقیقه

# Giulietta degli Spiriti (juliet of Spirits)

# ۱۹۶۵ جولیتای ارواح

كارگردان: فليني

تهیه کننده: آنجلو ریتزولی

فیلمنامه: فلینی، پیتلی، برونلو روندی، براساس داستانی از فلینی و فلایانو

مدير فيلمبرداري: جاّني دي ونانتزو

دستيار فيلمبردار: باسكو ثاله دوسانتيس

طراح صحنه: پیرو گراردی

صداً: ماريو فاراثوني

موسیقی: نینو روتا

تدوین: روجرو ماسترویانی

بازیگران: جولیتا ماسینا (جولیتا)، ساندرا میلو (سوزی، ایریس، فانی)، ماریو بیزو (جورجو)، والنتينا كورتس (والنتينا)، كاترينا بوراتو (مادر جوليتا)، لو ژبلبر (يدر بزرگ)، سیلوکوشینا (سیلوا)، لوئیزا دلا نوچه (آدل)، خوزه دوویسلا لونگا (یک دوست شوهر)، چزارین (دوست دیگر شوهر)، سیلوانیا یاشینو (دو لورس)، النیا فوندرا (دوست جولیتا)، والسكا جرت (بیشما)، والتر هـریسون و سـوجاتاً روبـنر (دُستياران بيشما)، جنيوس (واسطه أحضار إرواح)، البرتو بِلهاني (كاراكاه)، اليزابتا گري، ملينا وكوتيك (نديمه هاي جوليتا)، گريلو روفينو) مأمورهاي لينكز ـ آيز)، فدريكو والي، رمو ريزاليتي، فليجه فوليكينوني (دون رافائل)، آن فرانسين (روانیزشک)، ماریو کونوکیا (وکیل خانواده)، فردیک لدبور (مدیر مدرسه)، ماسيمو ساركيلي (عاشق والنتينا)، فرد وبليامز (شاهزادهٔ عرب)، رافائل گيدا (عاشق شرقی)، دنی پاریس (دوست به جان آمده)، ادواردو تورچلا (معلم رومی)، ایرینا آلکسیوا (مادر بزرگ سوزی)، آلساندرا مانوکین (مادر سوزی)، چیلبرتو گالوان (راننده سوزی)، سینا سین (ماساژور سوزی)، ایوون کاسادی، هیلگاردگولز، دنیا دوسائتیس (ندیمه های سوزی) باب ادواردز، جورجو اردیسون، ندیر مورتی (نمایشگرهای دراورس)، آلباکانجلیر (جولیتا درکودکی).

محصول: ايتاليا، رم Federiz و پاريس Francoriz يخش: Celia Films. مدت نمایش: ۱۰ أ دقیقه.

**Toby Dammit** 

# ۱۹۶۷ توبی دمیت

یک اپیزود از فیلم داستانهای فوق العاده (Histoires Extraordinaires) كارگردان: فليني

فیلمنامه: فلینی، پرناردینو زاپوئی، برمینای «هرگز سرتان را به شیطان ندهید» قصهای از ادگآر آلن بو،

مدیر فیلمبرداری: بَجُوزُیه روتونو

طراح صحنه: پیرو گراردی

مرسیقی: نینو روتا

تدوین: روجرو ماسترویانی

بازیگران: ترنس استمی (توبی دمیت)، سائو راندونه (کشیش)، آنتونیا بیتروسی (بازیگر)، پولیدور (بازیگر پیر)، آن تونیتی، فابرتیزیو آنجلی، ارنستوکولی، آليردو وارد، پل كوپر، ماريناً يارو.

محصول: ایتالیا، رم P.E.A و پاریس Les Films Marceau یخش:

# ۱۹۶۸ دفتر یاداشت یک کارگردان

#### Block - notes di un regista (A Directors Notebook)

کارگردان: فلینی تهیه کننده: پیتر گلدفارب

فيلمنامه: فليني و برناردينو زاپوني، گفتگوها از كريستوفركروز و يوجين والتر مديرفيلمبرداري: ياسكوئاله دوساتتيس

موسیقی: نینو روثا

تدوین: روجرو ماسترویانی بازیگران: چولیتا ماسینا، مارچلو ماسترویانی، کاترینا بوراتو، مارینا بوراتو، دیوید مامسل، پروفسور جینوس، چزارینو، محصول: ایتالیا، رم تلویزیون Production International Corporation.N.B.C

#### Fellini - Satyricon (Satyricon)

#### 1959 ساتيريكون

کارگردان: فلینی تهیه کننده: آلبرتو گریمالدی دستیارکارگردان: موریتزیو مین فیلمنامه: فلینی و برناردینو زاپونی، باهمکاری برونلاروندی، اقتباسی آزاد از کایوس پترونیوس آربیتر.

> مدیر فیلمبرداری: جوزپه روتونو دستیار فیلمبرداری: جوزپه ماکاری طراح صحنه و لباس: دانیلو دوناتی طرحهای صحنه: فلت

> طرحهای صحنه: فلینی معمار صحنه: لوییجی اسکاچانوچه موسیقی: نینو روتا تدوین: روجرو ماسترویانی عکاس: میموکاتار بنیک

نِقاشهاًی صحنه: سانته بارلی، ایتالو توماسی، پائولو مونیای، کارلو ریسونه

گریم: رینوکارینی

آرایشمو: لوچانو ویتو جلومهای ویژه: آدریانو بیسکیو تا

بازیگران: مارتین بوتر (انکولپیوس)، هیرام کلر (آشیلتوس)، ماکس بورن (جیتون)، ماریو رومانیولی (تریمالکیون)، ماگالی نوئل (فورتوناتا)، فانفولا (ورناکیو)، ماریو رومانیولی (دزد)، کاپوچین (تریفن)، دونیال لونا (اونوته)، سالوو راندون (ایو مولپه)، آلن کونی (لیشاس)، تانیا لوپرت (امپراتور)، استفان ویلر (پدر خانواده)، لوچا بوسه (مادر خانواده)، هایلت آدلف (برده)، سیلویو بلوچی، ماریا دوسیستی، پاسکاله بالداساره (هرم آفرودیت)، لوییجی مونته فیوری (گاو آدم)، دانیکالا لوجا (شینتیلا)، جرز په سانویتاله (آلوینا)، کارلو جوردانا (ناخدا)، جینیوس (بردهٔ آزاد به دولت رسیده).

محصول: ابتالیا، رم P.E.A. پخش: Artistes Associés مدت نمایش: ۱۳۸ دققه

#### I Clown (The Clowns)

# ۱۹۷۰ دلقکها

کارگردان: فلیشی تهیه کننده ها: الیو اسکار دیمالیا، اوگو گرا فیلمنامه: فلیتی، برتار دینو زاپونی مدیر فیلمبرداری: داریو دی پالما (ایستمن کالر) طراح صحنه: دانیلو دوناتی صدا: آلبرتو بارتولومی

موسيقي: ٺينو، روٽا

تدوین: روجرو ماسترویانی

بازیگران: دلقکهای ایتالیایی: بیلی، اسکاتی، فانفولا، ریتزو، فوریا، ردر، والنتینی، مرلی، مارتانا، ماجو، اسبارا، کارینی، ترتزو، وینجلی، فوماگالی، زربیناتی، جانیگرو، مانسل، يورلو، سورنتينو، والدسارو، بويلاكوا، مايامورن، لينا آلبرتي، آلووارو ويتالى، گاسپارنيو؛

دلَّقَكُهُاي فرأنسوي: الكس، باريو، پدر لوريو، لودو، مايس، نيتو، فرانكو ميليورني؛ و با شركت پير آته، گوستاو فراتليني، آني فراتليني، باپتيست، تريستان رمي، ليانا، رینالدو، ناندو آورفی، آئیتا اکبرگ و فدریکو فلینی

محصول: ایستالیا، رم R.A.I و پاریس O.R.T.F. و مونیخ Bavaria Films و رم Compagnia leone Cinematografica يسخش: .C.F.D.C (سساخته شده بسراي تلويزيون)

مدت نمایش: ۹۰ دقیقه

#### Fellini - Roma (Roma)

1977

كارگردان: فليني

دستيار كارگردان: موريتزيو مين، پائولو پيتراجلي

تهیه کننده: توری واسیل

فیلمنامه: فلینی، برناردینو زاپونی

مدیر فیلمبرداری: جوزیه روتونو

طراح صحنه: دانیلو دوناتی جلوههای ویژه: آدریانو پیسکیوتا

طراح رقص: جينو لاندي

موسیقی: نینو روتا

بازیگرآن: پیترگونزالس (مرد جوان)، فیونا فلورانس (روسپی جوان) ِبریتا بارنس، پیا دوزس، مارن، متلند، رناتو جووانولی، الیزا میناردی، یاثولا روت، گالیانو اسبارا، يانولا ناتاله،مارسل ژينت برون،ماريودل وگو، آلفردو آدامي، استفانومايورو آنامانياني. محصول: ابتاليا، رم Utra Films و S.P.A ياريس Productions Artistes Associés يخش: Artistes Associes

مدت نمایش: ۱۲۸ دقیقه

#### Amarcord

# ۱۹۷۳ أماركورد

کارگردان: فلینی دستیار کارگردان: موریتزیو مین، ژرار موزن تهیه کننده: فرانکو کریستالدی فيلَّنامه: فليني و تونيُّنُو گُورُراً مدیر فیلمبرداری: جوزیه روتونو دستیار فیلمبر دار: جو زیه ماکاری طراح صحنه: دانیلو دوناتی جلرههای ویژه: آدریانو بیسکیوتا ممماري: جورجو جووانيني

صدا: اسكار دو آركانجليس

موسیقی: نینو روتا

تدوین: روجرو ماسترویانی

بازیگرآن: برونو زانین (تیتا)، پوپلا ماجو (مادر تیتا)، آرماندو برانچا (پدر تیتا)، استفانو پرویتی (اولیوا، برادر تیتا)، پپینو یانیگرو (پدر بزرگ)، ناندو اورفی (عموی تیتا)، کارلا مورا (کلفت)، چیچو اینگرسیا (عموی دیوانه)، ماگالی نوئل (لاگرادیسکا)، لوثیجی روسی (وکیل)، ماریا آنتونلا بلوتزی، جوسیان تانزیلی (وولپینا)، جناراثو اومبرا (بیسین)، جانفیلیپو کارکانو (دون بالوسا)، اریستید کاپوراله (جودیتسیو)، فروچو برمبیلا، آنتونیو فادی برونو (لووینیاتو)، جان فرانکو ماروکو (پلتاوو)، آلوارو ویتالی (ناسو)، برونو اسکانیتی (اوو)، برونو لنتزی (جیلیوتزی)، فرناندو دوفلیچه (چیچو)، فرانچسکو وونا (کاندلا)، دونا تلاگامینی (آلدیناکردینی)، ماریو لیبراتی.

محصول: آیتالیا رم F.C.Produzioni و پاریس P.E.C.F پخش: واردر کلمبیا مدت نمایش: ۱۲۷ دقیقه

#### Il Casanova di Fellini (Fellini's Casanova)

#### ۱۹۷۶ کازانوا

کارگردان: فلینی

دستیار کارگردان: موریتزیو مین و لیلیانا بنی و ژرار موزن

تهیه کننده: آلبرتو گریمالدی

فیلمنامه: فلینی، برناردینو زاپونی، برمبنای «خاطرات» از جاکوموکازانوا

مدير فيلمبرداري: جوزپه روتونو (تکني کالر)

دستیار فیلمبردار: ماسیمودی ونانتزو

طراح صحنه: دانیلو دوناتی

معماري: اميليا داندريا

گریم: رینوکاربنی

گریم دانلد ساترلند: جانتو دو روسی

صدًا: اسكاردو آركازجليس

موسيقى: نينوروتا

تدوین: روجرو ماسترویانی

بازیگران: دانلد ساترلند (کازانوا)، مارگرت کلماتی (خواهر ماریا مادالنا)، چستی مورگان (باربرینا)، کلاریسا ماری رول (آنا ـ ماریا)، سسیلی براون (مادام اورفه)، مورگان (باربرینا)، کلاریسا ماری رول (آنا ـ ماریا)، سسیلی براون (مادام اورفه)، هارولد اینوسان (سن ژرمن)، نیکلا اسمیت (برادر کازانوا)، کلارتا آلگرانتی (مارکلینا)، تینا امون (اتریکتا)، دانلد هادسن (کاپیتان مجاری)، ساندی الن (غول)، وین هیبلوم (آگارد)، دانیل امیلفورک (دو بوا)، کارمن اسکارپیتا و دایان کریس (خانمهای شارپیون) دانیلاگتی (جیزلدا)، میکابیار (صاحب آتلیه)، سارا پاسکوالی (متخصص الهیات جوان)، ماری مارکت (مادر کازانوا)، جان کارلس (لرد تالو)، دادلی ساتن (دوک ورتبرگ)، لدا لژودیس (عروسک مکانیکی)، ماریو چنچلی دادلی ساتن (دوک ورتبرگ)، لدا لژودیس (عروسک مکانیکی)، ماریو چنچلی (حشره شناس)، الیمپیاکارلیزی (ایزابلا)، سیلوانا فوساکیا (خواهر ایزابلا)، گابریل کارارا (کنت والدنستاین)، آنجلیکا هانسن (bossue)، ماریا براتکاچو (رقاص)، کارارا (کنت والدنستاین)، آنجلیکا هانسن (bossue)، ماریا براتکاچو (رقاص)، ماریو گالیاردو (رگو)، ماریکا ربورا (استرودی).

محصول: ایتالیا رم P.E.A پخش:گومون (پاریس) مدت نمایش: ۱۷۰ دقیقه در ایتالیا، ۱۵۰ دقیقه در فرانسه

#### Prova d'Orchestra (The Orchestra Rehearsal)

#### ۱۹۷۸ تمرین ارکستر

کارگردان: فلینی دستیار کارگردان: موریتزیو مین فیلمنامه تویس: فلینی با همکاری برونلو روندی مدیر فیلمبرداری: جوزپه روتونو طراح صحنه: دانته فرتی جلوههای ویژه: آدریانو پیسکیوتا موسیقی: نینو روتا تدوین: روجرو ماسترویانی

بازیگران: بالدوین باس (رهبر ارکستر)، کلارا کلوسیمو (نوازندهٔ چنگ)، الیزابت بازیگران: بالدوین باس (رهبر ارکستر)، کلارا کلوسیمو (نوازندهٔ چنگ)، الیزابت لابی (پیانیست)، رونالدو بوناکی (کنتر باسیست)، فرنیناندو ویللا (ویولونسلیست)، جووانی جوارون (طبال)، دیوید ماثوسل (ویولون اول) فرانسچکو الویجی (ویولون دوم)، اندی میلر، سیبیل موسترت (فلوت زن)، فرانکو ماتزیری (شیپور زن)، دانیل پاگانی، لوثیجی او تزو (ویولون)، چزاره مارتینیونی (کلارینت زن)، اومبر تو زوانلی (کپی کار)، فیلیپو ترینچا (مسؤول ارکستر)، کلودیو چوکا (سندیکالیست)، آنجلیکا هانسن (یکویولون)، هاینزگروگر (ویولون دیگر)، وصدای فدریکوفلینی (مصاحبه گر). مستحصول: ایستالیا رم RAI و Daimo Cinematografica S.P.A و Sacis رم کدت نمایش: ۸۰ دقیقه

#### Le Citta delle donne (The city of women)

# ۱۹۸۰ شهرزنان

کارگردان: فلینی
دستیار کارگردان: موریتزیو مین
فیلمنامه: فلینی، زاپونی، باهمکاری برونلو روندی
مدیرفیلمبرداری: جوزپه روتونو
طراح صحنه: دانته فرتی
موسیقی: لویی باکالدو
تدوین: روجرو ماسترویانی
بازیگران: مارچلو ماسترویانی (اسناپراز)، اتوره مانی (کاتزونه)، آنا پروکنال (زن
اسناپراز)، برنیس استجرس (زن قطار)، دوناتلا دامیانی (موتور سوار)، لوله
سیلوانی، کارلا تریتزی، کاترن جبلین، ژیل و ویوین لوکاس.
محصول: ایتالیا (Opera Film produzione S.r.L. (Roma) و گومون پاریس، پخش:
گومون. مدت نمایش: ۱۴۰ دقیقه

#### E La Nava Va (and the ships goeson)

# ۱۹۸۱ وکشتی به راهش ادامه میدهد

کارگردان: فلینی فیلمنامه: فلینی و تونینوگوئرا مدیر فیلمبرداری: جوزیه روتونو 411 فيلمشناسي

طراح صحنه: دانته فرتي موسيقي: جانفرانكو پلنيتزيو تدوین؛ روجرو ماسترویانی

بازیگران: فردی جونز (اورلاندو)، باربارا جفورد (ایلدبرانداکوفاری)، ویکتور پولتی (اورلیانو فوچیلتو)، پیتر سلیبر (سر ریجنالد لانگبی)، الیزا میناردی (ترسا والنياني)، نورما وست (ليدي دانگهي)، پائولو پائولوني (آلبرتي، رهبر اركستر)، سارا جین وارلی (دوروتی)، فلورنتز وسیرا (دوک بیزرگ میارتزوک)، بینا بوش (پرنسس لهریمیا)، پاسکواله زیتو (کنت باسانو)، لیندا پولن (اینس روفو سلتینی لون)، فیلیپ لاک (نخستوزیر)، جوناتان سچیل (ریکوتین)، موریس باریه (أربلوثف)، فرد ويوياس (ساباتينو لپوري)، اليـزابت كـازا (تـهيه كـننده)، كـولين هیجینز (رئیس پلیس)، آمبرتو زوانلی (استاد روبتی ۱)، ویتوریو زارفیاتی (استاد روبتی ۲)، و جنت سوزمن (ادمناتنوا).

محصول: ايتاليا RAI و گومون (فرانسه). يخش: كومون

مدت نمایش: ۱۳۲ دقیقه

#### Ginger e Fred

# ۱۹۸۵ جینجر و فرد

کارگردان: فلینی تهیه کننده: آلبرتو گریمالدی فيلمنامه: فليني، تونينو گوئرا و بينلي مدير فيلمبرداري: تونينو دلي كولي طراح صحنه: دانته فرتي

موسیقی: نیکلا پیوانی تدوین: نینو بارالی، اوگو دو روسی، روجرو ماسترویانی بازیگران: جولیتا ماسینا (جینجِر)، مارچلو ماسترویانی (فرد)، فرانکو فابریتنی (مجری)، فردریک فِن لونبورگ، فردریک فن تون، هنری لارتیگ، تو تو مینیون، ژان میشل آنتوان، اوگوستو پودروزی، ناندو پُوچینگری، لورنتیناگوئیدوتی، اُلنا كانتارون، اليزابتا فلومري، فرانجسكو كاساله، فرانكُو آليستره، لوجانو لومباردو،

نارچيسو ويكاريو. محصول: Pea Produzioni و Europpee Associate (Rome) و Revcom Films (Paris) و Stella Films (Munich) يخش: A.A.A

مدت نمایش: ۱۲۵ دقیقه

#### **INTERVISTA**

#### ١٩٨٧ مصاحبه

كارگردان: فليني دستیارکارگردان: موریتزیو مین فیلمنامه: فلینی با همکاری جان فرانکو آنجلوچی مدير فيلمبرداري: تونينو دلي كلي طراح صحنه: دانيلو دوناتي مرسیتی: نیکولا پیروانی/ نینو روتا لدوين، لينو بارالي هاریگران: سرجو رویینی (روزنامهنگار)، موریتزیو مین (دستیار کارگردان)، لارا

وندل (زن)، آنتونلا پونتزیانی (دختر تراموی)، پائولو لیگوری، آنتونیو کاتتافورا، نادیا اوتاویانی، آنیتا اکبرگ، مارچلو ماسترویانی، ماریا ترزا باتالیا، کریستین بورومئو، روبرتا کارلوچی، اومبرتو کنته، تونیو دلی کلی، لیونلو پیودی ساوویا، جرمانا دومینیچی، دانیلو دوناتی، آدریانا فاکتی، فدریکو فلینی، اتدوره جری، اوا گریمالدی، آلسندرو مارینو، آرماندو مارا، ماریو میاکاوا، فیامتا پروفیلی، فرانجسکا رجیانی، پاتریچا ساکی، فاوستونه سینیورتی، آنتونلو زانینی و کیودو.
محصول: RIA1 و چینه چیتا. پخش: AMLF

مدت نمایش: ۱۱۲ دقیقه

#### LA VOCE DELLA LUNA

# ۱۹۸۹ آوای ماه

کارگردان: فلینی

تهیه کُننده: مآریو و ویتوری چکی گوری

فیلمنامه: فلینی اقتباسی آزاد از رمان «شِعر ماهوش» از ارمانو کاواتزونی

مُدیر فیلمبرداری: تونینو دلی کلی با همکاری پینلی و کاواتزونی

طراح صحنه: دانته فرتي

موسيقي: نيكولا پيرواني

تدوین: نینو بارالی

بازیگران: روبرتو بنینی، آنجلو اورلاندو، پائولو ویلاجو

محصول:Cinemax و Cinemax و Cinemax و Cinemax و Cinemax و C.G.Group Tioer

مدت نمایش: ۱۲۰ دقیقه

# Federico Fellini's Carnival



Edited by: Massoud Farasati

سینماگران بزرگ / ۲



ISSARGARAN ASSOCIATION

OF CULTURE & ART

P. O. BOX: 17185/654 TEHRAN / IRAN

قىمت : ۲۴۰۰ تومان