

# یک گفت وگو

ناصر حریری با نجف دریابندری

```
دریابندری، نجف، ۱۳۰۸ ــ
```

یک گفت و گو: ناصر حریری با نجف دریابندری. ــ تهران: نشرکارنامه، ۱۳۷۶.

۲۱۹ ص. \_ (مجموعة هنر ويرايش: ٢)

بها: محدود ريال

ISBN 964-431-013-6:

فهرست نویسی بر اساس اطلاعات فیها (فهرست نویسی پیش از انتشار).

۱. دریابندری، نجف، ۱۳۰۸ ... مصاحبه ها. ۲. ویراستاری. ۲. ترجمه. ۴. نویسندگی.

الف. حریری، ناصر، ۱۳۲۰ ، مصاحبه کننده. ب. عنوان.

AUA/afy PIRA

۷ی ۹۲ د/ PIR ۸۰۴۱

۱۳۷۶ ۵۱۴ د ۱۳۷۶

كتابخانــة ملى ايران ٢١١۶۶ – ٧٩م

### یک گفت و گو

# مجموعة هنر ويرايش

این گفت و گو در سال ۱۳۷۳ در چند جلسه میان ناصر حریری و نجف دریابندری صورت گرفته و روی نوار ضبط شده است، نوار به دست آقای ناصر حریری روی کاغذ آمده و سپس به دست آقای دریابندری بازنویسی شده است.

# یک گفت وگو

ناصر حريري

b

## نجف دریابندری



#### الأنه فأويامه

شمارهٔ ۱۱۰ خیابان حفرتی، طبقهٔ دوم، کد پستی ۱۶۱۱۹، تلفن ۶۵۰۰۶۵۰

#### یک گفت وگو ناصر حریری با نجف در یابندری

چاپ اول زمستان ۱۳۷۶

ویرایش و تولید کارگاه نشرکارنامه

عبدالملی عظیمی، روزبه زهرایسی عادل تشقایی، زهراشس، لیلاشیرازی

لیتوگرانی کوئر مونتاژ متن محسن حقیقی

چاپ افست سپهرنفش

صحافى فاروس ايران تعداد ٥٥٠٠ نسخه

حقوق چاپ و نشر محفوظ است

ناشر از آقای نجف در یابندری که طراحی روی جلد این کتاب را پذیرفتند سپاس گزاری میکند.

نابک ۶-۱۲۹-۱۲۹ ۱۹۶۹-۹۵۱ ISBN 964-431-013-6

بیش از چهار دهه نیست که امر ویرایش در صنعت نشر ایران مطرح شده است، و عمر خود کلمهٔ «ویرایش» از این هم کمتر است. با این حال، امروز بیشتر ناشران ما به ضرورت ویرایش پی بردهاند و کتابهای خود را پیش از چاپ از نظر ویرایشگر ـ یا ویراستار \_ میگذرانند.

به نظر میرسد که فعلاً عمل ویرایش در مورد ترجمه بیش از تألیف صورت میگیرد، ولی به هرحال حضور ویرایشگرصحنهٔ فعالیت انتشاراتی را تغییر داده و مناسبات تازهای میان مؤلف و مترجم از یک طرف و ناشر و ویرایشگر از طرف دیگر به وجود آورده است. از آنجا که حدود عمل و اختیار ویرایشگر و کیفیت همکاری او با مؤلف و مترجم هنوز نه در عرفصنعت نشر و نه برحسب هیچ قرار و قاعدهٔ دیگری معین نشده است، این مناسبات طبعاً خالی از اشکال نیست؛ حتی می توان گفت که در بعضی موارد این اشکال نتایج ناگواری به بار می آورد و باعث اتلاف وقت و کار و سرمایهٔ همهٔ دست اندرکاران امر تألیف و ترجمه و چاپ و نشر می شود.

ناشر این کتاب در نظر دارد این کوشش را در حد توانایی خود دنبال کند و آثار دیگری هم در زمینهٔ ویرایش انتشار دهد، برای این کار از همهٔ نویسندگان، مترجمان، ویرایشگران و ناشران دعوت می کند که خاطرات و تجربیاتِ ذی قیمت خود را در این زمینه به روی کاغذ بیاورند و در اختیار نسل حاضر و نسل های آینده بگذارند. ترجمهٔ آثار خارجی در این زمینه نیز البته مغتنم خواهد

بود. «نشرکارنامه» آماده است که در خصوص چاپ و نشر این نوشته ها با مترجمان و نویسندگان آنها مذاکره و همکاری کند.

از آنجا که بخش شایگانی از گفت و گوی حاضر به امر ترجمه و تألیف و ویرایش کتاب مربوط می شود، ناشر به خود اجازه داد که آن را در «مجموعهٔ هنر ویرایش» انتشار دهد. از آقایان نجف دریابندری و ناصر حریری که این گفت و گو را در اختیار ناشر گذاشتند سپاسگزاری می شود.

بهن ماه ۱۳۷۶

## تعریف ترجمه ۱۳ ..... هنريافن؟ ۲۲ \_\_\_\_\_\_\_\_ بازگشت به داستان ۵۸ مسم ترجمههای مکرر ۶۴ \_\_\_\_\_ نقد ترجمه ۷۳ \_\_\_\_\_ زبان ترجمهٔ آثار کهن ۹۶ ....... انجمن ترجمه ۱۰۵ \_\_\_\_\_ فعاليت شعرى

| <br>. 188 | شعر و نثر       |
|-----------|-----------------|
| <br>10.   | نيما يوشيج      |
| <br>104   | پو <b>ف</b> کور |
| <br>۱۸۰   | رمان و رمانس    |
| <br>111   | هنر نائيف       |
| <br>194   | حس تناسب        |
| <br>۲۰۳   | صورت و معنی     |
| 411       | کیچ             |
|           |                 |

حریری: آقای دریابندری، میخواهم اول دربارهٔ ترجمه از شما سؤال کنم. اصولاً ترجمه چیست؟

دریابندری: ترجمه ظاهراً همین کاری است که من گاهی میکنم.

حریری: درست، ولی این چه کاری است که شما میکنید؟ منظورم این است که آیا میتوانیم تعریفی این است که آیا میتوانیم تعریفی از آن به دست بدهیم؟ اگر هم فن است چه مشخصاتی میتوانیم برایش ذکر کنیم؟

دریابندری: راستش من گمان نمی کنم بتوانم جواب همهٔ این سؤال ها را بدهم، به خصوص تعریف ترجمه برای من مقدور نیست. من نه روزی که شروع کردم به ترجمهٔ چند داستان کوتاه از فاکنر به فکر تعریف ترجمه بودم و نه حالا که بیش از چهل سال از آن روز می گذرد به تعریف ترجمه ترجمه رسیدهام. ضرورتی هم برای این کار نمی بینم. من یک وقت یک جای دیگر هم به این مسئله یک اشارهای کردهام؛ ترجمه علم نیست،

عمل است. کاری است که آدم با آموزش منظم یا غیرمنظم یاد می گیرد، و در هرحال از راه آزمایش و خطا؛ مثل ساز زنی یا دوچرخه سواری. برای هرکدام از این کارها شاید بشود تعریف جامع و مانعی هم پیدا کرد، ولی پیدا کردن و عبارت بندی تعریف ساز زنی یا دوچرخه سواری کار ساز زن یا دوچرخه سوار نیست. هیچ دردی هم از این ها درمان نمی کند. به قول تهرانی ها باید بگذارند در کوزه آبش را بخورند، تهرانی های قدیم البته، چون تهرانی های اخیر کوزه ندارند.

حریری: چرا؟

دریابندری: چرا کوزه ندارند؟

حریری: نه آقای دریابندری، خواهش میکنم خودتان را به کوچهٔ علی چپ نزنید؛ میدانم چرا کوزه ندارند. چرا تعریف را باید بگذارند در کوزه؟ چرا تعریف ترجمه به درد مترجم نمیخورد؟

دریابندری: برای این که تعریف یک کار و خود آن کار از یک مقوله نیستند؛ درواقع به دو مقولهٔ کاملاً متفاوت تعلق دارند. پیدا کردن و عبارتبندی تعریف موسیقی، مثلاً، فعالیتی است در حوزهٔ فلسفه و منطق، نه در حوزهٔ موسیقی. یک نفر موسیقی دان ممکن است موسیقی دان بسیار باقریحه ای باشد، ولی روحش از فلسفه و منطق خبر نداشته باشد، چنان که معمولاً هم ندارد، و به این دلیل نمی تواند دربارهٔ ماهیت موسیقی کمترین بحثی بکند. من درواقع می خواهم بگویم اصولاً عمل مقدم بر تعریف است. این رسم شروع کردن بحث با تعریف ظاهراً از زمان مرحوم سقراط به یادگار مانده، ولی در همهٔ موارد به جایی نمی رسد.

حریری: چه طور؟ درچه مواردی؟ می شود این مطلب را قدری تشریح کنید؟

دریآبندری: از مرحله پرت میشویم.

#### حریری: اشکالی نداود. بعداً دوباره به مرحلهٔ ترجمه برمیگردیم.

دریابندری: امیدوارم. لابد می دانید، سقراط مدام دنبال معرفت یا دانش حقیقی میگشت، فکر میکرد معرفت از تعریف به دست میآید، از تعریف کامل یا به اصطلاح جامع و مانع، یعنی تعریفی که هیچ مویی لای درزش نرود، تعریفی که تمام موضوع بحث را در بربگیرد و شامل هیچ چیز دیگری هم نشود. این جست و جوی معرفت یا دانش را سقراط از پایین ترین مرتبهٔ جامعه شروع می کرد و به عالی ترین مراتب هم می رفت. مثلاً اول مى رفت سراغ كفاش محل، مى پرسيد استاد، چه كار دارى ميكني؟ استاد كفاش هم لابد مي گفت دارم كفش مي دوزم. سقراط مى گفت خوب، تو كه كفش مى دوزى لابد بر ماهيت كفش معرفت دارى؟ كفاش مى گفت فرمايش شما را درست نفهميدم. سقراط مى گفت يعنى مىدانى كفش چيست؛ كفاش هم مثلاً مىگفت بله، آقاى سقراط، كفش چیزی است که آدم به پایش میکند که مثل شما پابرهنه راه نرود. آن وقت سقراط میگفت ها، پس تو جوراب هم میدوزی، چون جوراب را هم آدم به پایش میکند. استاد کفاش احتمالاً کوشش میکرد تعریفش را قدرى دقيق تركند، ولى البته حريف سقراط نمي شد و بالاخره ناچار می شد اعتراف کند که در حقیقت معرفتی بر کفش ندارد، یعنی تعریف كفش را نمى داند، و با اين حال سر كوچه نشسته است و دارد كفش مىدوزد.

البته سقراط منظور سیاسی داشت، یعنی میخواست دست آخر نتیجه بگیرد که گردانندگان امور دولتشهر آتن، یا به اصطلاح «دولتمردان»، مشتی مردم نادان و نالایقاند که در حقیقت نمیدانند دولت چیست یا شهر چیست، و باید زمام امور را به دست اشخاص دانا بسپارند؛ منظورش از اشخاص دانا هم البته همان فلاسفه بود، که تعریف همه چیز را

میدانستند. حالاما اینجاکاری به فلسفهٔ سیاسی سقراط نداریم؛ چه بسا در مورد دولتمردان آتن حق با او بوده، اگرچه صلاحیت فلاسفه هم برای کشورداری محل تأمل است. صحبت بر سر این است که هرکاری خودش یک چیز است و تعریفش چیز دیگر. حقیقت کفش در روند ساختن کفش ظاهر می شود، نه در تعریف کفش. روند ساختن یا دوختن کفش هم یک امر تفصیلی است، چیزی است که در عمل واقع می شود، در یک عبارت متبلور نمی شود. به همین دلیل برخلاف فرمودهٔ سقراط معرفت بر کفش یا دانش کفش، این که کفش در حقیقت چیست در اختیار کفاش است، نه در اختیار فیلسوف، که دستش با درفش و مشته آشنا نشده.

حریری: آقای دریابندری، ما هم حالا سراغ کفاش آمده ایم، نه سراغ فیلسوف، اگرچه من البته می دانم که شما همیشه یک پای تان هم توی فلسفه است. ولی فعلاً با شما به عنوان مترجم داریم بحث می کنیم. شما عمل ترجمه را انجام می دهید، پس همان طور که الان خودتان گفتید لابد دانش ترجمه هم در اختیار شماست. حالا من از شما می خواهم که این دانش را در اختیار نسلهای بعد از خودتان بگذارید. شما می گویید آن روزی که کارتان را شروع کردید نمی دانستید چه کار دارید می کنید. من می خواهم جوانی که امروز کارش را شروع می کند بهتر از شما بداند چه کار دارد می کند.

دریابندری: شما هم عجب حرفی می زنید، آقای حریری؛ چنین چیزی چه طور ممکن است؟

حریری: چه چیزی، آقای دریابندری؟

دریابندری: حالا دیگر شمایید که خودتان را به کوچهٔ علی چپ می زنید. واضح است، این که آن جوان شما بهتر از من بداند چه کار دارد می کند.

حریری: نگران نشوید آقای دریابندری. من نگفتم میداند، گفتم من میخواهم که بداند. این حرف که برای شما جای نگرانی ندارد. خواستن که اشکالی ندارد.

دریابندری: خالی از اشکال هم نیست البته، ولی قابل تحمل است. ولى مثل اين كه من نتوانستم مطلبم را به قدر كافي روشن كنم. منظور من این است که اگر در ترجمه دانشی وجود داشته باشد، این دانش را باید در خود ترجمه سراغ گرفت، یعنی در آثاری که ترجمه شده، نه در نظریاتی که من یا دیگری ممکن است دربارهٔ ترجمه بیان کنیم. اگر من به قول شما دانشی از ترجمه داشته باشم، این دانش در جریان کار به دست آمده و در ترجمه های من ثبت شده، در همان کارهایی که كردهام. اين كارها هم طبعاً در اختيار نسل حاضر هستند، و اگر از باد و باران گزندی نبینند در اختیار نسلهای بعدی هم خواهند بود. اما اگر منظور شما این است که من تجربه های خودم را به صورت نوعی کپسول لفظی در بیاورم که نسل بعد را از خود آن تجربهها، از خواندن خود آن کارها، بی نیاز کند، باید به شما بگویم که این کار از من ساخته نیست. از هیچکس دیگری هم ساخته نیست. یاد گرفتن یک رشتهٔ کار، یا به اصطلاح به دست آوردن سررشتهٔ یک کار، امری است همان طور که گفتم تفصیلی، امری است که باید جزء به جزء و تماماً به آگاهی آدم منتقل بشود تا آدم آن کار را یاد بگیرد. به قول فرنگیها، کار را باید از راه سختش یاد گرفت. برای یاد گرفتن کار سخت راه آسانی وجود ندارد. راه آسان فقط برای گذراندن امتحان دبیرستان و دانشکده بهدرد می خورد. خود من درسهای پیش از نسل خودم را با خواندن کارهای آن نسل یاد گرفتم، نه با شنیدن نظریات آنها.

حریری: شما حالا انگشت روی مطلب من گذاشتید. شما فرمودید که از نسلهای پیشاز خودتان درسهایی گرفته اید.

دريابندرى: بله، خيال مىكنم.

حریری: منظور من همین است، آقای دریابندری. شما این درسها را چهطور یاد گرفتید؟ من از شما میخواهم این را برای من بیان کنید. ولی یک مطلب دیگر هم این وسط هست که می ترسم فراموش بشود. بنابرین با اجازهٔ شما اول آن مطلب را مطرح می کنم، بعد برمی گردیم به درسهای نسل گذشته.

دریابندری: مانعی ندارد.

حریری: شما الان اشاره کردید که آموختن یک رشتهٔ هنری یا فنی نیازمندِ کار تفصیلی و جزء به جزءاست.

دریآبندری: بله.

حریری: خوب، من در ابتدای صحبت از شما خواستم بفرمایید که آیا به نظر شما ترجمه یک رشتهٔ هنری است یا فنی؛ شما در این باره بحثی نکردید. من میخواهم بپرسم که این کار تفصیلی و جزء به جزء هنر است یا فن. میخواستم خواهش کنم قبل از این که به مسئلهٔ انتقال تجربهٔ نسلها بپردازیم نظر خودتان را دربارهٔ هنری بودن یا قنی بودن کار ترجمه بیان کنید.

دریابندری: چشم، سعی میکنم. اولاً هنر و فن، اگر اینها را دو مقولهٔ جدا از هم در نظر بگیریم، به اصطلاح قدما مانعةالجمع نیستند، یعنی هیچاشکالی ندارد که یک کار معین درعین حال هم هنر باشد و هم فن. در واقع هیچ هنری از فن یا فنونی که واسطهٔ بیان اوست بی نیاز نیست، هیچ فنی هم از عناصر هنری خالی نیست.

حریری: بسیار خوب، حالا بفرمایید به نظر شما ترجمه چه رقت

#### جنبهٔ هنری پیدا میکند، چه وقت در حد یک نن ساده باقی میماند؟

دریابندری: منظور من این بود که هیچ ترجمه ای هیچ وقت مطلقا هنر یا مطلقا فن نمی تواند باشد. هنر مطلق و فن مطلق مفاهیم تجریدی هستند، مثل عناصر خالص، اکسیژن یا طلا یا فسفر خالص، که در واقعیت نمی بینیم. معهذا ما با مفاهیم هنر مطلق و فن مطلق کار می کنیم، همان طور که علم شیمی با عناصر خالص کار می کند. در عمل، ترجمه میان آن دو قطب فرضی هنر و فن حرکت می کند. این است که گاهی یک ترجمه از ترجمهٔ دیگر به نظر ما هنری تر می آید.

حریری: منشکرم آفای دریابندری، شما حالا به مطلب من نزدیک شدید. حالا من از شما میپرسم مشخصات این دو قطب چیست. به عبارت دیگر، ترجمه وقتی به قطب هنر نزدیک می شود چه مشخصاتی دارد، وقتی به قطب فن نزدیک می شود چه مشخصاتی پیدا می کند؟ یعنی همان سؤال قبلیِ ترجمه چه وقت فن است، چه وقت هنر است؟

دریابندری: امیدوارم این بحث ما را به این مسئله که فن چیست و هنر چیست نکشاند، چون این راهی است که آن سرش ناپیداست. ترجمه می تواند صورت یک کار مکانیکی داشته باشد، هرچه از این کار مکانیکی فاصله بگیریم بیشتر وارد زمینهٔ آفرینش هنری می شویم.

#### حریری: منظورتان از ترجمهٔ مکانیکی چیست؟

دریآبندری: اولاً دربارهٔ خود کلمهٔ مکانیکی بگویم؛ من مدتی است کلمهٔ «ساختکاری» را به جای «مکانیکی» به کار میبرم و هنوز هم پشیمان نشده ام. از طرف دیگر ندیده ام کسی این کلمه را به کار ببرد، یا حتی شنیده باشد.

#### حریری: شما این کلمه را از کجا آوردهاید؟

دریابندری: من این را از جایی نیاوردهام. یک وقت دیدم یک کسی به جای «مکانیسم» ترکیب «ساز و کار» را به کار برده و به نظرم خوب آمد؛ بعد فکر کردم این ترکیب را می شود جمع و جور تر کرد و به شکل «ساختکار» درآورد. ولی کلمات هم مثل آدمها سرنوشت خاص خودشان را دارند. بعضی آدمها کارشان می گیرد، بعضی کارشان نمی گیرد، در صور تی که ممکن است آدمهای لایقی هم باشند. به هرحال، منظورم از ترجمهٔ مکانیکی یا ساختکاری این است که ما در انتقال معنای یک جمله از یک زبان به زبان دیگر حدّاقل انرژی فکری را مصرف کنیم. یعنی اولین و آشکار ترین معنای کلمات را در نظر با مصرف کنیم. یعنی اولین و آشکار ترین معنای کلمات را در نظر باگیریم و در بافت جمله هم تصرفی نکنیم، یا حدّاقلِ تصرف را بکنیم. این همان کاری است که می توان از ماشین ترجمه انتظار داشت، اگر روزی کامل بشود، روزی که گویا خیلی هم دور نیست. به هرحال، آن ماشین فرضی چنان که از اسمش پیداست یک دستگاه ساختکاری یا مکانیکی خواهد بود، اگرچه دل و رودهاش الکترونیکی هم باشد.

حریری: آقای دریابندری، ممکن است منظورتان را از ترجمهٔ مکانیکی با یک مثال روشن کنید؟

دریابندری: منظور من همان است که به عبارت ساده تر و رایج تر به آن می گویند ترجمهٔ تحت اللفظی. مثال کلاسیک این نوع ترجمه را دهخدا هشتاد نود سال پیش در یکی از قطعات درخشان چرند پرند آورده است و از آن بهتر نمی شود آورد. می گوید: «ای کاتبان صوراسرافیل چه چیز است مر شما را که نمی نویسید جریدهٔ خودتان را همچنانی که سزاوار است مر شما را که بنویسید آن را...» تا آخر. این عبارات زاییدهٔ ذهنی است که در نقل یک مطلب ساده از یک زبان به زبان دیگر، یعنی در این

مورد از عربی به فارسی، مثل ماشین عمل میکند. حالا اگر همان ذهن مقدورات انسانی خودش را به کار بیندازد، نتیجهاش مثلاً این جور خواهد بود: «ای نویسندگان صور اسرافیل چرا روزنامهٔ خودتان را آن طور که باید و شاید نمی نویسید؟» یا یک چیزی در این حدود. جملهٔ قبلی از روی الگوی یک زبان خارجی ساخته شده؛ در ساختن آن كمترين مقدار انرژي به كار رفته، چون نويسنده دنبال الگوي تازهاي نگشته، همان الگوی موجود را عیناً مثل عکس برگردان روی کاغذ برگردانده. جملهٔ دوم الگویمی نداشته، مگر نوامیس زبان فارسی به طور كلى. بنابرين مي توان گفت كه سازندة اين جمله لحظهاي با خلاء رو به رو شده و طرح خودش را از این خلاء بیرون اُورده، نه از یک رابطهٔ ساختکاری. منظورم از صرف انرژی همین است. به این معنی جمله اخير نوعي آفرينش است. حالا اگر منظور ما از هنر همان كار آفرينشي باشد، خوب، جواب سؤال شما روشن است؛ بله، ترجمه مر تواند آفرینش یا هنر باشد. و در واقع باید هم باشد. ولی از طرف دیگر خیال ميكنم روشن شدكه ترجمه مي تواند شكل خيلي مكانيكي هم پيدا كند، و درواقع خیلی از اوقات همین شکل را پیدا میکند.

حریری: این طور که من می فهمم شما می گویید نرجمه می تواند هنر باشد، می تواند نباشد....

دریابندری: من میگویم باید باشد، ولی همیشه نیست.

حریری: ولمی منظور من از آن سؤال چیز دیگری بود.

دریابندری: پس لطفاً سؤال تان را بیشتر روشن کنید.

حریری: سؤال من بر سر خوبی یا بدی کار نیست؛ منظور من این است که

آیا مترجم هم مثل نقاش و شاعر در زمینهٔ هنر کار میکند یا مثل نجار و آهنگر در زمینهٔ فن؟ آیا ترجمه به طور کلی فن است یا هنر؟

دریابدری: بسیار خوب، متشکرم؛ خیال میکنم سؤال شما برایم روشن شد. این سؤال مبتنی است بر تقسیم فعالیتهای بشری به دو مقولهٔ متمایز هنری و فنی، یا هنری و غیرهنری. از قدیم گفتهاند که فعالیتهای هنری اگر اشتباه نکنم شش دستهاند: ادبیات، موسیقی، تئاتر، رقص، نقاشی، و پیکرسازی. اخیراً سینما را هم که در حقیقت ترکیبی است از همهٔ اینها، به این فهرست اضافه میکنند و گاهی به آن میگویند «هنر هفتم»، ولی ما فعلاً بهتر است وارد این بحث نشویم. برحسب آن تقسیم بندی، آن شش رشتهای که گفتم فعالیت هنری شمرده میشوند و هرکس به این کارها بپردازد هنرمند است، قطع نظر از این که ما حاصل کارش را بپسندیم یا نپسندیم. به این معنی، ترجمه از مقولهٔ هنر است و شکی هم ندارد؛ چون ترجمه به هرحال شاخهای از ادبیات است و ادبیات است.

ولی به نظر من این عنوانِ هنر که به این ترتیب روی ترجمه میگذاریم چیزی به ما نمیگوید. در زبان انگلیسی غالباً به نقاشی میگویند «آرتیست»، یعنی می گویند «آرتیست»، یعنی هنر مند، یا هنرور که شاید کلمهٔ بهتری باشد. برای آدم انگلیسی زبان هم ماتیس آرتیست است، هم آن ولگرد جلنبری که روی پیاده رو با گچ عکس می کشد. درواقع به این آدم می گویند pavement artist، یعنی «هنرمند را به این وسعت به کار نمی بریم. کلمات هنر و هنرمند برای ما بار خیلی مثبتی دارند و همیشه همراه با ارزش داوری هستند....

حریری: چرا این طور است؟

دریابندری: میخواهید باز ما را از بحث پرت کنید، آقای حریری؟

حریری: نه، حواسم هست، به بحث ترجمه برمیگردیم، ولی مایلم در این گفت و گو این نکته هم روشن بشود.

دریابندری: من در این باره فقط برداشت خودم را می توانم بگویم. «هنر» فارسی به معنای «آر» فرانسه یا «آرت» انگلیسی یک کاربردِ خیلی اخیر است. قبلاً در این مبحث صحبت از «صنعت» و «صنعتگر» می کردند، که به همان «فن» شما نزدیک است؛ یا در واقع عین همان است؛ این نشان می دهد که تا همین اواخر در فرهنگ ما میان فن و هنر تفاوتی احساس نمی شده. این کاربرد صنعت و صنعتگر تا بعد از شهریورِ اتفاقی است که گویا در مجلهٔ سخن افتاده، و در تئاتر فردوسی، که اتفاقی است که گویا در مجلهٔ سخن افتاده، و در تئاتر فردوسی، که روی سردرش نوشته بودند «هنر برتر از گوهر آمد پدید». بیشتر مردم این مصرع را این طور می فهمیدند که تئاتر و موسیقی و این جور چیزها این مصرع را این جور چیزها از الماس و زمرد و این جور چیزها بهتر است؛ در صورتی که منظورِ شاعر چیز دیگری بوده.

حریری: بله، ولی بفرمایید منظور چه بوده.

دریابندری: شاعر می خواهد بگوید که بُرِش و جربزهٔ شخصی بهتر است از نژاد و نسب بزرگان.

حریری: آقای دریابندری، منظور شما این است که ما امروز کلمهٔ هنر را غلط به کار می بریم؟

دریابندری: امروز دیگر نه، من حتی فکر میکنم آن روزی هم که آن

مصرع را روی سردر آن تئاتر گذاشتند بسیار خوب فکری کردند، چون معنای مورد نظرشان را، یعنی این که تئاتر بهتر از جواهرات است، خیلی خوب میرساند.

#### حریری: پس منظور شما چیست؟

دریابندری: منظور من این است که وقتی یک چنین تحولی در کاربرد یک کلمه واقع می شود، آن کلمه تمام بار معنای خودش را زمین نمی گذارد و یک کوله بار کاملاً تازه و نو به دوش نمی گیرد. غالباً معنای جدید را توی همان کوله بار قدیمی اش جا می دهد و راه می افتد. «هنرمند» در زبان ما به معنای آدم توانا و کارآمد و کاردان بوده است و هنوز هم کم و بیش هست. حالا ما همین کلمه را به ازای «آرتیست» فرنگی به کار می بریم، که مفهوم خنثایی است، به معنای آدمی که در رشتهٔ خاصی کار می کند و ممکن است در کارش اصلاً توانا هم نباشد. به همین دلیل ما مثلاً در فارسی می گوییم «نقاش هنرمند» و منظورمان به همین دلیل ما مثلاً در فارسی می گوییم «نقاش هنرمند» و منظورمان کرد؛ ناچاریم بگوییم این عبارت را مشکل بشود به انگلیسی ترجمه کرد؛ ناچاریم بگوییم بر و یخواهد آن را ترجمه کند ممکن است بگوید «هنرمند بخورد و بخواهد آن را ترجمه کند ممکن است بگوید «هنرمند بااستعداد» یا «هنرمند توانا» یا یک همچو چیزی؛

حریری: خوب، متشکر آقای دریابندری. خوشبختانه گریز ما به سرگذشتِ کلمهٔ «هنر» باز به موضوع ترجمه کشید.

دریابندری: ظاهراً ما از این موضوع هیچ راه گریزی نداریم.

حریری: خوب پس ناچاریم برگردیم به موضوع ترجمه. در اینجا من

می خواستم خواهش کنم قبل از پشت سر گذاشتن این مسئلهٔ مربوط به هنر بودن با فن بودن ترجمه شما نظرتان را در این باره خلاصه کنید.

دریآبندری: چشم، من اگر خودم بدانم نظرم در این باره دقیقاً چیست این کار را میکنم. ظاهراً ما کلمهٔ هنر را به دو معنی به کار میبریم. اگر منظور از هنر یکی از آن شش رشتهٔ معروف باشد، خوب، بله، ترجمه به عنوان شاخهای از ادبیات یک فعالیت هنری است. حاصلش هم ممکن است خوب باشد یا بد باشد، چنان که شعر هم هنر است و هر شاعری هنرمند است، ولي شعر بد و شاعر بد هم گويا داشته بانسيم، اگرچه بهتر است صدایش را در نیاوریم. اما در دایرهٔ این هنر، یعنی ادبیات، ما اسم هنر را روی هر چیزی نمیگذاریم. چه بسیار شعرهایی که با نوعی روندِ مكانيكي سرهم شدهاند. اين مشكل در شعر كهن فراوان پيش مي آمد، حالا طبعاً به شعر نو هم سرایت کرده، و در واقع شعر نو مکانیکی خیلی بیشتر از شعر واقعی به چشم میخورد. ناچار ما در خود مقولهٔ هنر هم باز قایل به تبعیض میشویم و فقط بعضی اشعار را به عنوان اثر هنری می شناسیم، به این ترتیب کلمهٔ هنر را به معنای محدود تری به کار می بَریم، غیر از معنای وسیعی که همهٔ اشعار را در بر می گیرد. چارهای هم جز این نداریم، چون اگر این محدودیت را قابل نشویم، شعرای بد، که تعدادشان همیشه خیلی از شعرای خوب بیشتر است، سرمان را می برند. در مورد ترجمه هم قضیه از همین قرار است. ترجمه یک فعالیت هنری است، به معنای وسیع کلمه، ولی به معنای محدود کلمه هر ترجمهای اثر هنری نیست. هنرمند هم مثل سایر مردم گاهی در کارش موفق می شود، گاهی نمی شود. وانگهی، هنرمند قلابی هم داریم. به این ترتیب ما نمی توانیم یک حکم ساده و کلی بدهیم که ترجمه هنر هست یا نیست. یا درواقع آن حکم ساده و کلی را داده ایم، یعنی گفته ایم که ترجمه به عنوان شاخهای از ادبیات نوعی فعالیت هنری است، ولی می بینیم که این حکم هیچ دردی را درمان نمی کند. بنابرین باید برحسب

مورد حکم کنیم. این حکم روی یک طیف وسیع حرکت میکند؛ یک سرش همان ترجمهٔ مکانیکی است، یک سرش هم آفرینش هنری محض. ولی باید این را هم تأکید کنم که این دو قطب مفاهیم فرضی هستند. در واقعیت امر، هیچ ترجمه ای مطلقا مکانیکی یا مطلقا هنری نخواهد بود.

حریری: بسیار خوب آقای دریابندری، من جواب سؤالم را گرفتم. شما می گویید ترجمه ممکن است هنر باشد، ممکن است نباشد.

دریابندری: در یک کلام، بله.

حریری: خوب، حالا بفرمایید که شما چه وقت ترجمه را به عنوان اثرِ هنری می پذیرید؟ چه رقت اسم یک ترجمه را اثر هنری می گذارید؟

دربابندری: دربارهٔ ترجمهٔ خوب با ترجمه به عنوان اثر هنری انواع حرفها می شود زد، و درواقع هم زده اند. از میان این حرفها معروف ترین و معقول ترین حرف این است که مترجم هنرمند کسی است که بتواند یک متن را به صورتی ترجمه کند که خود نویسنده اگر همزبان مترجم بود آن متن را به آن صورت می نوشت. معنی این حرف هم این است که مثلاً اگر من بخواهم مملت شکسپیر را به فارسی ترجمه کنم، باید پیش خودم شکسپیری را تصور کنم که فارسی زبان است و دارد مملت را به زبان خودش، که فارسی است، می نویسد، یا نوشته است، و حالا من که مترجم هملت هستم باید ترجمهام را از روی دست آن شکسپیر فرضی بنویسم، به این ترتیب ترجمهٔ فارسی هملت مثل متن انگلیسی هملت یک شاهکار هنری از کار درمی آید.

این نظریه دربارهٔ روش ترجمه بسیار عالی است، چون مترجمی که به این نظریه مجهز شد یکراست می رود توی جلد نویسنده و درست مانند خود او می نویسد. اما این نظریه اشکال مختصری هم دارد.

اشكالش در نحوهٔ تصور كردن آن شكسپير فارسي زبان است، چون خود نظریه در این باره چیزی به ما نمیگوید. در نتیجه هر مترجمی تصور خودش را پایهٔ کارش قرار میدهد، و باز برمیگردیم به همان وضع همیشگی. این قضیه مرا یاد حکایتی میاندازد که به آن نظریهای که گفتم بی شباهت نیست. میگویند یک وقت یک زنجره که یک شب زمستانی یخبندان توی شکاف دیوار خیلی سردش شده بود تصمیم گرفت برود پیش جغد، که فیلسوف جانوران است، و از او کمک بخواهد. جغد گفت چارهٔ مشکل تو خیلی آسان است؛ تو چرا خودت را به یک جانور خزداری مثل سنجاب یا همین گربهٔ معمولی تبدیل نمیکنی که این قدر از سرما نلرزی؟ زنجره گفت خیلی متشکر، تا به حال به فکرم نرسیده بود، حالا مىروم اين كار را مىكنم. ولى بعد كه خواست خودش را مبدل به گربه بکند دید راهش را نمی داند. ناچار برگشت پیش جغد و گفت می بخشید، من فراموش کردم راه مبدل شدن به گربه را از شما بپرسم، لطفاً از این جهت هم مرا راهنمایی کنید. جغد گفت من دربارهٔ مسائل کلی فکر میکنم و وقت وارد شدن در جزئیات را ندارم؛ از روی همان دستور کلی که به تو دادم خودت سعی کن راه کار را پیدا کنی. زنجره ناچار برگشت و کسی نمی داند سرنوشتش توی آن شب یخ بندان چه شد. حالا در مورد آن نظریه هم باید گفت تا معلوم نشود شکسپیر فارسی زبان چه گونه شکسپیری است و این معنی به نظریهٔ مورد بحث اضافه نشود، معنای آن نظریه جز این نخواهد بود که هرکس می تواند هر متنی را هر جور از دستش برمی آید ترجمه کند. به عبارت دیگر تصور کردن شکسپیر فارسی زبان همان فن یا هنر ترجمهٔ شکسپیر است، که هر کسی دریافت خاص خودش را از آن دارد. این همان چیزی است که در عمل پیش می آید: هر مترجمی نویسندهٔ فارسی زبان خودش را تصور می کند و اثری را که او ممکن بود به زبان فارسی بنویسد به جای او مىنويسد و تحويل ما مىدهد. اين مىشود هنر ترجمه. شايد آن تعريف ترجمه كه ميخواستيد همين باشد.

#### حریری: ولی سؤال این است که دربارهٔ این آثار چهگونه داوری می شود؟

دریابندری: من گمان میکنم روشن است که در محیط زبان فارسی این داوری بیش از هر چیزی بر اساس کیفیت فارسی زبان ترجمه صورت میگیرد؛ چون این تنها جنبهٔ کار است که هر خوانندهای مستقیماً با آن سر و کار پیدا میکند.

من بارها گفته ام که ترجمهٔ محمد قاضی از دن کیشوت یک اثر هنری است، ولی راستش این است که من هرگز این ترجمه را با اصلش مطابقه نکرده ام. با اصل اسبانیایی اش که نمی توانم، خود قاضی هم این داستان را از روی ترجمهٔ فرانسوی اش به فارسی در آورده. منظورم این است که من هیچ نمی دانم که این ترجمه حتی با مأخذ فرانسوی اش تا چه اندازه مطابقت دارد. معهذا بارها گفته ام و باز هم می گویم که این ترجمه یک آفرینش هنری است. حالا شما می خواهید بدانید که من از کجا به این نتیجه رسیده ام.

#### حريرى: بله، دفيقاً.

دریابندری: خوب، خیال میکنم واضح است؛ از خواندن این داستان به عنوان یک اثر فارسی، از روی مشخصات فارسی این ترجمه.

#### حریری: این مشخصات چه هستند، آقای دریابندری؟

-- دریابندری: شما حتماً انتظار ندارید من اینجا یک تحلیل دقیق از سبک ترجمهٔ دن کیشوت برای تان بیان کنم؟

حریری: نخیر، به هیچ وجه. این کار در یک بحث شفاهی عملی نیست. من میخواهم شما برداشت کلی خودتان را بیان کنید. دریابتدری: چیزی که در ترجمهٔ دن کیشوت از همان سطرهای اول نظر آدم را میگیرد این است که خواننده احساس میکند با نثر خاصی سر و کار دارد که دقیقاً برای این کار، یعنی برای نقل داستان سروانتس به زبان فارسی، ساخته و پر داخته شده. این اولاً. اما این نوع کوششها همیشه به نتیجه نمی رسد. چه بسا مترجمی کوشش میکند زبان خاصی، به اصطلاح، برای ترجمهٔ اثری بسازد، ولی زبانش با متنی که دارد ترجمه میکند مناسبت ندارد. نثر قاضی در دن کیشوت برای این داستان بسیار مناسب است. این ثانیاً. سوم این که این ننر یا این زبان بی ریشه و بی بدر و مادر یا بداصطلاح من در آوردی نیست؛ خواننده ریشههایش بی بدر و مادر یا بداصطلاح من در آوردی نیست؛ خواننده ریشههایش را تشخیص می دهد، چه در ادبیات کلاسیک فارسی، چه در زبان داستان سرایی قدیم، مثل حسین تخرد و امیرارسلان و غیره. چهارم این که داستان سرایی قدیم، مثل حسین تخرد و امیرارسلان و غیره. چهارم این که صفحه و ده صفحه و یک فصل و دو فصل نیست، این زبان در سراسر صفحه و ده صفحه و یک فصل و دو فصل نیست، این زبان در سراسر داستان با قوت تمام از توی داستان می جوشد و هیچ جا افت نمی کند. داستان با قوت تمام از توی داستان می جوشد و هیچ جا افت نمی کند.

ضمنا این را هم بگویم، چاپ اول ترجمهٔ دن کیشوت با چاپهای بعد کمی فرق دارد، چون که قاضی بعد از چاپ اول در نثر ترجمه قدری دست کاری کرده است، ولی من شخصاً نثر همان چاپ اول را ترجیح می دهم. این را در یک گفت و گوی دیگر هم گفته ام. به نظر من نثر چاپ اول ساده تر و با طراوت تر است.

حریری: ولی شما فرمودید هیچ وقت این ترجمه را با ترجمه های فرانسه یا انگلیسی اش مطابقه تکرده اید؟

دریابندری: بله، گفتم هیچ همچو مطابقهای نکردهام.

حریری: چرا؟ مجالش را نداشته اید، یا اصلاً لزومی برای این کار نمی بینید؟

دریآبندری: مسئلهٔ مجال نیست. چند ساعت وقت برای مطابقهٔ چند صفحه از هر کتابی کافی است. ولی این کار چه لزومی دارد؟ نه، باید بگویم من لزومی برای این کار ندیدهام.

حریری: برای خودتان یا برای دیگران؟

دریابندری: برای خودم، البته. اختیار دیگران دست دیگران است.

حریری: آقای دریابندری، میبخشید که روی این موضوع اصرار میکنم...

دریابندری: خواهش میکنم، شما حرفتان را بزنید.

حریری: شما بارها گفته اید که ترجمهٔ دن کیشوت یک اثر هنری است.

دریابندری: بله،

حریری: خوب، چهطور می شود که یک آدمی مثل شما کنج کاو نشود که راز این هنر را کشف کند؟ آیا یک راه کشف این راز این نیست که به اصل اثر نگاه کنید، ببینید آقای قاضی چهطور به این نثری که شما این قدر تعریفش را می کنید رسیده؟

دریابندری: من خیلی سخت کنج کاو شدم، آقای حریری. شاید اگر ترجمهٔ انگلیسی دن کیشوت دم دستم بود یک نگاهی هم می کردم. ولی من ترجمهٔ قاضی را همان سالی که در آمد در زندان قصر خواندم، خیال می کنم سال ۱۳۳۵ بود، ترجمهٔ انگلیسی اش را هم نداشتم. ولی این مسئله ای نبود، چون من راز این هنر را کشف کرده بودم.

حریری: آن راز چه بود، آقای دریابندری؟ برای ما مهم است که بدانیم.

دریابندری: آن راز مهم در سراسر کتاب دن کیشوت جلو چشم خواننده باز شده. به عبارت بهتر، در واقع رازی در کار نیست. من فهمیدم با آدم صاحب قریحهای سر و کار دارم که قریحهٔ خودش را در ادبیات فارسی و زبان داستان سرایی، و در زبان کوچه و خیابان، ورزش مفصلی داده و حالا می تواند قلم را با اقتدار روی کاغذ بگذارد. این اقتدار، این وسعت دامنهٔ لغات و تنوع زیر و بم بیان و گرمی لحن کلام برای من مسحور کننده بود؛ چون که از این جهات خودم را ضعیف می دیدم.

#### حريرى: واقعاً؟ شما أن وقت جند سال داشتيد؟

دریابدری: بیست و شش هفت سال، خیال میکنم. من و یکی از دوستانم آقای مصطفی بی آزار، معلم معروف ادبیات فارسی، روزها دن کیشوت را نوبتی می خواندیم و سر شبها توی راهرو زندان با هم قدم می زدیم و وانمود می کردیم که ما هم «پهلوان افسرده سیما»ی لامانچا هستیم و به بعضی زندانی ها می گفتیم «قاطرچیان فرومایه». این ها عباراتی است که قاضی در ترجمهاش به کار برده. با خواندن این ترجمه من نه تنها از زبان رسا و گویای قاضی لذت بردم، بلکه فهمیدم که خیلی چیزها هست که من نمی دانم؛ فهمیدم که تکیه کردن به قریحهٔ شخصی یا به اصطلاح استعداد ذاتی کافی نیست؛ باید خودم را بسازم، همان طور که می دیدم مترجم دن کیشوت خودش را ساخته است. این برای من لحظهٔ هولناک و در عین حال فرخنده ای بود.

حریری: شما آن موقع ترجمه هم میکردید؟

دریابندری: من آن موقع مشغول ترجمهٔ تاریخ فلسفهٔ غرب بودم.

#### حریری: قبل از آن چهطور؟

دریابندری: قبل از آن و داع با اسلحه را ترجمه کرده بودم، که منتشر هم شده بود. قبل از آن هم چند داستان کوتاه از فاکنر ترجمه کرده بودم.

#### حریری: همانهایی که با عنوان یک گل سرخ برای امیلی منتشر شد؟

دریابندری: بله، در چاپ اول. در چاپ دوم سه داستان دیگر، درواقع دو داستان و یک قطعه از آخر خشم ر میامو، به آن مجموعه اضافه کردم. میان ترجمهٔ سه داستان اول و این سه داستان آخر سی سال فاصله افتاده.

حریری: این فاصلهٔ زمانی به نظر خودتان در ترجمه ها انعکاسی ندارد؟

دریابندری: طبعاً باید داشته باشد. این را خوانندگان باید بگویند.

حریری: شما در آن ترجمه های قدیم هیچ دستی نبرده اید؟

دریابندری: نه.

حریری: چرا؟

دریآبندری: چون این ترجمه ها را همان طور که هستند دوست دارم. این ها کار یک جوان هجده نوزده سالهٔ آبادانی است که زبان انگلیسی را پیش خودش یاد گرفته و هیچ نمی داند ترجمهٔ فاکنر چه کار خطرناکی است، و به همین دلیل هم دست به این کار می زند، و به خیال خودش موفق هم می شود. البته این ترجمه ها خالی از اشکال نیستند. یادم هست در یکی از این داستان ها، انبارسوزی اگر اشتباه نکنم، یک عبارت به لهجهٔ

جنوب امریکا بود که من هرچه زور زدم چیزی از آن نفهمیدم. ناچار جایش را خالی گذاشتم که بعد از این و آن بپرسم، ولی یادم رفت و چند سال بعد داستان به همان صورت چاپ شد. این افتادگی هنوز هم هست.

#### حريرى: حالا شما لازم نمى بينيد آن اشكالات را رفع كنيد؟

دریابندری: چرا، خوب. اگر فرصتش پیش بیاید میکنم. ولی از این جزئیات که بگذریم دلم نمیخواهد در آن کارها دست ببرم. چون فکر میکنم زبانش درست است. هنوز بعضی از دوستان من، ناصر تقوایی مثلاً، گاهی به من میگویند یک گل سرخ برای امیلی بهترین ترجمهٔ توست. من البته از این حرف خیلی خوشم می آید، ولی بعد فکر می کنم اگر واقعاً این طور باشد خیلی باید به حال خودم تأسف بخورم!

حریری: آقای دریابندری، من دلم میخواهد بدانم چهطور شد شما بعد از سی سال دوباره برگشتید سراغ فاکنر و آن سه داستان را به یک گل سرخ برای اضافه کردید؟

دریابندری: راستش فاکنر همیشه مرا وسوسه کرده، هنوز هم میکند، ولی آمادگی خود آدم همیشه یک جور نیست. من همان موقع که آن سه داستان اول را ترجمه کردم خیال داشتم این کار را ادامه بدهم؛ ادامه هم دادم، حدود نصف داستان سپتامبر خشک را ترجمه کردم، ولی احوالم عوض شد و حوادث زندگی هم نگذاشت باز به این داستان برگردم. آن ترجمهٔ نیمه کاره از بین رفت. حالا فکر میکنم اگر روال زندگی عوض نشده بود من سپتامبر خشک را می توانستم تمام کنم، ولی گمان نمیکنم از عهدهٔ دیلسی، یعنی همان تکهٔ آخر خشم و میاهو، برمی آمدم.

حریری: چرا؟ این تکه چه خصوصیتی دارد؟

دریابندری: من زبان آن داستانهای دیگر را پیدا کرده بودم، ولی زبان دیاسی چیز دیگری است.

حریری: اگر اجازه بدهید الان به دیلسی برمیگردیم، ولی شما می فرمایید که زبان آن داستانها را پیدا کرده بودید؛ من می خواهم بپرسم آن زبان را کجا پیدا کردید؟

دریابندری: توی کوچه.

حریری: واقعاً؟

دريابندري: تقريباً واقعاً.

حریری: یعنی چه؟

دریابندری: این زبانی است که توی دهن مردم جاری است و توی کوچه به گوش آدم میخورد. در آن زمان، هنوز این زبان زیاد لای کتابها رخنه نکرده بود، مگر تک و توک.

#### حریری: مثل چی مثلاً؟

دریابندری: مثل خیمه شب بازی چوبک. منظورم این است که رسیدن به زبانی مثل زبان در سرباز در یک گل سرخ برای امیلی، مثلاً، محتاج بنیهٔ ادبی یا غور در ادبیات فارسی نبود؛ کافی بود آدم گوش حساسی داشته باشد و خیمه شب بازی را هم خوانده باشد، و من خوانده بودم.

حریری: ولی یک جاپی شما فرموده بودید که شنوایی تان ناقص بوده.

دریابندری: بله متأسفانه.

#### حریری: پس گوش شما حساس نبوده.

دریابندری: چرا. من به نظر خودم همیشه گوش خیلی حساسی داشتهام، نه برای کیفیت صدا، برای ارزش کلمه ها و ساختمان جمله ها. این دو نوع حساسیت متفاوت است. به هرحال منظورم این بود که زبان دو سرباز را از راه گوش می شد یاد گرفت، ولی زبان دیلسی حکایت دیگری است.

#### حریری: چه حکایتی است، آقای دریابندری؟

\_\_\_\_\_\_\_\_ والاً چه بگویم، حکایت این است که فاکنر زبان داستانش را مثل حلوای انگشت پیچ دور انگشتش می پیچاند... .

### حریری: حلوای انگشت پیچ؟

دریآبندری: بله. حلوای انگشت پیچ یک جور حلواست که زنهای قدیم بوشهر با آرد و شکر و روغن فراوان درست میکردند، و معتقد بودند که مثل نثر فاکنر دور انگشت آدم می پیچد. منظورم این است که مترجم فاکنر باید بتواند زبان را مثل خمیر ورز بدهد و به اشکال جور واجور در بیاورد، چون خود فاکنر این کار رامیکند. این غیر از ضبط کردن زبان زندهٔ مردم است. این چیزی است که می شود اسمش را تردستی در زبان یا طلاقت کلام گذاشت، و مثل هر نوع تردستی دیگری با ورزش و ممارست به دست می آید. مثلاً توی همین قطعهٔ دیلسی یک کشیش سیاه پوست هست که موعظهٔ مفصلی می کند. زبان این موعظه را ناچار باید پوست هست که موعظهٔ مفصلی می کند. زبان این موعظه را ناچار باید یاد گرفت، و تا حدی هم ساخت، چون زبان وعاظ مسیحی غیر از زبان وعاظ خودمان است. منظورم این بود که وقتی من اولین داستانهای

فاکنر را ترجمه کردم ابدا آمادگی این جور کارهای دیگر را نداشتم.

حریری: آقای دریابندری، شما در بحث از دن کیشوت اشاره کردید که از خواندن این ترجمه لذت می بردید و درعین حال خودتان را ضعیف حس می کردید. آیا منظورتان همین عدم آمادگی بود؟

دریابندری: بله. حس می کردم مترجم دن کیشوت دارد یک کاری می کند که از دست خود من برنمی آید. ولی این باعث نشد که من دشمن قاضی بشوم. درواقع ارادتمند قاضی شدم. پیش خودم گفتم این آدمی است که باید از او درس گرفت. و خیال می کنم گرفتم.

حریری: خوب آقای دریابندری، مثل این که حالا می توانیم برگردیم به آن مسئله ای که گفتیم بماند برای بعد: مسئلهٔ درسهایی که شما از نسل پیش از خودتان گرفته اید.

<u>دریابندری:</u> بله، مثل این که موقعیت برای برگشت به آن مسئله مناسب است؛ برگردیم ببینیم چه می شود.

حریری: اجازه بدهید از همین آقای قاضی شروع کنیم. شما فرمودید از قاضی درس گرفته اید.

دریابندری: بله، عرض کردم.

حریری: من میخواهم بپرسم دقیقاً چه درسی گرفتید؟

دریابندری: آقای حریری، عرض میشود به حضور انور شما اگر بخواهیم خیلی دقیق بشویم کار مشکل میشود....

#### حريري: خوب، فقط كمى دقيق مىشويم.

**درسهای ترجمه ۲۰۰۰، ۲۰۰۰، ۲۰۰۰، ۲۰۰۰، ۲۰۰۰، ۲۰۰۰** 

دریابندری: درس غیر دقیق من خیال می کنم این بود که آدم نمی تواند صرفاً به قریحهٔ خودش تکیه کند؛ آدم باید برای هر کاری ورزش خاصی بکند تا آمادگی آن کار را پیدا کند. من قبلاً ترجمهٔ جزیرهٔ بنگوننهای قاضی را خوانده بودم و خیلی هم کیف کرده بودم. بعد که دن کیشوت را خواندم دیدم این حکایت دیگری است. خوب، پیدا بود که این آدم این زبان و بیان را مثل من توی کوچه پیدا نکرده. پیدا بود ورزش مفصلی کرده و آمادگی خاصی برای این کار به دست آورده. حالا این ورزش را کی و چه جور کرده، خود قاضی باید بگوید. منظورم این نیست که او متن فرنگی دن کیشوت را گذاشته روی میزش، رفته شش ماه متون فارسی جور واجور را خوانده و بعد برگشته قلم به دست گرفته. هر آدمی یک جور کار می کند. من هیچ وقت از قاضی نیر سیده می گرفته. هر آدمی یک جور کار می کند. من هیچ وقت از قاضی نیر سیده می معمولاً جزئیات تربیت و رشد یک آدم زیاد به درد آدمهای دیگر می خورد. نتیجه مهم است. آدم باید سعی کند نظیر همان نتیجه را با نمی خودش به دست بیاورد.

### حریری: شما هم این سعی را کردید؟

دریآبندری: بله، به خیال خودم. به شما گفتم، من دن کیشوت را در زندان قصر خواندم. آن موقع یک مجموعهٔ داستانهای مارک توین به دستم رسیده بود، داشتم با علاقه این داستانها را میخواندم. یکی از این داستانها داستان بلند یا رمان کوتاهی بود به اسم ناشناس مرموز. داستان خیلی قشنگی بود و من پیش خودم می گفتم ای کاش می توانستم این را

ترجمه کنم، ولی احساس می کردم زبان و بیانش را ندارم. پیش از آن فاکنر و همینگوی ترجمه کرده بودم و به خیال خودم از عهده هم برآمده بودم؛ همان ایام داشتم با تاریخ فلسفهٔ راسل هم کلنجار می رفتم، ولی این داستان مارک توین با همهٔ سادگی اش مثل دنیایی بود که چم و خمش را درست بلد نبودم.

### حريري: بالاخره اين داستان را ترجمه كرديد؟

دریابندری: بله، این همان داستانی است که با عنوان بیگانهای در دهکده منتشر شد. بد نیست برای ثبت در تاریخ این را هم بگویم که این عنوانِ «بیگانهای در دهکده» را احمد شاملو روی این داستان گذاشت.

### حريرى: جهطور؟

دریآبندری: خوب، من این داستان را ترجمه کرده بودم ولی بر سر اسمش خیلی تردید داشتم، چون «ناشناس مرموز» که ترجمهٔ عنوانِ اصلی اش بود به نظرم خوب نمی آمد. بعد که داستان در کتاب مفته چاپ شد شاملو اسمش را گذاشت بیگانهای در دهکده، و به نظر من اسم خوبی هم بود. آن موقع ظاهراً دکتر هشترودی مدیر کتاب مفته بود، ولی کارهایش را شاملو می کرد.

## حریری: خوب، ترجمهٔ این داستان چه اشکالی داشت؟

دریابندری: اشکالی نداشت، من احساس آمادگی نمیکردم. زبان این داستان، همان طور که لابد ملاحظه کردهاید، به کلی غیر از زبان «مدرنِ» فاکنر و همینگوی است. زبان این دو نویسنده با هم خیلی فرق دارد، ولی هردو متعلق به مدرنیسم قرن بیستم هستند. خود مارک توین هم در

سرگذشت مكليرى فين زبانش كاملاً مدرن است. ولى آن داستان مارك توین نه تنها در قرن نوزدهم نوشته شده، بلکه همان طور که در عنوان فرعىاش هم آمده حتى «رمان» عادى هم نيست، بلكه نوعى «رمانس» است. نویسنده وانمود می کند که دارد داستانی به سبک رمانسهای قدیم برای ما نقل میکند. فراموش نکنید که دن کیشوت هم رمانس است، یا درواقع هزلی است بر رمانسهای قدیم. رمانسی است که ختم رمانسهای قدیم را برمی چیند؛ به عقیدهٔ خیلی از ناقدان حلقهٔ واسطِ میان رمانس و رمان است. به هرحال، به نظرم می آمد که ترجمه کردن این داستان محتاج دامنهٔ لغات و طلاقت کلامی است که من در خودم سراغ نداشتم. بعد كه دن كيشوت را خواندم احساس كردم مثل آدمي هستم که تازه شنا کردن را یاد گرفته، می بیند روی آب ماندن آن قدرها هم كه خيال مىكرده مشكل نيست! شايد خوانندگان هيچ ردِّ پايى از دن كيشوت دراين ترجمهٔ من نديده باشند، ولي من خودم مي دانم كه دراين كار چەقدر بە قاضى مديون هستم. كار كوچكى است، ولى دينش کوچک نیست، چون این دین برای من دستمایه ای شد که در جاهای دیگر هم به کار بردم.

اما همان طور که گفتم زبان رداع با اسلحهی همینگوی و همچنین زبان داستانهای فاکنر چیز دیگری است. زبان اینها زبان مدرن است، و من گمان میکنم خود من در پروراندن شکل فارسی این زبان برای ترجمهٔ ادبیات مدرن تا حدی سهیم بوده ام، هرچند البته باید بگویم من از صفر شروع نکرده ام، بلکه در واقع پا روی شانهٔ دیگران گذاشته ام. این که گفتم من زبان دو سرباز را توی کوچه یاد گرفتم پر بی راه نگفتم؛ اما دانستن این که زبان کوچه مهم است و به درد کار ادبی میخورد چیزی نیست که خود به خود برای آدم حاصل بشود؛ این را هم باید یاد گرفت، و من این را با خواندن کارهای دیگران یاد گرفتم. این چیزی است که همیشه در هر تحولی پیش می آید و تحول ادبی هم از این قاعده مستثنا نیست.

حریری: آقای دریابندری، این کارهایی که خواندهاید چه کارهایی بودند و آن دیگرانی که فرمودید شما با روی شانهٔ آنها گذاشتهاید چه کسانی بودند؟

دریابندری: خوب، شمردن این کارها و آدمها مشکل نیست. من چندتا از کارهایی را که روی خود من خیلی اثر کردند برای شما می شمارم. داستانی به نام دیوار اثر ژان پل سارتر ترجمهٔ صادق هدایت در مجلهٔ سخن؛ داستانی به نام کراکوس شکارچی اثر فرانتس کافکا ترجمهٔ صادق هدایت در همان مجله. نمایشنامهای به نام پیش از ناشتایی اثر یوجین اونیل ترجمهٔ صادق چوبک باز در مجلهٔ سخن؛ داستانی به نام کارگر بیمار اثر دی. اچ. لارنس ترجمهٔ صادق چوبک در مردم ماهانه؛ داستانی به نام جورابهای سفید اثر دی. اچ. لارنس ترجمهٔ پرویز داریوش در مردم ماهانه؛ داستان به نام آن روز آنتاب خوب شده بود؛ داستانی به نام آن روز آنتاب غروب اثر ویلیام فاکنر ترجمهٔ ابراهیم گلستان در مردم ماهانه؛ (آن طور که یادم می آید، بعداً گلستان عنوان این داستان را عوض کرد و گذاشت غروب اثر ویلیام فاکنر ترجمهٔ ابراهیم گلستان در مردم ماهانه؛ (آن طور که یادم می آید، بعداً گلستان عنوان این داستان را عوض کرد و گذاشت نروز شب که شد) همهٔ اینها نمونههای نوع تازهای از ادبیات بودند که برای من قبلاً نظیرشان را ندیده بودم، و به زبانی ترجمه شده بودند که برای من قبلاً نظیرشان را ندیده بودم، و به زبانی ترجمه شده بودند که برای ما یعنی برای نسل من تازگی داشت.

# <u>حریری:</u> ت**ازگیِ این کارها و زبان آنها در چه بود؟**

دربارهٔ سالهای بعد از شهریور ۲۰ حرف می زنیم. برای کسانی که سالهای پیش از آن را ندیدهاند تصور فضای آن سالها آسان نیست. سالهای پیش از آن را ندیدهاند تصور فضای آن سالها آسان نیست. خود من در شهریور ۲۰ فقط یازده سال داشتم و تصورم از آن فضا طبعاً مبهم و بچگانه است، ولی چیزی که همیشه به نظرم می آید این است که انگار در این لحظه تاریخ مثل قطار راه آهن از یک تونل دراز و

تاریک بیرون می آید و وارد فضای باز می شود. این فضای باز فضای قرن بیستم است. در آن موقع چهل سال از عمر قرن میگذشت، ولی ما پیش از آن در عصر دیگری زندگی میکردیم، چه از لحاظ اجتماعی و سیاسی و چه از لحاظ فرهنگی و ادبی. به خصوص از لحاظ ادبی، چون از لحاظ سیاسی و اجتماعی عقب ماندگی خیلی آشکار است، ولی از لحاظ ادبی آن قدر آشکار نیست. حالاکه به آثار دورهٔ پیش از شهریور ۲۰ نگاه میکنیم میبینیم که در میان این آثار هیچ نشانهای از ادبیات مدرن به چشم نمی خورد. البته صادق هدایت و بزرگ علوی هستند، ولى آنها هم چندان خبرى از ادبيات مدرن ندارند. علوى يک داستان خیلی سانتی مانتال به اسم گلمای سفید به عنوان نمونهای از ادبیات اروپایی ترجمه میکند و با امضای مستعار فریدون ناخدا در مجلهٔ دنیای دکتر ارانی در می آورد. این داستان بعد از شهریور ۲۰ تجدید چاپ شد و من خواندم، ولى مرا نگرفت. بعداً فهميدم اصلاً از قماش ادبيات قرن بيستم نیست. گلمای سفید اثر همان اشتفان زوایگی است که ده پانزده سال بعد خواننده و خریدار فراوان پیدا کرد و همهٔ آثارش ترجمه شد، از جمله همین داستان مورد بحث، که اسم اصلیاش نامهٔ یک زن نائمناس بود. زوایگ، درواقع نویسندهٔ خیلی متوسطی بود و امروز دیگر در ادبیاتِ مدرن غرب محلى از اعراب ندارد. صادق هدايت البته تماسش با هنر مدرن بیشتر بود، ولی تلاش او هم برای رسیدن به ادبیات مدرن همان بوف کور معروف است، که تقلیدی است از داستانهای گوتیک قرن پیش و ادبیات سمبولیک فرانسه در اوایل قرن حاضر.

این عقب ماندگی فرهنگی منحصر به ادبیات هم نیست. آدم برجسته ای مثل دکتر تقی ارانی که مدیر همان مجلهٔ دنیا بود کتاب بسیکولوژی اش را از روی متون و منابع قرن نوزدهمی نوشته، در حالی که در اوایل قرن بیستم روان شناسی در اروپا و امریکا به کلی متحول شده بود. از یک طرف بعد از انتشار کارهای ویلیام جیمز دیگر بحث «روان» از روان شناسی حذف شده بود؛ از طرف دیگر فروید و یونگ موضوع

ضمیر ناآگاه فردی و قومی را مطرح کرده بودند. از این تحولها هیچ اثری در کتاب ارانی نمیبینیم. همهٔ اینها نشان میدهد که وقتی فضای فرهنگی یک جامعه بسته باشد، حتی آدمهای برگزیده و برجسته هم کم یا بیش در همان فضا زندگی میکنند و حتی این فضا را با خودشان به سرزمینهای دیگر هم میبرند: مثل فضانوردان که ناچارند با حبابی از اتمسفر زمین به فضای بیرونی بروند. اما وقتی که این حباب می ترکد، آن وقت هوای تازه در دسترس همه قرار میگیرد. این اتفاقی است که پس از شهریور ۲۰ می افتد.

این آثاری که گفتم همه نمونه های ادبیات قرن بیستم بودند، نه فقط به این معنی که در قزن بیستم نوشته شده بودند؛ چه بسا چیزهایم، هستند كه همين امروز هم نوشته مي شوند ولي از لحاظ عاطفي و از لحاظِ اسلوب كار به قرن بيستم مربوط نمي شوند، بلكه به قرن گذشته تعلق دارند. اما مشخصات زبان آن ترجمههایی که گفتم سادگی و طراوت است. بافت کلام به صورتی که از زبان آدم جاری می شود کیفیت خاصی دارد که وقتی روی کاغذ میآید غالباً از دست میرود. منظور من از طراوت همين كيفيت است. در اين كارها زبان كمابيش با همان طراوت اصلی اش روی کاغذ آمده بود. این اتفاق تازهای بود که داشت در ادبیات فارسی می افتاد. به هرحال این احساس من بود، به عنوان یکی از خوانندگان آن کارها، یا اگر در جست و جوی درس هستید این درسی بود که من از آن کارها گرفتم. هنوز هم فکر میکنم که پیش از آن زبانِ فارسی هرگز به آن صورت زنده و باطراوت به کار نرفته بود، ولی اگر حالا بعداز پنجاه سال آن كارها را زير ذره بين بگذاريم چه بسا عيب و ایرادهایی هم در آنها ببینیم. میشود گفت که آن روز نوعی انقلاب ادبی رخ داده بود و آن کسانی که اسم بردم مبشران آن انقلاب بودند. البته ميدانيد، مبشران انقلاب معمولاً از انقلاب بهرهاي نميبرند؛ هيچ کدام از آنهایی که گفتم به طور جدی دنبال کار ترجمه را نگرفتند، غیر از پرویز داریوش، که ای کاش او هم نمی گرفت!

#### حریری: چرا؟

دریابندری: چون این آدم بعداً به نوعی ماشین ترجمه مبدل شد؛ اولاً هرچه به دستش دادند داد به خورد ماشین و از آن طرف پس داد، بدونِ این که لحظهای از خودش بپرسد برای این کار آمادگی دارد یا نه، چون ماشین خیال میکند برای هرکاری آمادگی دارد، یا به عبارت بهتر خیال نمیکند که آمادگی ندارد؛ ثانیاً... خوب، همین کافی نیست؟ به هرحال بعد از آن یکی دو کار اول من دیگر کار قابل خواندنی از این مترجم ندیدم. اما همان چند کار جسته گریختهای که در همان سالهای بعد از شهریور ۲۰ به دست اینها صورت گرفت به نظر من صحنه را عوض کرد؛ بعد از آن ادبیات فارسی به قول فرنگی ها دیگر هرگز همان ادبیات نبود. پیش از اینها هیچکس از اونیل و لورنس و کافکا و همینگ وی و فاکنر و سار تر و ادبیات قرن بیستم به طور کلی اسمی هم نبرده بود.

غیر از سارتر، که از نسل جوانتری بود، باقی این حضرات همه پروردههای میان دو جنگ جهانی اول و دوم هستند. لورنس و اونیل سابقهٔ کارشان حتی به پیش از جنگ اول میرسد. ولی شما اگر تمام مطبوعات پیش از شهریور ۲۰ را زیر و رو کنید به احتمال قوی اسمی هم از این نویسندگان نخواهید دید، پیش از این فضای ادبی هم مثل فضای سیاسی و اجتماعی به کلی تاریک است. همان طور که گفتم، در این زمان تاریخ از یک تونل تاریک بیرون می آید....

حریری: آقای دریابندری، شما از فاکنر صحبت کردید، ولی اشارهای نکردید که چهطور به همینگوی علاقهمند شدید؛ در صورتی که عملاً بیشتر از فاکنر به همینگوی پرداخته اید.

دریابندری: بله، درست است. حالا به شما میگویم. من اولین بار اسم همینگوی را در مجلهٔ مردم ماهانه دیدم، در سال ۱۳۲۴ اگر اشتباه نکنم،

در مقالهای به قلم شخصی به نام ابراهیم گلستان. بین خودمان بماند، من آن موقع اسم همینگوی را «همین گوی» تلفظ می کردم، چون نویسندهٔ مقاله «همینگوی» نوشته بود. به همین دلیل خود من بعد از آن که تلفظ درست اسم آن بابا را یاد گرفتم این اسم را همیشه به صورت «همینگوی» نوشتهام، مبادا باز «همین گوی» تلفظ کنم.... به هرحال، من با خواندن آن مقالهٔ گلستان با اسم همینگوی آشنا شدم؛ اولین داستانهای او را هم مدتی بعد در مجموعهای که همان آقای گلستان ترجمه کرده بود خواندم.

### <u>حریری:</u> اسم این مجموعه چه بود؟

دریابندری: زندگی خوش کوتاه فرانسیس مکومبر، این مجموعه مقدمهٔ قشنگی هم داشت، که در واقع بسط و پرورش همان مقالهٔ مردم ماهانه بود.

### حریری: شما خودتان چه رقت به فکر ترجمهٔ همینگوی افنادید؟

دریابندری: در سال ۱۳۳۱، خیال میکنم. باعث این کار هم همان آقای گلستان شد، بدون آن که خودش بداند.

# حريرى: چەطور؟

دریابندری: در آن موقع، من در یک جایی به اسم ادارهٔ انتشاراتِ شرکت ملی نفت در آبادان کار میکردم. گلستان هم آنجا بود. یک روز متن انگلیسی وداع با اسلحه را به من داد که بخوانم. من به جای این که این کتاب را بخوانم ترجمهاش کردم. یعنی بعد از آن که مقداری از آن را خواندم دیدم که باید ترجمهاش کنم، و دست به کار شدم. چند دفترِ کاغذ کاهی خریدم و شروع کردم.

حریری: این کار چه قدر طول کشید؟

دریابندری: دقیقاً هشت ماه.

حریری: چه خوب به یادتان مانده.

دریابندری: بله، چون لحظهای که کار ترجمه را تمام کردم برایم لحظهٔ مهمی بود.

### \_\_\_ حريرى: اين لحظه چهگونه بود؟

دریابندری: برای من مهم بود، وگرنه گونهٔ خاصی نبود. روی فرش دمر دراز کشیده بودم و آخرین جملهٔ رمان را که میگویند همینگوی بارها عوض کرده یک بار روی دفتر کاهی ام نوشتم. هشت ماه بود برای رسیدن به این لحظه تلاش می کردم. حالا دیدم آن لحظه گذشته و هیچ اتفاقی نیفتاده.

### حريرى: چه اتفاقى مىخواستيد بيفتد؟

دریابندری: نمی دانم. لابد خیال می کردم خیلی خوش می شوم. ولی چیزی که حس کردم این بود که سخت بی کار شده ام. با خودم گفتم حالا چه کار کنم؟ این آخر تابستان ۱۳۳۲ بود.

### حریری: خوب، چه کار کردید؟

دریابندری: هیچی. ترجمهام را از نو خواندم و دستکاری کردم، بعد بردم تهران سپردم دست دوستم مرتضی کیوان،

دریآبندری: بله، یک مرتضی کیوان بیشتر نداشتیم، او هم صبح روز ۲۷ مهر ۱۲۳۳ اعدام شد.

حریری: آقای دریابندری، اسم مرتضی کیوان در سالهای بعد از انقلاب بارها شنیده شده، به خصوص افراد نسل شما همیشه با حسرت از او یاد میکنند، ولی هیچ کس اطلاع درستی دربارهٔ او ندارد. کیوان کی بود؟ برای نسل شما چه اهمیتی داشت؟ میخواهم از شما خواهش کنم کمی دربارهٔ کیوان صحبت کنید.

دربابندری: صحبت کردن دربارهٔ کیوان برای من آسان نیست، گمان نمی کنم برای هیچ کدام از دوستان او آسان باشد، چون که این کار خیلی راحت ممکن است به نوعی روضه خوانی لوس و سانتی مانتال مبدل بشود، و این درست خلاف خاطرهای است که پیش همهٔ ما از کیوان باقی مانده و هیچ کدام میل نداریم آن را مغشوش یا مخدوش کنیم. کیوان نقطهٔ مرکزی حلقههای بی شماری از دوستان گوناگون بود، که بعضی از آنها حتی همدیگر را نمی شناختند. الان که نزدیک چهل سال از مرگ کیوان می گذرد دست زمانه این حلقهها را پراکنده کرده، هرکدام ما به سی خودمان رفته ایم و آدم دیگری شده ایم، حتی افراد یک حلقهٔ کوچک همدیگر را نمی بینند، یا کمتر می بینند، چند نفری هم برای همیشه از میانِ محض این که ادا می شود پر دههای دوری و سردی را پس می زند و ما را محض این که ادا می شود پر دههای دوری و سردی را پس می زند و ما را به هم نزدیک می کند. ولی چون همهٔ ما می دانیم کیوان کی بود و چه قدر یکایک ما را دوست می داشت، این است که میان خودمان معمولاً یک کلمه یا یک نگاه کافی است؛ کیوان باز زنده می شود و می آید کنار ما

یک گفت و گو

می نشیند و به حرفهای ما گوش می دهد یا به شوخیهای ما می خندد، فرقش فقط این است که دیگران او را نمی بینند و صدایش را نمی شنوند، و ما باید حرفهایش را از گنجینهای که در خاطرمان باقی مانده برای آنها تکرار کنیم، و این تکرارها طبعاً گاهی لوس می شود، و ما طبعاً از آن ها تر می کنیم.

گفتم همهٔ ما میدانیم کیوان چه قدر ما را دوست میداشت. خوب، البته ما هم او را دوست مى داشتيم، هركسى به اندازهٔ ظرفيت و معرفتش، ولی خصلت او، چیزی که کیوان را کیوان می کرد، ظرفیت خود او بود برای دوست داشتن دوستانش. این که چه گونه بعضی از مردم در ردیفِ دوستان کیوان در می آمدند، برای من روشن نیست. به عبارت دیگر، من نمی دانم کیوان دوستانش را به چه ترتیبی انتخاب می کرد، ولی می دانم که یک دیدار کافی بود که کیوان تو را به دوستی خودش انتخاب کند، حتى بدون أن كه خودت بداني. أن وقت همه چيز تو به او مربوط می شد. اگر شاعر یا نویسنده بودی نگران شعرت یا نوشتهات می شد. اگر ناخوش یا بی کار یا افسرده یا عاشق می شدی مشکلت را باید با کیوان در میان می گذاشتی. یا به او می نوشتی. کیوان نامه نگار غریبی بود، توی نامه زندگی می کرد و نامههای جور واجور می نوشت. چند وقت پیش همسرش، پوری سلطانی، یکی از نامههای او را به من نشان داد که به اسم من شروع شده بود ولى بعد از يک صفحه نويسنده تجديد عنوان کرده و باقی نامه را برای پوری نوشته و به نشانی او فرستاده. برای من بعد از کیوان مسلم شده است که اهل نامهنگاری نیستم، غالباً جوابِ نامهها را پشت گوش می اندازم و بعد هم پاک از یادم می رود. ولی تا کیوان زنده بود من نفهمیدم که نامهنگار نیستم، چون با او مرتب در حال رد و بدل کردن نامه بودم، حتی گاهی نامههایم دراز می شد و به شکل مقاله در می آمد. کیوان یک بار سر و ته یکی از این نامهها را زد و توی مجلهٔ کبوتر صلیح چاپ کرد. یعنی وقتی شمارهٔ بعدی این مجله در آبادان به دست من رسید دیدم نامهام با امضای «ن. بندر»

آن تو چاپ شده. این اسم را کیوان به ابتکار خودش روی من گذاشته بود و من بعداً چند نوشته و ترجمه هم با این امضا در همان مجله منتشر کردم. در تهران بر و بچههای اطراف کیوان مرا به همین اسم می شناختند، ولی به نظر خودم این اسم یک قدری مضحک می آمد و کنارش گذاشتم، اگرچه اسم خودم خیلی هم از آن بهتر نبود.

به هرحال من نامههای زیادی از کیوان داشتم. کیوان نامههایش را با جوهر سبز و روی کاغذ کوچک مینوشت. خطش خوانا و ملایم بود، نمی شود گفت تعلیم دیده بود، ولی پخته و شیرین بود. متأسفانه هیچکدام از نامههایش پیش من باقی نماندهاند، چون در جریان دستگیر شدنم در سال ۱۲۳۳ در آبادان همهٔ کاغذها و عکسهایم از میان رفتند، از جمله عکسهایی که با کیوان داشتم و عکسهایی که کیوان از آدمها و مناظر آبادان گرفته بود. چون کیوان ضمناً عکاسی هم میکرد. دوربین خوبی داشت و عکسهای قشنگی میگرفت، و این در آن روزها کار هرکسی نبود. از خود او هم عکسهای زیادی باقی مانده، از همان عکسهایی که آن روزها در استودیو میگرفتند. امروز هیچ کس بلند نمیشود برود استودیوی عکاسی عکس بگیرد، ولی آن روزها عکس گرفتن به این صورت هنوز رسم بود، و کیوان به این رسم علاقه داشت، انگار میدانست که این عکسها تنها چیزهایی خواهد بود که از هیأت ظاهر او برای دوستانش باقی خواهد ماند. کیوان به هیأت ظاهر خودش اهمیت می داد. معمولاً کت و شلوار تیره می پوشید و کراواتهای قشنگ مىزد، اگرچه نمىدانم به چه دليل يک وقت تصميم گرفت فقط كراوات مشکی بزند، و از آن به بعد همیشه کراواتش مشکی بود. گویا نوعی سبکسری یا میل به خودآرایی در خودش سراغ کرده بود و میخواست خودش را تنبیه کند.

ظاهرش عادی بود. قدش از متوسط اندکی کوتاه تر بود، با قدمهای تند راه می رفت. موی خرمایی موجداری داشت که به دقت به عقب شانه می کرد. عکسهای قدیمش نشان می دهد که قبلاً فرقش را از وسط باز

می کرده و به مویش روغن می زده. این هم مثل کراوات رنگی از آن چیزهایی بود که بعدا کنار گذاشته بود. چشم و ابروی گیرایی داشت. پشت چشمش ورم دار و ابرویش کمانی و کشیده بود؛ کامل ترین ابرویی که من دیده بودم؛ همیشه فکر می کردم اگر دختر بود لازم نبود حتی یک مو از زیر ابرویش بردارد. بینیاش کشیده ولی کوفته بود. پشت لب بلندی داشت که به سبیل باریکی آراسته بود. دوتا دندان جلوش کمی روی هم سوار شده بود، و شاید به همین علت حرف سین را کمی بچگانه تلفظ می کرد. آدم خیلی زود با قیافهاش آخت می شد و او هم خیلی زود سر شوخی را باز می کرد. همیشه یک قلم خودنویس خوب با جوهر سبز و مقداری یادداشت توی جیب بغلش داشت. این یادداشتها را از لای کتابها و مجلهها و حتی روزنامهها برمیداشت. از هر نکتهٔ خواندنی یا عجیب یا مضحکی که به چشمش می خورد، ما همدیگر را معمولاً توی کافهها میدیدیم و کیوان همین که مینشست یادداشتهایش را از جیبش در می آورد و روی میز می ریخت. اسم این یادداشتها «گنجشکهای کیوانیه» بود، و همهٔ ما برای دیدن آخرین گنجشکها بی تاب بودیم. بعضی از این گنجشکها را کیوان عیناً از توی روزنامهها یا مجلهها میبرید و لای کتابچهٔ بغلیاش میگذاشت، مثل آگهی ختم و آگهی خداحافظی به مناسبت سفر به خارج برای ادامهٔ تحصیلات عالیه، که آن روزها رسم بود و با عکس شخص خداحافظی كننده چاپ مىشد. كيوان با قلم خودنويسش غلطهاى املايى و انشایی روزنامه ها را هم می گرفت و روزنامهٔ منتشر شده را ویرایش می کرد. او در واقع اولین ویراستار ایران بود و خیلی از شعرها و نوشته ها و ترجمه ها پیش از چاپ از زیر نظرش میگذشت و دستکاری می شد؛ یعنی همان کاری که امروز به آن میگوییم ویرایش. حتی گاهی نوشتهٔ روی شیشهٔ مغازهها را هم با همان خودنویسش ویرایش میکرد، و ما از دستش میخندیدیم.

كيوان وقتى كه رفت فقط سى سال داشت؛ مثل همه ما هنوز در زمينه

ادبیات کار مهمی نکرده بود؛ استعدادی که در او به طرز عجیبی شکفته بود توانایی کشف و پرورش استعداد دیگران بود. خود من یکی از آن دیگران هستم. من آن روزها جوان شهرستانی خام و گمنامی بودم و حتی خودم چندان چیزی در جبین خودم نمی دیدم. کیوان بود که دست مراگرفت و راهی را که بعد از او طی کردم پیش پایم گذاشت. نه این که هرگز یک کلمه دربارهٔ کارم و آینده ام و این جور چیزها به من چیزی گفته باشد؛ او فقط مرا جدی گرفت و با من طوری رفتار کرد که انگار من هم برای خودم یک کسی هستم. به همین دلیل همیشه فکر کرده ام که اگر کسی شدم تاحدی به یمن تربیت او بود، اگرچه سالهای باقی عمر را بدون او گذراندم و دارم میگذرانم. این که گفتم، خیال میکنم زبان حال چند نفر دیگر از همدورههای من هم باشد.

خود کیوان در شعر و داستان طبع آزمایی کرده بود ولی از هردو دست کشیده بود. اولین شعرهایش را در مجلهٔ جهان نو چاپ می کرد، که در اواسط دههٔ ۲۰ در می آمد. خودش به این شعر ها می گفت «نیمدار»، چون نه کهنه بود نه نو. داستانهایش را به یاد ندارم جایی چاپ کرده باشد. یک بار که به عنوان خبرنگار روزنامهٔ به سوی آینده به آبادان آمده بود یک یاکت بزرگ بر از این داستانها به عنوان سوغات برای من آورده بود، که من خواندم و به او برگرداندم. تقریباً همهٔ داستانها زمینهٔ عشقی و زبان رمانتیک داشتند. آن نامهٔ مفصلی که گفتم کیوان به شکل مقاله چاپ کرد مربوط به همین داستانها بود، و درواقع پر بود از ایراد و اعتراض، ولی کیوان همهاش را چاپ کرد. بله، او یک همچو آدمی بود. اواخر بیشتر نقد کتاب مینوشت. پیش از ۲۸ مرداد ۳۲مجلهای درآمد به اسم شیوه، و کیوان یکی از پاهای اصلی این مجله بود. برای شمارهٔ دوم این مجله سه چهار نقد کتاب نوشته بود که میخواست با امضاهای مختلف چاپ کند. من گفتم چه عیبی دارد که همه را با یک امضا چاپ كنيد، اين براي مجله نه تنها عيبي نيست، بلكه بايد اسباب سربلندي هم باشد. تا آنجا که به یاد دارم کیوان قبول کرد و قرار شد همهٔ مقالهها با

امضای «م. گرایش» چاپ بشود، ولی پیش از انتشار آن شمارهٔ مجله کودتا شد و مجله منتشر نشد. اینها شاید آخرین نوشتههای کیوان بود، که احتمالاً خوراک یک کارخانهٔ مقواسازی شد. من در سه چهار ماهِ آخر زندگی کیوان از او بی خبر ماندم. گویا سخت سرگرم کار تشکیلاتی بود، به اصطلاح آن روز. بعد هم شنیدم با پوری سلطانی ازدواج کرده است، که در سال آخر یکی از پاهای حلقهٔ مرکزی دوستان کیوان شده بود. کیوان و پوری فقط یکی دو ماه باهم زندگی کردند.

آخرین خبری که من از کیوان گرفتم دو چیز بود. یکی اسمی که همراه با تاریخ با مداد روی دیوار گچی یکی از سلولهای بازداشتگاهِ لشکر ۲ زرهی نوشته شده بود. در آن ایام من زندانی بودم و مرا همراه با پنج نفر از رفقایم برای محاکمهٔ مجدد از آبادان به بازداشتگاه لشکر ۲ زرهی تهران آورده بودند. ما همه به حبسهای سنگین محکوم شده بودیم، با این حال هفتهٔ اول مارا در سلولهای انفرادی بازداشتگاهِ زرهی انداختند. من و یکی از آن جمع شش نفری در یک سلول افتادیم، و طبعاً با کنجکاوی شروع کردیم به وارسی در و دیوار سلول. روی دیوار مقداری خط و اسم بود، من از میان آنها یک خط آشنا را شناختم: «مرتضی کیوان ۱۳۳۲/۷/۲۶». این که می گویم مربوط به پاییز ۱۳۳۴ است؛ یعنی حدود یک سال بعد از اعدام کیوان امضای او روی دیوار سلولش باقی مانده بود. تاریخ روزش دُقیقاً در خاطرم نمانده، شاید روز دیگری بود، ولی میدانستم که سحرگاه ۷/۲۷ کیوان را در ميدان تير همان لشكر ٢ زرهي اعدام كردهاند. بنابرين كيوان به احتمال قوى تا شب آخر در همان سلول بوده و اين آخرين پيام او بود، البته نه به شخص من، به هرکسی که گذارش به آن سلول میافتاد، و این پیام از قضا به من هم رسید. پیام دوم یک بیت شعر بود که با همان خط آشنا روی دیوارهٔ یک لیوان لعابی دسته دار نخودی رنگ با مداد کیی نوشته شده بود: «درد و رنج تازیانه چند روزی بیش نیست / رازدار خلق اگر باشی همیشه زندهای». این لیوان را بعد که از سلول انفرادی به قسمت «عمومی» برده شدیم دیدم. لیوانی بود که توی آن از قسمت «عمومی» برای کیوان که توی سلول انفرادی بود چای میفرستادند و یک بار کیوان آن را با این شعر برگردانده بود. زنداییهای «عمومی»، که در این مدت چند دور عوض شده بودند، آن لیوان را نگه داشته بودند و به من نشان دادند. آن بیت شعر بعداً معروف شد و در جاهایی هم نقل شده، ولی نشنیدهام کسی به آن امضای روی دیوار اشارهای کرده باشد، اگرچه مسلماً خیلیها گذارشان به آن سلول اول بازداشتگاه زرهی افتاده بود و آن اسم و تاریخ را دیده بودند.

همان طور که گفتم کیوان مجال پرورش هیچکدام از استعدادهایش را پیدا نکرد. شعر می گفت و داستان هم می نوشت، ولی من گمان می کنم اگر زنده می ماند به مقاله گرایش پیدا می کرد. نثر فارسی را آن موقع خیلی روشن و محکم می نوشت، و این سرمایهٔ اصلی هر مقاله نویسی است. اما استعداد اصلی کیوان در دوستی بود، او دوستی را به رشته ای از هنر مبدل کرده بود و خودش در این هنر استاد بود، حتی می توانست آدم های سرد و کم عاطفه را به دوستان حساسی مبدل کند. برای این که منظورم را روشن کرده باشم این کوششی را که برای ترسیم چهرهٔ کیوان کردم با نقل یک خاطرهٔ خیلی خصوصی از یک شب تابستانی تمام می کنم.

ما کیوان را هرروز می دیدیم، ولی او هیچ وقت کسی را به خانهاش نمی برد. پاتوق مان یا کافه نوبخت بود، توی خیابان شاه آباد سابق، یا باغ شمیران سر نبش فردوسی و استانبول یا کافه فیروز توی خیابان نادری. یک شب تا دیر وقت توی خیابان های نادری و استانبول ولگردی کردیم و آخر شب همه از ما جدا شدند؛ من چون جایی نداشتم بروم با کیوان ماندم. کیوان مرا با خودش به خانهاش برد: توی کوچهٔ آبشار، خیابان ری. از خیابان استانبول یک پاکت کوچک شوکلات هم خریده بود، برای خواهرش که می گفت چند روز است مریض است. پول نداشتیم برای خواهرش که می گفت چند روز است مریض است. پول نداشتیم تاکسی بگیریم، پیاده به طرف خیابان ری راه افتادیم و وقتی رسیدیم تاکسی بگیریم، پیاده به طرف خیابان ری راه افتادیم و وقتی رسیدیم

نصف شب گذشته بود. از کوچهٔ تنگ و تاریکی گذشتیم و از در یک خانهٔ فدیمی که توی دالانش مقدار زیادی سنگ ساختمانی روی هم کوت كرده بودند وارد شديم و از پلكان ناراحتي بالا رفتيم. اتاق كيوان روى پشت بام بود. اتاق پاکیزهای بود، از آن اتاق هایی که باید کفش را درآورد و بعد وارد شد، با فرش قديمي و كف شكم داده و يك قفسه كتاب و يك میز و صندلی؛ یک پردهٔ قلمکار هم آن را از اتاق دیگری جدا میکرد. در آن اتاق دیگر گویا مادر و خواهر کیوان خوابیده بودند و کیوان با من خیلی آهسته حرف میزد که مزاحم خواب آنها نشود. آن وقت کیوان چند لحظه ناپدید شد و با یک لگن ورشو و یک پارچ آب برگشت. گفت «میخواهم یاهایت را با این آب بشورم تا خستگیشان گرفته شود.» گفتم «عجب فکر خوبی کردی،» چون پاهایم حقیقتاً خسته و دردناک بود. خواستم جورابهای عرق آلودم را در بیاورم، گفت «نه، تو بنشین، جورابهات را خودم در می آورم.» من گوش نکردم و جورابهایم را درآوردم، ولی او جلو آمد و لگن را زیر پاهای من گذاشت. گفت «آرام بنشین، من دلم میخواهد پاهایت را با دست خودم بشورم. خواهش مىكنم اين لطف را از من دريغ نكن.» من حيران ماندم، ولی تسلیم شدم. کیوان آب خنک پارچ را روی پاهای من ریخت و با هردو دستش پاهایم را مالش داد. با مالش دست او خستگی مثل شیری که از پستان بدوشند از پاهای من بیرون رفت. کیوان گفت «حالا پاهایت را چند دقیقه توی این آب بگذار،» و رفت حولهٔ سفیدی آورد و یاهای مرا خشک کرد و پارچ و لگن را برداشت که ببرد. گفتم «پاهای خودت را نمی شوری؟» گفت «نه، احتیاجی نیست.» بعد مرا به طرف رخت خوابی برد که بیرون اتاق روی پشت بام کاه گلی انداخته بودند. پیدا بود رخت خواب هر شبهٔ خود اوست. پیژامهٔ پاکیز ،ای به من پوشاند و مرا در آن رختخواب خواباند و خودش نایدید شد. بله، کیوان یک همچو آدمي بود.

هیچکس نمی تواند بگوید که اگر کیوان زنده میماند دنبالهٔ زندگی

سیاسی و ادبیاش به چه صورتی در می آمد، ولی آن کیوانی که ما می شناختیم تودهای بود و همان طور که میدانید تودهای هم مرد. بیشتر دوستان کیوان تودهای بودند، از جمله خود من. حالا البته خیلی از ما تغییر کردهایم یا تغییر عقیده دادهایم و هرکدام برای خودمان یک سازی مى زنيم. بعضى حتى با گذشته خودشان بد شدهاند، يا خيال مى كنند لازم است وانمود كنند كه بد شدهاند، ولى هيچكس را نديدهام كه با خاطره کیوان بد شده باشد. فقط یک بار از دهن یکی از دوستان مشترک مان که حق زیادی هم از کیوان به گردن داشت حرف عجیبی دربارهٔ کیوان شنیدم. این دوست یک روز که تازه شیفتهٔ داستانهای کافکا شده بود ناگهان در ضمن ستایش کافکا به من گفت «قهرمان واقعی زمانهٔ ما کافکاست، نه احمقی مثل مرتضی کیوان.» من پیش از او داستانهای کافکا را خوانده بودم و شاید بیش از او آنها را ستایش میکردم، ولی معنای این قیاس او را نفهمیدم و به قدری حیرت کردم که نتوانستم چیزی بگویم. رشتهٔ اصلی پیوند دوستی من و او کیوان بود، و در آن لحظه حس كردم كه اين رشته پاره شد. بعدها پيش خودم فكر كردم كه شاید آن دوست منظور بدی نداشت، شاید میخواست خشم خودش را از نفله شدن کیوان در یک ماجرای سیاسی بیان کند؛ ولی هرگز نتوانستهام آن حرف را هضم کنم. اگر تودهای بودن حماقت بود، خوب، همة ما احمق بوديم؛ و اگر حالا خيال ميكنيم احمق نيستيم، آيا می توانیم از کیوان به دلیل این که زنده نماند که مثل ما رنگ عوض کند ان جور یادکنیم؟ نه، هر جور که فکر میکنم آن حرف به نظرم زشت می آید. برای من، و یقین دارم برای همهٔ دوستان کیوان، خاطرهٔ کیوان به همان صورت که بودگرامی است و گرامی خواهد بود. اما در مقابل این قضیه، کار یک آدم دیگر را هم باید نقل کنم که هیچ از یادم نمی رود. در همان سالهای بعد از مهر ۳۲ که هیچ کس اسمی از کیوان نمیبرد، یک روز کتابی به دستم رسید که مترجمش را به اسم می شناختم ولی هیچ گمان نمیکردم باکیوان دوست بوده، چون اصلاً از سنخ ما نبود؛ بعدها

هم مسیر زندگی اش با ما تماسی پیدا نکرد؛ اما وقتی لای کتاب را باز کردم دیدم در بالای صفحهٔ اولش با حروف درشت نوشته: «به یاد مرتضی کیوان». باز از وسعت دایرهٔ دوستان کیوان حیرت کردم، و ضمناً به شهامت آن آدم آفرین گفتم، چون در آن ایام این کار خیلی شهامت می خواست؛ این کار، کار هر کسی نبود.

# حریری: آن چه کتابی بود، آقای دریابندری. آن آدم کی بود؟

دریابندری: من به خودم اجازه نمی دهم اسم آن آدم را ببرم، چون ممکن است مایل نباشد. اما اسم کتاب آلیور تویست اثر چارلز دیکنز بود. همان طور که می دانید، از این کتاب چند ترجمه وجود دارد.

# حریری: خیلی منشکر آقای دریابندری. برگردیم به وداع با اسلحه.

دریابندری: بله، برای چاپ این ترجمه دوست دیگرم، محمد جعفر محجوب، که دوستی با او را هم از کیوان دارم، مرا به ناشر خودش معرفی کرد.

### حریری: این کدام ناشر بود؟

دریابندری: صفی علیشاه، که ناشر آبر و مندی بود. من ترجمه را به دستِ کیوان سپردم و خودم برگشتم به آبادان. کیوان کتاب را چاپ کرد و چند ماه بعد که وداع با اسلحه از چاپ درآمد دو نسخهاش را برایم فرستاد. چند روز بعد او را در تهران دستگیر کردند. خود من هم در همان روزها در آبادان دستگیر شدم. خبر اعدام کیوان را در زندان آبادان شنیدم.

### حریری: این خبر را چهطور شنیدید؟

دریابندری: نزدیک غروب روز ۲۷ مهر مرا با چند نفر دیگر از یک جایی به اسم پادگان نظامی امیرآباد آبادان به زندانی که به اسم «آسایشگاه» معروف بود منتقل کردند. وقتی وارد شدیم زندانی ها در حیاط خاکی آسایشگاه پراکنده بودند، ولی هیچ جنب و جوشی نداشتند، برخلاف معمول هیچ کس به استقبال ما نیامد. بعد محمدعلی صفریان که در میان زندانی ها بود آمد آهسته از کنار من گذشت و زیر لب گفت «کیوان امروز صبح اعدام شد.»

### حریری: همان صفریان مترجم که سه سال پیش فوت شد؟

دریابندری: بله، همان که با صفدر تقیزاده با هم کار میکردند. اینها هم با کیوان دوست بودند.

#### حریری: خوب، آن رقت شما چه کار کردید؟

دریابندری: هیچی، رفتم کنار دیوار روی زمین نشستم و وانمود کردم که چیزی نشنیده ام. حدود بیست سال بعد در مجلسی صحبت از مرتضی کیوان شد و من که قدری از حال طبیعی خارج شده بودم توانستم چند لحظه به صدای بلند برای کیوان گریه کنم. به هرحال، اولین چاپ وداع با اسلحه که هزار نسخه بیشتر نبود وقتی خوانده شد که من در میان خوانندگان نبودم و نفهمیدم واکنش آنها چیست. کیوان هم که سخت به این کتاب علاقه مند شده بود دیگر نبود.

### حریری: در مطبوعات هم کسی اظهار نظری نکرد؟

دریابندری: چرا، یکی دو تکهٔ کوتاه در روزنامه ها دیدم، ولی به هیچ وجه موافقت آمیز نبود. فقط یک نفر به اسم حسین رازی در هفته نامهٔ

ایران ما مقالهای نوشت و گفت که بدش نیامده.

### حریری: این همان شخصی نبود که جُنگ ادب و هنر را در می آورد؟

دریابندری: چرا. من هرگز او را ندیدم، ظاهراً جوان پر انرژی و با استعدادی بوده که یکی دو سال بعد اخوان ثالث و شاملو و اینها را جمع میکند و آن جُنگ را راه می اندازد، که دو شمارهاش بیشتر در نیامد ولی سرسلسلهٔ انواع و اقسام جُنگهایی شد که بعداً در آمدند و هنوز هم گاهی در می آیند.

حریری: از خود شما هم در شمارهٔ اول آن جُنگ یک ترجمه چاپ شده.

دریابندری: بله، من هم بی آن که خودم بدانم داخل آن جمع شده بودم.

حریری: چه طور؟

دریابندری: یک نسخه از داستان یک گل سرخ برای امیلی که من چند سال پیش ترجمه کرده بودم دست یکی از آن حضرات بود، او هم توی جُنگ چاپش کرد. به این ترتیب من هم جزو «جُنگیها» شدم. خود من این جُنگ را در زمستان ۳۴ در همان بازداشتگاه زرهی که گفتم دیدم، ولی تا من بیرون آمدم آن حسین رازی از ایران رفته بود و بساط جُنگ ادب و هنر برچیده شده بود.

حریری: آقای دریابندری، من میخواهم بازهم دربارهٔ فاکنر و همینگوی از شما سؤال کنم.

دریابندری: خواهش میکنم.

حریری: آقای دریابندری، شما فرمودید که کار ترجمه را با فاکنر و همینگوی شروع کردید....

دریابندری: بله.

حریری: ولی بعد اینها را فراموش کردید، تا حدود سی سال بعد، که باز یک رمان از همینگوی و چند داستان از فاکنر ترجمه کردید. علت این فراموشی چه بود؟ باز چه طور شد به یاد اینها افتادید؟

دریابندری: راستش این است که من اینها را هیچوقت فراموش نکردم. همان اوایل، یعنی بعد از وداع با اسلحه، دلم میخواست آن رمانِ دیگر همینگوی را هم ترجمه کنم بعنی خورشید بازهم میدمد؛ و خیال میکردم از عهدهٔ این کار هم برمی آیم؛ ولی در همان ایام ترجمهٔ دیگری از آن رمان در آمد و من عجالتاً منصرف شدم. فاکنر البته مسئلهٔ دیگری بود. فکر میکردم چند سال ورزش لازم است تا برای پرداختن به یکی از رمانهای فاکنر آمادگی پیداکنم. خوب، این چند سال به سی سال کشید. در این ضمن علاقههای دیگری هم پیدا کردم. سال ها خیلی زود میگذرند، مخصوصاً اگر اتفاقات جور واجور در زندگی آدم پیش بیاید. به هر حال مخصوصاً اگر اتفاقات جور واجور در زندگی آدم پیش بیاید. به هر حال ملاحظه میکنید که بالاخره هم برگشته ام به همان همینگوی و فاکنر.

حریری: من میخواهم بپرسم چهطور شد که برگشتید.

دریابندری: دربارهٔ همینگوی، یعنی پیرمرد و دریا، من یک جای دیگر صحبت کردهام.

حريرى: خوب اينجا هم صحبت كنيد.

#### حریری: چرا خواه تاخواه؟

دریآبندری: در آن موقع من قراردادی با سازمان تلویزیون بسته بودم و بر ترجمهٔ گفتار فیلمهایی که در تلویزیون دوبله می شد نظارت می کردم. بالاخره فیلم پیرمرد و دریا هم پیش آمد و من دیدم چارهای ندارم جز این که گفتار این فیلم را خودم ترجمه کنم، و این کار را کردم. خوب، مقدار زیادی از گفتار این فیلم چیزی جز متن کتاب نیست. به این ترتیب ترجمهٔ نیمه کارهای از این کتاب فراهم شد. این درواقع «اتود» یا مشق ترجمهٔ این کتاب بود و ترس مرا ریخت، یا دست مرا باز کرد.

حریری: دلیل این ترس چه بود؟ این کار چه فرقی با باقی کارهای همینگوی داشت؟

دریابندری: این داستان را همینگوی بعد از مدت درازی سکوت و تلاشهای بی ثمر نوشته است. در نتیجه یک جایبی سر درآورده که خیلی از کارهای قدیمش فاصله دارد. در این داستان زبان همینگوی خیلی پیراسته و خیلی ساده شده. حتی گاهی لحن به اصطلاح «بیبلیک» خیلی پیراسته و خیلی ساده شده. حتی گاهی لدن به اصطلاح «بیبلیک» پیدا میکند، یعنی لحن توراتی. خطری که در ترجمهٔ این اثر برای مترجم فارسی وجود دارد این است که این کیفیت زبان پیرمرد و دریا را با آنچه در زبان فاخر» اشتباه کند. زبان فاخر

فارسی غالباً زبان بسیار ملال آوری است و هیچ فخری هم ندارد. برای ترجمهٔ پیرمرد و دریا باید به یک زبانی می رسیدم که غیر از زبان وداع با اسلحه باشد، و همچنین غیر از زبان «فاخر». گمان می کنم نگرانی من این بود که مبادا توی چالهٔ زبان «فاخر» بیفتم.

حریری: خوب، فکر میکنید بالاخره به آن زبانی که میخواستید رسیدید؟

دریابندری: اگر فکر نمی کردم رسیدهام ترجمهام را منتشر نمی کردم. اما دستاورد نویسنده وقتی واقعیت پیدا می کند که به همان کیفیت یا حیثیتی که منظور نظر نویسنده بوده است از طرف خوانندگان دریافت بشود، یا به اصطلاح فرنگی ها «اپرسیه» بشود، یا دست کم از طرف گروهی از خوانندگان، وگرنه توهمی بیش نخواهد بود. این چالهای است که خیلی ها تویش می افتند. راستش من یقین ندارم که در این مورد توی این چاله نیفتاده باشم.

## حریری: چرا این طور فکر میکنید، آقای دریابندری؟

حریابندری: نوع تعریفهایی که از این ترجمه می کنند، یا گاهی نوع ایرادهایی که می گیرند، مرا به این فکر می اندازد. تعریف کنندگان غالباً می گویند «بسیار زیباست»، یا «خیلی لطیف است». اینها البته مقصودِ بدی ندارند، ولی من از شنیدن کلمات «زیبا» و «لطیف» جا می خورم، چون این کیفیتها منظور من نبودهاند. ایرادگیرها هم می گویند، مثلاً، چرا به جای «خواب دیشب» ننوشتی «رؤیای دوشینه»؛ مثلاً می گویم البته؛ چون در زبان فارسی بسیاری از کلمات دو روایت فاخر و مندرس دارند؛ «دیشب» مندرس است، ولی «دوش» یا «دوشینه» فاخر است؛ «نکن» مندرس است، ولی «چونان» عادی است، ولی «چونان» عادی است، ولی «چونان» فاخر است؛ «نکن» مندرس است،

ولى «مكن» فاخر است. اينها خيال مىكنند آن أشكال فاخر به نظر من نرسيده. واقعيت اين است كه من از غالب اين اشكال پرهيز مىكنم.

# حریری: چرا، این اَشکال چه عیبی دارند؟

دریابندری: این ها به خودی خود عیبی ندارند، جزاین که وسیله های ارزان و آسانی هستند برای پوشاندن ضعف های اساسی. مثل پولک و منجوقی که روی یک پارچهٔ کمبها بدوزند. البته به شما بگویم، پولک و منجوق را اگر روی دیبا و پرند هم بدوزند من خوشم نمی آید.

حریری: پس بفرمایید که شما اصلاً با زینت و آرایش مخالفید....

دریابندری: مثل این که همین طور است. ولی نه، مخالف نیستم، خوشم نمی آید.

### حریری: این جه فرقی دارد؟

دریابندری: اوه، به نظر من خیلی فرق دارد. من اگر رئیس دولت شدم منجوق دوزی را ممنوع نمی کنم، ولی برای زنم یا دخترم لباس منجوق دوزی هم نمی خرم.

### حریری: یعنی احتمال می دهید رئیس دولت هم بشوید؟

دریابندری: خوب، خدا را چه دیدهاید، آقای حریری؟ ولی گمان نمیکنم، چون کار خیلی پر دردسری است، هرچند گویا خالی از بعضی فواید هم نیست. به هرحال فعلاً ترجیح می دهم به کارهای خودم برسم.

حریری: خوب پس اجازه بدهید به همان کارهای خودتان برسیم.

دریابندری: باشد، موافقم. کارهای دولت باشد برای بعد.

حریری: من میخواهم همان بحث قبلی را ادامه بدهیم. شما توضیح دادید که چهطور شد بعد از سی سال باز به همینگوی پرداختید، من میخواهم این بار دربارهٔ قاکنر از شما بهرسم. همچنین میخواهم بهرسم خیال دارید کارهای دیگری از این تویسندگان به فارسی ترجمه کنید؟

دربابندری: دربارهٔ فاکنر مثل این که برای شما نقل کردم، من وسط یک داستان کار را کنار گذاشتم؛ این همان داستان سپنامبر خشک بود. علتش هم پیش آمدهای زندگی بود. همچنین، باز هم خیال می کنم گفتم، آن موقع مشکل می توانستم از بعضی از داستانهای فاکنر قدم را جلوتر بگذارم. ولی در هر صورت همیشه مترصد فرصت بودم که آن داستان نیمه تمام را تمام کنم، یعنی از نو ترجمه کنم، چون نسخهٔ ناتمامش را نداشتم. خوب، این فرصت سی سال بعد پیش آمد. یک داستان شوخی آمیز هم بود به اسم طلا همیشه نیست؛ این را هم برای تفنن ترجمه کردم. بعد که دستم گرم شد فکر کردم دستبردی هم به دنیای رمانهای فاکنر بزنم، و آن مؤخرهٔ معروف خشم و میامو را ترجمه کردم، که درواقع برای خودش داستان مستقلی هم هست. بعد هم شاید به سراغ کارهای دیگر فاکنر بروم.

حريري: خشم و هياهو كه قبلاً ترجمه شده يود.

دریابندری: بله.

حریری: خوب پس چهطور شد شما به فکر افتادید این داستان را از نو ترجمه کنید؟ دریابندری: آقای حریری، به شماگفتم، میخواستم در این باب طبع آزمایی بکنم.

# حریری: شما آن ترجمهٔ قبلی را خوانده بودید؟

دریابندری: بله، اتفاقاً ترجمهٔ خوبی هم بود؛ ولی یک نکته در آن ترجمه هست که در تاریخ ادبیات ثبت نشده.

#### حریری: جهطور؟

دریابندری: روی جلد این کتاب نوشته «ترجمهٔ بهمن شعلهور»، ولی این تمام حقیقت نیست.

### حريرى: پس نمام حقيقت چيست؟

دریآبندری: تمام حقیقت این است که ترجمهٔ شعلهور به دست شخصِ دیگری جمله به جمله با اصل مقابله و اصلاح شده بود، به طوری که سهم اصلاحکننده از سهم مترجم بیشتر بود که کمتر نبود.

# حریری: اصلاحکننده کی بود؟

دریابندری: منوچهر انور. انور آن موقع سردبیر یا به اصطلاح امروز سرویراستار مؤسسهٔ فرانکلین بود و مدت زیادی وقت صرف این کار کرد.

# حریری: پس چرا اسم آقای انور روی کتاب نیامده؟

دریابندری: یک دلیلش این بودکه این کار آن موقع هنوز رسم نشده بود؛

یعنی این که اسم ویراستار کتاب کنار اسم مترجم گذاشته بشود، یا اصلاً کتاب ویرایش بشود. ولی منوچهر انور لابد دلایل خودش را هم داشت. شاید الان هم من این مطلب را دارم برخلاف میل دوستم مطرح می کنم. ولی واقعیت این است که به واسطهٔ دخالت انور بود که ترجمهٔ خشم و میاهو در زمان خودش اثر ادبی خوبی از کار درآمد.

حریری: شما موقع ترجمهٔ آن تکه از داستان به آن ترجمهٔ قبلی هم نگاه کردید؟

دریابندری: نه، اصلاً. بعداً هم مقایسهای نکردم. به همین دلیل خیال نمی کنم ترجمهٔ من هیچ شباهتی به آن یکی داشته باشد.

حریری: یک ترجمهٔ جدید هم اخیراً از همان رمان درآمده.

دربابندری: بله، دیدهام.

حريرى: اين ترجمه را خواندهايد؟

دریابندری: نه، متأسفانه.

حریری: آقای دریابندری، حالا که موضوع ترجمهٔ مکرر پیش آمد اجازه بدهید سؤال تازهای را مطرح کنم.

دریابندری: بفرمایید.

حریری: لابد میدانید، در بعضی محافل ادبی گاهی گفته میشود که شما

بعضی از کارها را از نو ترجمه میکنید.

دریابندری: لازم نیست در محافل گفته شود، من در چند مورد این کار را کردهام و در چند مورد دیگر هم ممکن است بکنم؛ این چه ربطی به محافل ادبی دارد؟

حریری: آخر به نظر آن محافل این کار خیلی پسندیده نیست.

دریابندری: آن محافل اسمشان کمی بی مسما به نظر می آید.

حریری: چرا، آقای دریابندری؟ منظورتان چیست؟

دریابندری: چون وجههٔ نظر محافل ادبی قاعدتاً باید ادبی باشد. به عبارت دیگر، در محافلی که میشود اسمشان را ادبی گذاشت کارهای ادبی را میخوانند، اگر پسندیدند میگویند پسندیدیم، اگر نپسندیدند میگویند نپسندیدیم. در این محافلی که شما می فرمایید ظاهراً وجههٔ نظر چیزهای دیگری است، غیر از کیفیت ادبی کارها. به این دلیل من گمان می کنم اسم این محافل را هم باید محافل غیرادبی گذاشت. صحبتهای این جور محافل را بهتر است برای خودشان بگذاریم.

حریری: با وجود این من دربارهٔ ترجمه های مکرر شما دو سه سؤال از شما دارم، ولی قبلاً می خواهم به من اطمینان بدهید که از طرح این سؤال ها ناراحت نشوید.

دریابندری: اطمینانی که می توانم به شما بدهم این است که اگر سؤالی را نخواستم جواب بدهم این را به شما بگویم. ناراحتی احتمالاً وقتی پیش می آید که شما دست بردار نباشید. همچو خیالی که ندارید؟

حريرى: نخير، ابدا. من ميخواهم نظر شما را بدائم.

دریابندری: خوب پس جای نگرانی نیست. بفرمایید.

حریری: خیلی متشکر، اولین سؤال من این است که آیا منظور شما از انتشار بعضی ترجمه های مکرر معارضه با مترجم قبلی نبوده؟

دریابندری: باقی سؤالهای شما هم از همین نوع است؟

حریری: سؤال دیگر من مربوط به پیمان بین المللی کپی رایت است و ارتباط این پیمان با مسئلهٔ ترجمه های مکرر. بعضی از صاحب نظران گفته اند که با پیوستن ایران به پیمان کپی رایت جلو ترجمه های مکرر گرفته خواهد شد. نظر شما چیست؟ اصولاً ترجمهٔ مکرر چه عیب و حسنی دارد؟

دریابندری: دیگر؟

خریری: شما اشاره کردید که بازهم ممکن است آثاری را دوباره ترجمه کنید. میخواستم بپرسم اینها چه آثاری هستند؟

دریابندری: مثل این که فقط همان سؤال اول به محافل غیرادبی مربوط می شود. خوب، چه طور ممکن است شما اثری را که یک شخصی ترجمه کرده از نو ترجمه کنید و با آن شخص وارد نوعی معارضه نشوید؟ باید دید نتیجه تا چه اندازه عمل را توجیه می کند. جواب این سؤال را هم باید در خود کار پیدا کرد. کنندهٔ کار لابد خیال می کند که می تواند ترجمهٔ بهتری ارائه کند، وگرنه چرا دست به این کار می زند؟ این خیال البته ممکن است نادرست باشد، ولی داور درستی و نادرستی آن خوانندگان خواهند بود، نه آن محافل کذایی. اگر ترجمهٔ مکرر ترجمهٔ خوانندگان خواهند بود، نه آن محافل کذایی. اگر ترجمهٔ مکرر ترجمهٔ

بهتری باشد، نتیجهٔ عمل این است که ادبیات فارسی صاحب اثری بهتر از ترجمهٔ اول شده است و آن ترجمهٔ اول به احتمال قوی منسوخ خواهد شد. این جای دلخوری نیست، مگر برای صاحب آن اثر منسوخ و برای کسانی که مصلحت اشخاص برای شان بیشتر از ادبیات فارسی اهمیت دارد. اگر هم ترجمهٔ مکرر ترجمهٔ بهتری نباشد، خوب این چیزی نیست که پنهان بماند، مترجم خیلی زود به سزای اعمالش می رسد. به هرحال مسئله از لحاظ من یک مسئلهٔ ادبی است. کسانی که به قول شما این کار را ناپسند می بینند همان طور که گفتم علایق شان درواقع ادبی نیست؛ این ها علایق دیگری دارند که به گفت و گوی ما مربوط نمی شود.

اما در مورد سؤال مربوط به كپيرايت بايد بگويم كه اين قضيه به قول ادبای قدیم سالبهٔ به انتفای موضوع است، چون سر و صدای پیمانِ كيى رايت مدتى است خوابيده. با اين حال، نظر من اين است كه بيمان کپیرایت جلو همهٔ ترجمههای مکرر را نمیگیرد، چون هر اتری که بیش از سی سال از مرگ نویسندهاش گذشته باشد خود به خود از دامنهٔ شمول این پیمان خارج می شود. بیشتر ترجمه های مکرر هم از همین مقولهاند. در هرحال، از چهار مورد ترجمههای مکرر خود من سهتا از آن مقوله اند و چهارمی هم که نمایشنامه های بکت باشد از قضا با رعایت پیمان کپی رایت منتشر شده، یعنی با خریدن حقوق ترجمه از نویسنده و ناشر اصلی. این البته یک امر تصادفی است، ولی واقعیت همین است. در مواردی هم که پیمان کپی رایت فی الواقع جلو ترجمهٔ مکرر را می گیرد، اگر از من می پرسید از لحاظ مصلحت ادبیات فارسی این از معایب پیوستن به آن پیمان است، نه از محاسن آن. ولمی به هر صورت همان طور که گفتم مسئله فعلاً منتفی است. هر وقت دوباره مطرح شد باید جوانب قضیه را برحسب شرایط موجود بررسی کرد و دید که مصلحت چيست. اما سؤال سوم....

حریری: میبخشید آقای دریابندری، دربارهٔ پیمان کپیرایت و ترجمه های

مكرر بازهم يكى دو مطلب مى خواستم از شما بپرسم، بعد برسيم به سؤال.

دریابندری: مانعی ندارد.

حریری: شما فرمودید خیلی از کتابهایی که ما ترجمه میکنیم چون کتابهای قدیمی هستند در هیچ صورتی مشمول پیمان کهیرایت نمی شوند: خواه داخل پیمان باشیم، خواه نباشیم.

دريابندري: بله.

حریری: ولی کتابهای مهمی هستند که در اروپا یا امریکا منتشر می شوند و چند ماه بعد نرجمه شان در ایران در می آید و خوانندهٔ زیاد هم پیدا می کند. به همین دلیل قالباً دو نفر یا بیشتر دست به نرجمهٔ این جور کتابها می زنند. مسلماً پیمان کپی رایت جلو این وضع آشفته را می گیرد.

دریابندری: بله، مسلماً.

حریری: پس این طور نیست که پیمان کهیرایت در مسئلهٔ ترجمههای مکرر هیچ تأثیری نداشته باشد.

دریابندری: نه، این طور نیست. ولی لابد منظورتان کتابهایی است مثل کتاب گورباچف یا ژنرال هایزر؟

حریری: بله، ولی نام گل سرخ و جادهٔ سمرقند را هم نباید فراموش کنیم.

دریابندری: اشکالی ندارد، ولی باز اینها دو دستهٔ متمایزند. دستهٔ اول، یعنی نوع کتاب گورباچف و ژنرال هایزر، کتاب به معنای حقیقی کلمه

نیستند، یا دست کم باید گفت کتابهای خیلی کم عمری هستند. همین الآن هردوی اینها تقریباً فراموش شدهاند. ترجمهٔ این جور آثار کار استعدادهای علمی و ادبی نیست، کار کسانی است که مطالب باب روز ترجمه میکنند. من عیبی نمیبینم که این اشخاص روی دست همدیگر بلند شوند: این کاری است که در سایر زمینههای کسب هم صورت میگیرد؛ در حقیقت ناموس بازار همین است. اما در مورد آثاری مثل نام گلسرخ و جادهٔ سمرقند که اسم بردید، من فکر میکنم جای خوشوقتی است که ما هنوز ملزم نیستیم به یک ترجمه اکتفا کنیم. جادهٔ سمرقند را من ندیدهام، ولی در مورد نام گلسرخ مسلماً احتیاج به ترجمهٔ دیگری داریم، و من واقعاً امیدوارم ترجمهٔ مکرر و بهتری از این رمان در بیاید؛ داریم، و من واقعاً امیدوارم ترجمهٔ مکرر و بهتری از این رمان در بیاید؛ اگر چه بعید است.

حريري: جرا؟

دریابندری: چون که ترجمهٔ این رمان مشکلات عجیبی دارد. کتاب در اصل به زبان ایتالیایی نوشته شده، ولی پر است از جملات و عبارات و حتی قطعات لاتینی که در ایتالیا هم هر خوانندهای نمی فهمد، قرار هم نیست بفهمد. در ترجمهٔ انگلیسی و فرانسوی و غیره که از این کتاب درآمده همهٔ اینها به همان صورت لاتینی نقل شده و همان طور که گفتم قرار بر این نیست که همهٔ خوانندگان اینها را بفهمند. اینها جزو بافت تزیینی این رمان است. البته آنهایی که می فهمند، خوب، فهمیدهاند، مفت چنگشان. موضوع اصلی هم مربوط است به کشمکشهای داخلی کلیسای کاتولیک و دیرهای فرانسیسی و بندیکتی و فرقههای مرتد و مهدورالدم مسیحی در قرون وسطی، مخصوصاً فرقهٔ دولچینی، که به دست سازمان معروف به انکیزیسیون قلع و قمع شدند. شما تصور کنید که یک نفر بردارد یک رمانی به زبان فارسی بنویسد دربارهٔ

فرقههای تاریخ خودمان، مثل قرمطیه و باطنیه و نمی دانم نقطویه و حروفیه و غیره، پر از آیات و احادیث و اشارات به زبان عربی؛ حالا تکلیف مترجمی که مثلاً بخواهد این رمان را به زبان انگلیسی ترجمه کند چیست؟ لابد باید آن آیات و احادیث و غیره را به زبان انگلیسی ترجمه کند؛ ولی در این صورت آن راز و رمزی که به این ترتیب در رمان به وجود آمده یاک از میان میرود. اگر ترکها خطشان را عوض نکرده بودند حالا می توانستند آن رمان فرضی بنده را به زبان ترکی ترجمه كنند و همهٔ آن آيات و احاديث را هم عيناً به زبان عربي نقل كنند و كيفش را ببرند، ولى افسوس كه خطشان را عوض كردند و از ترجمه آن رمان محروم شدند. اگرچه، خوب که فکرش را میکنم می بینم حالا هم مي توانند اين كار را بكنند، چون فقط خط آن عبارات عربي را بايد عوض كنند. ولى ما مشكل بتوانيم با اين خط عربي أن همه مطالب لاتینی را نقل کنیم و باعث ملال خاطر خواننده نشویم. راه حلی که مترجم فارسى اين كتاب ييدا كرده اين است كه همه اين مطالب را حذف كند. خوب، شايد هم چارهاي نداشته، ولي ترجمه آن بخشهاي حذف نشده هم به هیچ وجه آسان نبوده. آقای اومبر تو اِکو نویسندهٔ کتاب هنوز شصت سالش تمام نشده، شاید مثل خیلیهای دیگر خیال داشته باشد نود سال عمر کند. اگر ترجمهٔ اول این رمان بر اساس پیمان کیی رایت منتشر شده باشد، معنیاش این است که مترجم بعدی رمان نام گل سرخ حداقل شصت سال دیگر باید صبر کند تا بتواند تلاش دیگری برای ترجمهٔ این کتاب بکند: در شرایط کپیرایت البته....

خوب آقای حریری، مثل این که من دربارهٔ کپیرایت و نام گل سرخ به قدر کافی داد سخن دادم، ولی قبل از این که از این بحث بگذریم بد نیست این را هم برای ثبت در تاریخ بگویم، من به مترجم بعدی این رمان توصیه می کنم اسم این رمان را بگذارد نام نسترن.

حریری: چرا «نام نسترنه؟

<u>دریابندری:</u> برای این که این به نظرم ترجمهٔ بهتری است. در این رمان شگر دهای زیادی به کار رفته، از جمله شگر دی که می شود اسمش را «سند جعلی» گذاشت. یعنی نویسنده مدعی می شود که آنچه برای ما نقل مى كند ترجمهٔ يك دست نويس قديمي است كه به دستش افتاده، و نویسندهٔ دستنویس راهبی بوده است که در هشتاد یا نود سالگه، ماجرایی را که در جوانی برایش پیش آمده روی کاغذ آورده؛ ماجرا مربوط به زمانی است که این راهب کمتر از بیست سال داشته و در التزام رکاب استادش به یک دیر بنِدیکتی میرود و با هم دربارهٔ چند قتل که در آن دیر پیش می آید تحقیق میکنند. موضوع رمان همین قتلهاست و آمدن هیأت انکیزیسیون و شکنجه کردن و سوزاندن افراد مشکوک به رفض و ارتداد، ولی عنوان رمان ربطی به این چیزها ندارد، فقط اشارهای است به ماجرای عشق یک شبهای که برای راوی داستان پیش می آید، یعنی هماغوش شدنش با یک دختر روستایی که برای گدایی به آن دير مي آيد، و بعد هم البته احساس گناهي كه به اين راهب جوان دست می دهد. موضوع «رز» یا چیزی که ما امروز به نام «گلسرخ» می شناسیم مطرح نیست. راوی داستان میخواهد بگوید آن دختر ناشناس گلی بود که من هرگز اسمش را ندانستم. به نظر من اگر به جای گلسرخ بگوییم نسترن این معنی بهتر درمی آید، موسیقی کلام هم بهتر می شود، حتی نوعی صنعت توالی صوت پیدا می کند که در اصل ایتالیایی یا ترجمه های انگلیسی و فرانسوی این عنوان هم حاصل نشده. به علاوه، ما در میان خودمان اسم دختر را نسترن میگذاریم، چنان که فرنگیها رز و رزا میگذارند، ولی ما هیچ وقت اسم دختر را گل سرخ نمیگذاریم. تازه، رز ترجمهاش گل است، نه گل سرخ، چون رز سفید و زرد و صورتی و حتى سياه هم داريم. بنابرين «نام نسترن»، نه «نام گل سرخ».

حریری: خود این صنعت توالی صوت که فرمودید به نظر شما اشکالی ایجاد نمیکند؟

دریابندری: چرا بکند؟

حریری: چون در اصل عنوان نیست.

دریابندری: این فقط مختصری «موزیکالیته» به عنوان کتاب میدهد. من گمان میکنم اگر این «موزیکالیته» در ترکیب کلمات «نام» و «رز» در زبان ایتالیایی مقدور بود نویسنده از آن استفاده میکرد. همچنین گمان میکنم اگر نویسنده بشنود که عنوان کتابش در زبان فارسی این کیفیت را پیدا کرده خوش حال می شود. ولی به هرحال این امر سلیقه ای است، و این سلیقهٔ بنده است؛ هیچ کس ملزم به رعایت این سلیقه نیست.

حریری: شما فرمودید کتابهای ترجمه شده ای هست که خیال دارید باز هم نرجمه کنید؛ می نوانم بیرسم اینها چه کتابهایی هستند؟

دریابندری: این آن سؤالی است که من نمیخواهم جواب بدهم؛ یا در واقع نمی توانم؛ چون راستش این است که هنوز هیچ تصمیم جدی در این باره ندارم. این که گفتم ممکن است این کار را بکنم منظورم این بود که وجود یک ترجمهٔ قبلی هیچ کس دیگری را محدود نمیکند که دیگر آن کتاب را ندیده بگیرد؛ هرکس احساس کرد که می تواند ترجمهٔ بهتری از یک اثر موجود در بیاورد به حکم مصلحت ادبیات فارسی باید این کار را بکند. اگر آن احساس او درست بود چه بهتر، اگر احیاناً درست نبود، خوب حداقل فایدهاش برای خود او این است که توهمش برطرف می شود. من هیچ وقت شکسپیر ترجمه نکردهام؛ شاید اگر وقت و حالش را پیدا کردم من هم سعی خودم را در این زمینه بکنم، با آن که می دانید دیگران هم این کار را کردهاند. شاید یکی دو نمایشنامهٔ دیگر از سوفوکل هم ترجمه کردم. ولی آقای حریری، اینها در ردیف آزروهای آینده است....

حریری: خوب آقای دریابندری، خیلی متشکر. حالا من با اجازهٔ شما میخواهم مسئلهٔ دیگری را مطرح کنم.

دریابندری: خواهش میکنم. این چه مسئلهای است؟

حریری: من میخواهم دربارهٔ نقد ترجمه از شما بپرسم.

دریابندری: من به یاد ندارم هیچ وقت ترجمهای را نقد کرده باشم. چرا، مگر به یک صورت، یعنی با دوباره ترجمه کردن اثری که ترجمهٔ موجودش به نظرم بد یا نارسا می آمده مثل نمایشنامه های بکت یا سرگذشت مکلبری قین. می شود گفت این هم نوعی نقد ترجمه است. یکی از دوستان من عقیده دارد که ترجمهٔ دوباره در واقع تنها شکل واقعی نقد ترجمه است.

حریری: شما خودتان هم با این عقیده موافقید؟

دریابندری: والاً... مثل این که چارهای ندارم. ولی نه. نه کاملاً.

حریری: منظور از این که بهترین شکل نقد نرجمه ترجمهٔ مجدد است دقیها چیست، من درست متوجه نمی شوم. بعد هم، اگر شما خودتان با این نظر کاملاً موافق نیستید، نظر خودتان چیست؟

دریابندری: اگر من نظر آن دوستم را درست فهمیده باشم منظور این است که اگر ترجمه بد باشد سر تا پایش بداست، و با نوشتن یک مقالهٔ انتقادی و گرفتن چندتا ایراد هیچ دردی از آن درمان نمی شود. چون وقتی می گوییم ترجمهٔ بد منظور این نیست که مترجم چندتا خطاکرده

است. خطا از هر کسی سرمیزند، و گویا از طایفهٔ مترجم بیش از سایرِ طوایف....

حريرى: چرا؟

دریابندری: گمان میکنم دلیلش این است که مترجم باید حرف شخصی غیر از خودش را برای ما نقل کند، و خوب، آدم در استنباط نظر دیگران بیش از استنباط نظر خودش در معرض خبط و خطا قرار میگیرد.

حریری: یعنی میشود آدم در استنباط نظر خودش هم دچار خطا بشود؟

دریابندری: چه بسیار. خطا یعنی همین. چون هیچ کس از قصد خطا نمی کند. ولی اجازه بدهید وارد این بحث نشویم.... اما دلیل دیگرش خیال می کنم این است که خطای مترجم بیشتر از خطای دیگران به اصطلاح گزارش می شود.

حريرى: چەطور؟

دریابندری: چون پیدا کردن چند غلط واقعی یا خیالی در یک ترجمه کار نسبتاً آسانی است. این کار خیلیها را وسوسه میکند، و خوب، بعضیها برمی دارند این کار را میکنند. یک وقت این کار خیلی رسم بود. نقد ترجمه به این معنی بود که اول مقدمه ای بنویسند دربارهٔ اهمیت امر ترجمه و نقش آن در اختلاط فرهنگ ملل، به ویژه در اعتلای ادبیات فارسی در شرایط کنونی، و تأکید بر این که ترجمه باید درست باشد و غلط نباشد و مترجم باید در اجرای وظیفهٔ خطیری که بر عهده می گیرد وسواس کافی به کار بندد. ضمناً وسواس را هم به معنای دقت به کار می بر دند، و هنوز هم گاهی می برند؛ ولی من یکی امیدوارم به کار می بردند، و هنوز هم گاهی می برند؛ ولی من یکی امیدوارم

خداوند هیچ تنابندهای را دچار وسواس نکند، و به آنهایی هم که دچارش شدهاند شفای عاجل بدهد. باری، بعد هم آن چند اشکال واقعی یا خیالی را که پیدا کرده بودند با ذکر عبارات اصلی پیش میکشیدند و می گفتند که بله، در این مورد متأسفانه مترجم دچار لغزشهای متعدد شده و مراد نویسنده را چنان که باید و شاید در نیافته، و حال آن که نویسندهٔ نقد دریافته و آن این است. در «پایان مقال» دو حال پیش ميآمد. اگر نويسندهٔ نقد آدم خوشخيمي بود، يا به دليلي ملاحظهٔ مترجم را می کرد، می گفت که البته لغزش هایمی که در سراسر این کتاب «جای جای به چشم میخورد» و در این مختصر به آنها «اشارت رفت» از ارزش کار مترجم نمی کاهد و «سعی او مشکور است»، و اگر چه اهم این موارد به هیچ وجه قابل اغماض نیست، ولی به هرحال امید است که در چاپ آیندهٔ کتاب مترجم «وسواس بیشتری مبذول دارد» و در رفع مشكلات و معايب كار خود «اهتمام ورزد». اما اگر نويسنده نقد از آن موجودات بدخیم بود، «پایان مقال» او به این صورت در می آمد که بله، این است نتیجهٔ عدم اطلاع کافی از زبان خارجی و بیبهره بودن از میراث گرانبهای ادبیات فارسی و نداشتن حس مسؤولیت، و اگر ما در این مقال به این اثر پر داختیم به این سبب نیست که برای مترجم و کار او ارزشی قائلیم، چرا که کار مترجم «از بیارزشی خاصی برخوردار است»؛ غرض ما این بود که به سایر مترجمان هشدار دهیم و آنها را آگاه سازیم تا از این پس هرکسی به خود اجازه ندهد ساحت مقدس ادبیات فارسی را با این گونه ترجمههای مغلوط بیالاید.

این رسم نقد ترجمه خوش بختانه زیاد دوام نکرد و سالها پیش برافتاد. اگرچه اخیراً باز سر و کلهٔ چندتا از آن موجودات پیدا شده است، ولی امیدوارم این به معنای احیای آن رسم نباشد.

حریری: می بخشید، ولی من درست متوجه منظور شما نمی شوم. آیا منظور شما این است که رسم ایراد گرفتن به ترجمه باید بربیفتد؟

<u>دریابندری:</u> البته اگر این رسم بر می افتاد که بد نبود، ولی گمان نمی کنم بربیفتد. منظور من هم این نیست.

### حریری: پس منظور شما چیست؟

دریابندری: منظور من خیال میکنم این است که نقد ترجمه به معنای پیدا کردن چند غلط واقعی یا خیالی نیست.

تریری: اولاً غلط خیالی چه نوع غلطی است؟ ثانیاً اگر نقد ترجمه به این معنی نیست، پس به چه معنایی هست؟

دریابندری: غلط خیالی خیلی ساده است؛ یعنی غلطی که شخص ایراد گیرنده خیال میکند گیر آورده، ولی در واقع غلطی است از ناحیهٔ خود او. مثلاً یک وقت یکی از همین کسانی که گفتم به خود من ایراد گرفته بود که در یک جایی جملهای را غلط ترجمه کردهام. جمله در اصل این بود: .He was most fifty and he looked it. ترجمهٔ من هم یک همچو چیزی بود «نزدیک پنجاه سال داشت و قیافهاش هم شکسته بود.» شخص ایرادگیر به این نتیجه رسیده بود که من معنای جملهٔ اصلی را نفهمیدهام و یک چیزی به جای آن از خودم درآوردهام. ترجمهٔ خود آن شخص این بود «حداکثر پنجاه سال داشت و پنجاه ساله هم به نظر آن شخص این بود «حداکثر پنجاه سال داشت و پنجاه ساله هم به نظر میرسید»، یا یک همچو چیزی، عین کلماتش یادم نیست. واقعیت این است که ترجمهٔ من درست بود، ترجمهٔ خود ایرادگیرنده غلط بود.

## حريري: چهطور؟ اين را خواهش ميكنم توضيح بدهيد.

دریابندری: اگر حوصلهاش را داشته باشید توضیحش آسان است، ولی راستش می ترسم حوصله تان را سر ببرم.

### حریری: به شما اطمینان می دهم حوصله اش را دارم.

دریابندری: آنچه آن شخص را به اشتباه انداخته کلمهٔ کلمهٔ است. آن بابا این کلمه را به معنای حداکثر گرفته، بنابرین او خیال کرده عبارت most fifty می شود «حداکثر پنجاه ساله». ولی most دراین جمله شکلِ عامیانهٔ almost است. اما از کجا باید فهمید که این most همان کلمهٔ most به معنای حداکثر نیست؟ لازمهاش قدری آشنایی با زبانِ انگلیسی است؛ چون most صفت است برای و چون خود fifty به معنای پنجاه ساله هم اینجا باز صفت است برای آدم مورد بحث، پس معلوم می شود که این most باز صفت است برای آدم مورد بحث، پس تلفظی است از کلمهٔ almost و خوب، هیارت دیگر این، شکلی یا تلفظی است از کلمهٔ almost و خوب، هیارت دیگر این، شکلی یا است، یعنی تقریباً پنجاه ساله. البته این موشکافی ها ملال آور است؛ به جای همهٔ این حرفها می شود گفت هیچ انگلیسی زبانی به ازای به ازای most این حرفها می شود گفت هیچ انگلیسی زبانی به ازای most این حرفها می شود گفت هیچ انگلیسی زبانی به ازای

### حریری: پس چه میگوید؟

حریآبندری: آدم انگلیسی زبان ممکن است بگوید fifty at most fifty شاید بگوید at most fifty؛ ولی از لحاظ ما مهم نیست که انگلیسی زبان چه می گوید، مهم این است که چه نمی گوید. یعنی اگر ما ندانیم که most fifty به معنای «حداکثر پنجاه ساله» در زبان انگلیسی گفته نمی شود، طبعاً به صرافت این نمی افتیم که most ممکن است صورتِ دیگری از almost باشد؛ این از آن اشتباهاتی است که فقط از یک نفر فارسی زبان ممکن است سر بزند، چون اگر most به معنای حداکثر باشد و fifty به معنای پنجاه ساله، پس برحسب نحو یا «سینتاکس» فارسی most fifty به معنای نخاه ساله، پس برحسب نحو یا «سینتاکس» فارسی most fifty ممکن است به خاطر شخص فارسی زبان خطور نکند که در زبان انگلیسی این

معنی به نحو دیگری بیان می شود که با نحو فارسی فرق دارد. اما قضیه به همین جا ختم نمی شود. اگر ما most fifty را «حداکثر پنجاه ساله» ترجمه کنیم، آن وقت در ترجمهٔ دنبالهٔ جمله دچار اشکال می شویم، مخصوصاً اگر با الگوی آن آشنا نباشیم. در واقع، در زبان انگلیسی وقتی دربارهٔ کسی می گویند He was fifty and he looked it معنی اش این است که آن آدم به اندازهٔ عمر پنجاه ساله اش شکسته شده بود، نه این که پنجاه ساله بود و پنجاه ساله به نظر می رسید. چون آدم ممکن است پنجاه ساله باشد ولی آن قدر شکسته نشده باشد، یعنی مثلاً چهل ساله به نظر برسد. دربارهٔ چنین آدم خوش بختی، هرگاه پیدا شد و ما هم انگلیسی زبان بودیم، می توانیم بگوییم:

He is fifty but he doesn't look it. یا .He doesn't look his fifty years. بنا بر این مقدمات ملال آور که شما با کمال حوصله گوش کردید، بنده هم آقای حریری به شما اطمینان می دهم که این جور ایرادها ایراد واقعی نیست، بلکه ایراد خیالی است.

حریری: خیلی متشکر، آقای دریابندری. میبخشید که این مسئله را مطرح میکنم، چندی پیش یکی دو نفر ایرادهایی به بعضی از کارهای شماگرفتند. آن ایرادی هم که مطرح کردید از یکی از همان اشخاص بود. آیا همهٔ ایرادهای آنها از همین نوع بود؟

دریابندری: نخیر، بعضی از ایرادها هم وارد بود، من هرگز مدعی نشدهام که کارهایم عاری از ایراداست. خیال نمیکنم هیچ کس بتواند همچو ادعایی بکند. ولی خیلی از ایرادها از همین نوعی بود که گفتم، من اینجا در مقام دفاع از کارهای خودم و رد کردن ایرادهای اشخاص نیستم، بنابرین اجازه بدهید بیش از این وارد جزئیات نشویم،

حریری: باز هم میبخشید، ولی من فکر میکنم پیدا کردن ایراد کارِ

#### مثبتی است، ولو این که چهارتا بیشتر نباشد.

دریابندری: من هم فکر میکنم پیدا کردن ایراد کار مثبتی است، ولی این کار نقد ترجمه نیست. وانگهی، نیت شخص ایرادگیرنده هم خواه ناخواه از نوشتهاش معلوم میشود. اگر کسی بر اساس چند ایراد خواست کاری را تخطئه کند حرف او را نمی شود جدی گرفت.

### حریری: ولی ایرادهایش را نمیشود جدی نگرفت.

دریابندری: نخیر، این مطلب احتیاجی به تأکید ندارد. بگذارید برای شما مطلبی را نقل کنم که خیال میکنم فرق آدم تا آدم و روش تا روش را نشان می دهد. چندوقت پیش جوانی از آلمان برای من نامهای فرستاد. (راستش نمی دانم این شخص تا چه اندازه جوان است، از روی دست خطش و طرز برخوردش حدس میزنم که جوان باشد.) این جوان در نامهاش نوشته بود که کتاب منفکران روس را که من ترجمه کردهام خوانده و با اصل انگلیسی و ترجمهٔ آلمانیاش مطابقه کرده و ایرادهایی به نظرش رسیده و این ایرادها را روی فیشهایی ثبت کرده. عین فیشها در جوف نامه بود و نشان میداد که آدم دقیقی نشسته و کتاب را خوانده و جمله به جمله با متن اصلی مقابله کرده و هرجا به نظرش رسیده ترجمه اشکالی دارد با ذکر صفحه و عبارت اصلی و غیره یادداشت کرده. فیشها مربوط به قسمتی از کتاب بود و بیش از چهل مورد را نشان می داد. بعضی از این موارد به نظر من وارد نبود، بعضی هم جنبهٔ سلیقهای داشت، ولی بعضی ایراد مسلم بود. من از دریافت آن نامه و آن فیشها خوشحال شدم، نامهای هم به آن جوان نوشتم و از او تشکر کردم. خواهش کردم که اگر وقت و حوصلهاش را داشت این کار را روی باقی کتاب هم انجام بدهد. او هم این کار را کرد و باز یادداشت هایش را برای من فرستاد. خوب، این جوان می توانست

به جای این کار مقالهٔ مبسوطی بنویسد و به اصطلاح «پنبهٔ آن کتاب را بزند». ولی او ضمناً نوشته بود که به عقیدهٔ او متفکران روس ترجمهٔ خوبی است.

حریری: به عقیدهٔ خیلی ها این یکی از بهترین کارهای شماست.

دریابندری: خوب، متشکرم؛ من هم ناچارم عقیدهٔ آن اشخاص را تأیید کنم. آن جوان هم ظاهراً جزو همین اشخاص بود و به همین دلیل به این نتیجه رسیده بود که به جای آن که بر دارد پنبهٔ آن کتاب را بزند بهتر است یادداشتهایش را در اختیار من بگذارد تا احیاناً در چاپ آینده آن ایرادها رفع بشود و آن ترجمهای که به نظرش خوب آمده خوب تر از کار در بیاید.

حریری: حالا اگر آن شخص آن یادداشتهایی را که می فرمایید متشر می کرد چه اشکالی داشت؟

دریآبندری: هیچ اشکالی نداشت. در واقع همین حالا هم می تواند این کار را بکند. نیت این آدم همان طور که از عملش پیداست مثبت و سازنده است، و همان طور که گفتم نیت شخص در نوشتهاش منعکس می شود. به این دلیل من گمان می کنم مقالهٔ این آدم مقالهٔ خوبی می شد. من از طرح ایرادهایی که با نیت خوب مطرح بشود ... می خواستم بگویم خوش حال می شوم، ولی نه، این راست نخواهد بود؛ آدم از دیدنِ ضعف ها و لغزش های خودش خوش حال نمی شود، شاید یک کمی هم بدحال بشود؛ اما اگر اندکی انصاف و شهامت هم به این بدحالی اضافه کند ـ البته این ها را باید داشت ـ آن وقت آن معجونی که به دست می آید کند ـ البته این ها را باید داشت ـ آن وقت آن معجونی که به دست می آید آن قدرها ناگوار نخواهد بود؛ شاید هم قدری به حال آدم مفید باشد. اما آن قدرها ناگوار نخواهد بود؛ شاید هم قدری به حال آدم مفید باشد. اما این جور موشکافی ها در نشریه های حرفه ای است، که اتفاقاً الان یکی دو تایش را داریم. مدیر یک نشریهٔ حرفه ای هم قاعد تأ

باید این قدر بینش و تشخیص داشته باشد که مقالهٔ هر پنبه زنی را چاپ نکند. در این صورت با شخص ایرادگیرنده می شود واردگفت و گو شد، می شود گفت فلان نکته را درست گفته ای ولی فلان نکتهٔ دیگر به نظر من وارد نیست، بهمان نکته هم به نظر من بحث سلیقه است، اجازه بدهید من سلیقهٔ خودم را نگه دارم، یا شاید هم در بعضی موارد بشود تسلیم سلیقهٔ طرف شد، و از این حرفها. در این جور بحث ها ممکن است خیلی مطالب شکافته بشود که برای اهل حرفه جالب باشد. ولی این هم البته نقد ترجمه به آن معنی که منظور شماست نخواهد بود.

حریری: درست است. مسئلهٔ نقد ترجمه روشن نشد. اگر اجازه بدهید برگردیم به این بحث که نقد ترجمه چهگونه باید باشد. تا اینجا بحث شما این بود که چهگونه نباید باشد.

دریآبندری: بله درست است، ولی از اینجا به بعد کار مشکل می شود. من نمی توانم به شما بگویم که نقد ترجمه چه گونه باید باشد. راستش در ادبیات غربی هم مبحثی زیر این عنوان سراغ ندارم. البته در غرب ترجمه زیاد صورت می گیرد، چه در زمینهٔ ادبیات و چه در زمینهٔ علوم و فلسفه و مانند اینها. این آثار ترجمه شده هم غالباً در نشریات ادبی و علمی و فلسفی و غیره مورد بحث قرار می گیرند، ولی دربارهٔ کیفیت ترجمهٔ این آثار نویسندگان این بحثها معمولاً به یکی دو جمله اکتفا می کنند.

#### حریری: چرا این طور است؟

دریابندری: یک دلیلش گمان میکنم این است که در زبانهای عمدهٔ اروپایی، مثل انگلیسی و فرانسه و آلمانی که بیشتر در دسترس ما فارسی زبانهاست، و تا حدی هم روسی، که ما کمتر به آن دسترسی داریم، ترجمه اصولاً آن اهمیتی را که برای ما پیدا کرده است ندارد...

#### حريرى: چرا؟

دریابندری: چون که این زبانها به هم نزدیکاند، چه از لحاظ دامنهٔ كلمات واصطلاحات و چه از لحاظ محتواي فرهنگي. مثلاً ميشود گفت که تقریباً تمام اصطلاحات فلسفهٔ تجربی انگلیسی در ظرف دو سه قرنی که این فلسفه مورد بحث و حلاجی بوده در زبان فرانسه و زبان آلمانی تعیین و تثبیت شدهاند و حالا هر مترجم فرانسوی و آلمانی این کلمات و اصطلاحات را می شناسد و به جای خودشان به کار می برد. به همچتین اصطلاحات فلسفهٔ فرانسوی در زبانهای انگلیسی و آلمانی، و اصطلاحات آلماني در انگليسي و فرانسه؛ والبته خود متون فلسفي هم میان این زبانها رد و بدل شدهاند. یا از لحاظ فرهنگی که نگاه کنیم، مثلاً خانه انگلیسی با خانهٔ فرانسوی از لحاظ شکل و اجزا و غیره آن قدرها فرق ندارد. البته فرق هایی دارد، ولی نه آن قدر. در نتیجه نقل توصیف یک خانه مثلاً از یک زبان به زبان دیگر چندان مشکلی پیش نمی آورد. این یک مطلب. دیگر این که رفت و آمد افراد میان جوامع غربی خیلی پیش از اینها شروع شده است و خیلی بیشتر بوده است از رفت و آمدافراد میان جامعهٔ ما با هرکدام از جوامع مغرب زمین، و هنوز هم هست. این است که تحصیل زبانِ فرانسوی مثلاً برای فرد انگلیسی زبان کار مشکلی نیست. در واقع در بسیاری موارد حتی صحبت تحصیل هم نیست؛ انگلیسی فرانسوی دان غالباً آدمی است که شرایط زندگی اش او را به طور طبیعی با زبان و فرهنگ فرانسوی آشنا بارآورده. در و پیکر خانهٔ فرانسوی را از نزدیک لمس کرده، توی کافه و رستوران فرانسوی قهوه و بیفتک خورده. الان من یک مثالی به خیاطرم آمد که نقلش بحث را دراز می کند ولی خیال می کنم روشن هم می کند.

حریری: مثال همیشه روشنکننده است، آقای دریابندری. از طولانی شدن بحث هم نگرانی نداشته باشید.

دریابندری: شما رمان ر*گتایم* را خواندهاید؟

حریری: بله، به نظر من خیلی هم کار قشنگی است.

دریابندری: بله، این کار را خیلی از خوانندگان پسندیدهاند، ولی بعد از انتشار این ترجمه من متوجه شدم که چند اشتباه در آن هست، که سه چهارتای آنها توی صفحهٔ اول کتاب است.

### حریری: عجب، ابن اشتباهات چیست؟

دریآبندری: فقط یکی از این اشتباهات را به شما میگویم آقای حریری، باقیاش باشد برای کاشفان اشتباه. شاید یک اشتباه دیگر را هم گفتم، چون آن هم نمونهای است از مسئلهٔ دیگری. اما آن مثالی که گفتم همین اشتباهی است که الان میخواهم به شما بگویم.

#### حريري: خوب پس بفرماييد.

دریابندری: کلمهٔ shingle (شینگل) در زبان انگلیسی سه چهار معنی دارد. معنی اولش، یعنی آن که معمولاً در دیکسیونر اول میآید، قلوه سنگ است. ولی من این کلمه را مثل خیلی کلمههای دیگر از دیکسیونر یاد نگرفتم، بیش از پنجاه سال پیش، از زبان یک سرکارگر انگلیسی شنیدم وقتی که داشتند خیابانهای آبادان را آسفالت میکردند و برای زیرکار آسفالت قلوه سنگ میریختند و میکوبیدند. وقتی شروع کردم رکتایم را ترجمه کنم دیدم در همان سطر اول صحبت از خانهای است که با «شینگل» قهوهای رنگ ساخته شده. من هم طبعاً «شینگل» را قلوه سنگ ترجمه کردم. بعد از آن که رکتایم منتشر شد یک نفر به من گفت که اینجا منظور از «شینگل» قلوه سنگ تیست، منظور روکش یا روکار اینجا منظور از «شینگل» قلوه سنگ نیست، منظور روکش یا روکار

دیوار خانه است. چند سال پیش که خودم امریکا بودم دیدم که روکار بیشتر خانه ها تکه های چوب دراز و باریکی است، به طول سی چهل سانتیمتر و به عرض ده پانزده سانتیمتر شاید. که مثل فلس ماهی روی بام و دیوار خانه ها می کوبند. «شینگل» سنگی و پلاستیکی هم هست البته، ولي خانههايي كه روكار چوب قهوهاي رنگ دارند فراوان اند و منظور نویسندهٔ رکتایم هم یکی از همین خانه هاست. خوب این امری است مربوط به فرهنگ مادی به اصطلاح. من اگر به جای آبادان در یکی از شهرهای امریکا بزرگ شده بودم اولین معنایی که برای کلمهٔ «شینگل» به خاطرم می آمد روکار چوبی خانه بود، نه قلوه سنگ، و طبعاً آن اشتباه رانمی کردم. حالا منظورم این است که برای مترجم فرانسوی رکتایم بسیار بعید است که همین اشتباه من پیش بیاید، چون که مصالح ساختمانی فرانسویها نباید خیلی با مال امریکاییها فرق داشته باشد. اگرچه پوشش بامهای فرانسوی بیشتر لوحهٔ سنگی است تا چوبی، اگر اشتباه نكنم، كه البته آن هم نوعى «شينگل» است. با همهٔ اينها در ترجمه هایی که میان زبانهای اروپایی هم صورت می گیرد لغزش و خطا كم نيست. معروف است كه ترجمه هاى فرانسوى غالباً غلط فراوان دارند، ترجمههای انگلیسی از ترجمههای فرانسوی بهترند، ولی به هیچ وجه بی غلط نیستند. به هرحال آنچه در امر ترجمه میان زبانهای اروپایی اهمیت پیدا میکند این نیست که بگردیم ببینیم مترجم در چه مواردی پایش یا درواقع قلمش لغزیده و کلمهای را غلط ترجمه کرده. وانگهی، این قبیل غلطها با یک گردش قلم درست می شوند. آنچه به این سادگی به دست نمی آید، آنچه اگر درست نبود به آسانی درست نمی شود، کیفیت زبان است.

حریری: منظورتان از کیفیت زبان چیست؟

دریآبندری: منظورم از این کیفیت همان چیزی است که به نظر من وجه

امتیاز ترجمهٔ خوب را از ترجمهٔ بد یا متوسط تشکیل میدهد. هر اثری کیفیت خاص خودش را دارد. زبان اثری که مترجم میخواهد ترجمه کند ممکن است ساده و صریح و مستقیم باشد....

## حریری: مثل چی؟

دریابندری: مثل وداع با اسلحه. لازم نیست همهاش از رمانها مثال بزنیم، مثل تاریخ فلسفهٔ فرب، که در نهایت سادگی و روشنی نوشته شده. از طرف دیگر، زبان اثر ممکن است مصنوع یا مزین یا پیچیده باشد....

### حریری: مثل چی؟

دریابندری: مثل متفکران روس. این اثر هم کاملاً روشن است، ولی ساده نیست. لابد می دانید این دو سه کتابی را که مثال زدم خود من ترجمه کردهام، و خیال می کنم کیفیت اصلی این آثار تا حدی در ترجمه فارسی آنها منعکس باشد.

حریری: همین طور است، آقای دریابندری. ولی من میخواهم دربارهٔ تفاوت این زبانها یک چیزی از شما بپرسم.

دریابندری: خواهش میکنم.

حریری: پرسش من این است که آیا شما یقین دارید که این تفاوتها درست همان است که باید باشد؟

دریابندری: پرسش سختی است، چون خودیقین داشتن امر خیلی بعیدی است. در جواب این پرسش شما باید بگویم بله، حتماً؛ ولی مسلماً نه!

#### حریری: بعنی چه؟

دریابندری: بعنی این که باید مسئله را قدری بشکافیم، این مطلب برمیگردد به آن سؤال شما که آیا ترجمه هنر است یا فن، جواب من اگر درست در خاطرم مانده باشد کم و بیش این بود که هنر و فن را نمی شود به کلی از هم جدا کرد، ولی اگر به طور نظریِ محض، یا محض سهولتِ بحث، این دو مقوله را از هم جدا کنیم، ترجمه می تواند صورت آفرینشِ هنری داشته باشد؛ ولی از طرف دیگر می تواند به صورت مکانیکی یا به اصطلاح خود بنده به طور ساختکاری دربیاید، و در این صورت به قولِ شما فن خواهد بود. در عمل ترجمه مطابق هیچ کدام از این دو صورت نسست. ولی به هرحال ترجمه وقتی که صورت هنری به خودش می گیرد طبعاً نوعی آفرینش فردی است. البته هیچ فردی از اجتماعش جدا نیست، ولی بهتر است وارد این بحث نشویم.

### حريرى: چرا؟

دریابندری: چون این بحث آن سرش ناپیداست. به هرحال از لحاظِ بحث فعلی می توان گفت که کار آفرینش هنری به دست فرد انجام می گیرد.

#### حریری: بسیار خوب.

دریابندری: خوب پس، ترجمه هم اگر کوچکترین هنری در آن به کار رفته باشد نوعی آفرینش فرد انسانی است، و چون هیچ دو فردی را نمی توان سراغ کرد که عین همدیگر باشند، پس ترجمه های هیچ دو مترجمی از یک اثر عین همدیگر نخواهند بود، ولی در عین حال می توانند به عنوان ترجمه کارهای قابل قبول یا خوب یا عالی هم شناخته شوند. ترجمهٔ بد بیرون از این بحث ماست. تازه قضیه به همین

جاهم ختم نمی شود. ترجمهٔ من، فرض بفرمایید از وداع با اسلحه ی همینگوی، آن چیزی نیست که با حروف دوازدهٔ نازک روی کاغلِ سوئدی مثلاً چاپ شده و الان چند هزار نسخهٔ آن توی کتابخانههای شخصی یا در حاشیهٔ خیابان خوابیده؛ واقعیت این ترجمه آن تغییراتی است که بر اثر خواندن آن کتاب در اذهان خوانندگانش ایجاد و ضبط می شود، و طبیعی است که این تغییرات از آدم تا آدم فرق می کند. به عبارت دیگر، به تعداد آدمهایی که این ترجمه را خواندهاند روایتهای متفاوت از این ترجمه وجود دارد. همین طور البته از اصل کتاب. بنابرین ما یک معیار عینی در دست نداریم که بر پایهٔ آن حکم بکنیم که مثلاً کیفیت فارسی وداع با اسلحه درست همان است که باید باشد یا نه. ممکن کیفیت فارسی وداع با اسلحه درست همان است که باید باشد یا نه. ممکن خیر از ترجمهٔ من باشد و خیلی ها هم بیسندند، از جمله خود بنده.

### حریری: **جدی**؟

دریابندری:

در مرحلهٔ نظری بحث می کنیم؛ در مرحلهٔ عملی این اتفاقی که گفتم البته بسیار بعید است که پیش بیاید و ابداً جای نگرانی نیست. ضمناً این را به شما بگویم، ترجمهٔ وداع با اسلحه همان طور که می دانید کار دورهٔ خیلی جوانی بنده است. کیفیت زبانش هنوز هم به نظرم درست می آید، ولی به هیچ وجه خالی از لغزش نیست، و من اگر فرصتش را پیدا کنم در یکی از چاپهای بعدی این کتاب تجدید نظر مختصری در آن خواهم کرد. اما بعداز آن افاضات فلسفی برگردیم به آن سؤال شما. بله، تفاوتی که شما مثلاً میان زبان و بیان ممهٔ افتادگان اثر بکت و آنتیگونه اثر سوفوکلس می بینید خیال می کنم از لحاظ نشان دادن تفاوت سبک مثالی بهتری است. این تفاوت تفاوتی است که در برداشتهای یک مترجم معین به اسم نجف دریابندری از آن آثار وجود دارد و به نظر او و

امیدوارم خیلی از خوانندگانش هم باید وجود داشته باشد. ولی مسلماً این تفاوت نهایی نیست. یعنی فردا همان طور که گفتم ممکن است یک نفر بردارد همین دو اثر را به دو شکل دیگر ترجمه کند، به طوری که نه تنها دیگران بیسندند بلکه خود بندهٔ سرافکنده هم بیسندم، یا ناچار شوم بیسندم.

دریآبندری: آقای حریری، من خیال میکنم هرچه جواب در این خصوص داشتم دادم، میخواستید بگیرید.

حریری: نه، من آنچه شما گفتید شنیدم. منظورم این است که در این بحث روشن نشد که میانی نقد ترجمه چه باید باشد.

حریابندری: اگر میخواهید مسئله را یک بار برای همیشه در همین مجلس حل کنیم، این کار گمان نمی کنم از من و شما ساخته باشد. ولی من سعی خودم را می کنم. من فکر می کنم ترجمه به محض این که از حد کار مکانیکی یا ساختکاری بالاتر برود یعنی از حد کاری که از ماشین ساخته باشد نوعی آفرینش ادبی است و باید با ملاکهای نقد ادبی سنجیده شود. بنابرین ملاکها یا مبانی نقد ترجمه از مبانی نقد ادبی جدا نیست، گیرم این که بعضی ملاحظات مربوط به حدود مطابقت ترجمه با اصل اثر هم اینجا پیش می آید. ولی من شاید برخلاف نظر خیلیها معتقد نیستم که این مطابقت تنها ملاک سنجش ترجمه است.

حریری: آقای دریابندری، آیا شما فکر نمیکنید که اگر ملاک مطابقت با اصل را کنار بگذاریم سرمشق بدی به مترجمان جوان و تازه کار می دهیم؟

#### آبا شما نکر عاقبت این کار را کردهاید؟

<u>دریابندری</u>: آقای حریری، من معمولاً فکر عاقبت کار را نمیکنم و از این بابت خیلی درخور سرزنش هستم. ولی هر حرفی را میشود به انحای جورواجور تعبیر کرد. از این حرف من هم میشود این طور نتیجه گرفت که ترجمه لازم نیست با اصل مطابق باشد، یا حتی ترجمه هرچه از اصل دور تر باشد بهتر است!

## حريري: ولى منظور شما مسلماً اين نيست.

دریابندری: منظور من این است که ملاک داوری آن چیزی است که ما در دست داریم، یعنی خود ترجمه. اگر این چیز خوبی باشد، باقی مسائل جنبهٔ ثانوی پیدا میکند.

#### حریری: چه مسائلی؟

دریابندری: این که مثلاً این اثر از کجا آمده، آیا از زبان اصلی ترجمه شده یا از زبان دیگری؛ آیا عیناً با اصل منطبق است یا کم و بیشهایی دارد؛ و از این قبیل مسائل. البته باید تکرار کنم، همهٔ اینها مشروط بر این است که آن چیزی که در دست داریم چیز خوبی باشد. خوب، اینجا به نظر می رسد که ما دچار نوعی مشکل منطقی می شویم. یعنی این سؤال پیش می آید که خوبی این چیزی که در دست داریم از کجا معلوم می شود؟ لابد از اینجا که مطابق اصل باشد، از زبان اصلی ترجمه شده باشد، و این قبیل ملاحظات. اینجاست که نظر من ممکن است با نظر خیلی ها قدری فرق داشته باشد. من فکر می کنم آنچه در عمل اتفاق می افتد مهم است. من وقتی کتابی را که رویش نوشته ترجمه در دست می گیرم طبعاً دربارهٔ همان چیزی که در دست دارم داوری می کنم، نه

دربارهٔ رابطهٔ آن چیز با چیز دیگری که اسمش متن اصلی است.

#### حريري: چرا؟

دریابندری: من دارم میگویم این اتفاقی است که در عمل میافتد، و این مهم است. اما این که چرا این اتفاق میافتد، خوب، به هزار دلیل. ممکن است آن متن اصلی را نداشته باشم، یا آن متن به زبانی باشد که من نتوانم بخوانم.

- حریری: ولی درعین حال ممکن است داشته باشید، یا دیگران داشته باشند و بتوانند بخوانند.

دریابندری: بله، البته. ولی اولاً خواندن یک کتاب خوب یک چیز است و مطابقه کردن آن با اصل یک چیز دیگر. اولی کار لذت بخشی است، دومی دست کم برای من به هیچ وجه لذت بخش نیست. ثانیاً این کار مطابقه را عدهٔ بسیار کمی می توانند بکنند. ثالثاً به فرض که آن عده یک ترجمه را کلمه به کلمه مطابقه کنند و حکم مثبت یا منفی بدهند، ما با داوری اشخاص رو به رو هستیم نه با یک امر عینی. ولی البته در عمل این اتفاق کمتر می افتد، مگر این که شخص حکم کننده دشمنی یا دوستی خاصی با مترجم داشته باشد. در این صورت البته کار مشکل تر می شود.

حریری: می بخشید، ولی من هنوز منوجه منظور شما نشدهام. من می خواهم از این بحث نتیجه ای بگیریم که به درد مترجمان نسل جوان بخورد. آیا این نتیجه این است که مترجم نباید خودش را ملزم بداند که ترجمه اش با متن اصلی مطابقت داشته باشد؟

دریابندری: آقای حریری، این که بگوییم ترجمه باید با اصل مطابق

باشد یا خدای نکرده نباید باشد به نظر من به درد هیچ نسلی نمیخورد: خواه جوان خواه پير. خيال هم نميكنم هيچ مترجم حسابي پير يا جوان گوشش به این حرفها بدهکار باشد. این حرفها مثل این است که به آدمی که دارد مشق ویولون میکند بگوییم سعی کن صدای خارج از سیم در نیاوری. آدم تا وقتی صدای خارج از ویولونش درمی آید ویولونیست محسوب نمی شود. اما بعد، هر ویولونیستی صدای خاص خودش را درمی آورد. در مورد ترجمه هم بحث این که مترجم باید زبان خارجی را خوب بداند و فارسی را هم روان بنویسد و از این صحبتها، اینها همهاش مقدمات و بدیهیات است. مترجم وقتی کارش قابل اعتناست که بتواند اثری را در زبان خودش از نو بیافریند. این آفرینش ناچار محتاج آزادی است. به همین دلیل بهترین ترجمهها آنهایی نیستند که مترجم با ترس و لرز قلم را روی کاغذ گذاشته و زبان فارسی را با فشار و با عجز و التماس توى قالب تأليف كلام خارجي چپانده. اين موارد به درد بحثِ ما نمی خورند. ضمناً، برخلاف خیلی ها من خیلی نگران این جور ترجمه ها نیستم، چون فکر میکنم اینها وارد ادبیات فارسی نمیشوند، اینها خیلی زود در ردیف کتابهای مرده و فراموش شده قرار می گیرند.

حریری: من متأسفانه با این نظر شما خیلی موافق نیستم، هم اکنون ما بسیاری از ترجمههای بد را می بینیم که مرتباً نجدید جاب می شوند. این ترجمههای بد ذوق خوانندگان را خراب می کنند و باعث رواج ترجمههای بد بعدی می شوند. کارل اُرف آهنگ ساز می گوید اگر می خواهید موسیقی خوب گوش کنید باید اصولاً موسیقی بدگوش نکنید. شما فکر نمی کنید اگر این ترجمههای بد نبود ذوق و سلیقهٔ ما بیشتر و بهتر رشد می کرد؟

دریابندری: من تردید دارم که یک کار بد واقعاً خوانندهٔ زیادی پیدا بکند. گاهی مردم ناچارند با یک ترجمهٔ بد یا نه چندان خوب بسازند. تجربهٔ من نشان می دهد که وقتی یک ترجمهٔ خوب، یا دست کم بهتر از

ترجمهٔ بد موجود، به دست مردم مى رسد آن ترجمهٔ بد فراموش مى شود.

حریری: نه، همان ترجمه های بد هم منتشر می شوند. اصطلاحاً به این ها می گویند «ترجمه های شاه آبادی».

دریابندری: قبلاً میگفتند «ترجمه های لاله زاری»، حالا یک درجه ترقي كردهاند. ولي اينها مقولة ديگري هستند. بازار كتاب هم مثل بازار کالاهای دیگر برای خودش لایههای جورواجور دارد. سابق کتابهایی با پشت جلد رنگی و روکش سلوفان جاپ می کردند و در پیاده روهای لالمزار پایین میفروختند. مشتریهای این کتابها غالباً مسافرهای شهرستانها و دهات بودند که میخواستند تحفههایی از تهران با خودشان ببرند. بسیاری از این ترجمهها درواقع روایتهای سر هم بندی شده و دست و یا شکستهٔ ترجمههای دیگری بودند که در همان موقع توی ویترین کتابفروشیهای آبرومند دیده میشدند. منتها ظاهراً لالهزار بایین جولانگاه نوعی مسافر و مشتری بود که گذارش به راستهٔ کتاب فروش ها نمی افتاد. بعداً گویا این بازار به حاشیهٔ خیابان شاهآباد سابق منتقل شد. این مال سالها پیش از این است. الان من نمی دانم وضع از چه قرار است، ولی به هرحال در هر رشتهٔ کسبی بازار بنجل وجود دارد. کالای بنجل در خیلی از موارد اصلاً مصرف نمی شود، چون درواقع قابل مصرف نیست. خریدنش نوعی رسم و آیین است که بعضی افراد به جا می آورند. مثلاً مسافری که برای زیارت به مشهد میرود حتماً باید یک بقچهٔ مخمل سوزن دوزی خیلی مزخرف بخرد و سالها توی صندوقش نگه دارد. آن کتابهای لالهزاری یا شاه آبادی هم یک چنین چیزهایی بودند؛ یا شاید هنوزهم باشند. از آثار سارتر، کامو، راسل، سابقاً اشتفان زوایگ، تولستوی، داستایوسکی، کتابهایی سرهم بندی می شد و به این بازار می آمد. این کتابها اصلاً قابل خواندن نبودند که ذوق و سلیقهٔ کسی را خراب کنند. یا اگر هم خوانده می شدند باید گفت خوانندگانش ذوق و سلیقه ای نداشتند که قابل بحث باشد. البته این موضوع جای تأسف است، چون معنایش این است که یک ناحیهٔ بازار بالقوهٔ کتاب وجود دارد که ناشران آبرومندتری که حالا بیشتر رو به روی دانشگاه جمع شده اند نتوانسته اند در آن نفوذ کنند. این ها باید یا چاپ خاصی از کتاب های خودشان باب سلیقهٔ مشتری لاله زاری در خیابان های پایین عرضه می کردند یا به نحوی آن مشتری ها را به خیابان های بالاتر می کشیدند.

شنیدهام که آن بازار اخیراً بساطش را به جلو دانشگاه هم کشیده. البته هنوز کتابفروشهای آبرومند هم آنجا هستند، ولی گویا دارند رفته رفته در جاهای مختلف شهر پخش میشوند و آن میدان را برای آن عدهٔ دیگر خالی میکنند.

حریری: آقای دریابندری، من فکر میکنم این فقط کار ناشر نیست، وسایل ارتباط جمعی مثل رادیو و تلویزیون هم می بایست همکاری کنند تا آن وضعیتی که شما می گویید فراهم بشود. چون که ناشر خوب حداکثر کاری که می تواند بکند این است که کتاب بد چاپ نکند. البته منتقد هم در این مورد باید گار خودش را بکند.

دریابندری: من گمان میکنم خیلی از آن مشتری ها بیرون از تیررس آن وسایل ارتباط هستند، به خصوص از تیررس منتقد ادبی. ناشر خوب هم غیر از این که کتاب بد چاپ نکند خیلی کارها هست که می تواند بکند. ولی به هرحال این بحث مربوط می شود به مسئلهٔ نشر و ترویج کتاب، که بحثی است غیر از ترجمه.

حریری: من هنوز نمی توانم از بحث نقد دل بکنم؛ فکر می کنم مسئله خیلی مهمی است. اگر نقد از نظر شخص شما خیلی در کیفیت کار مؤثر نیست، پس خود شما چرا می نویسید؟

دریابندری: حقیقتش این است که من نقد خیلی کم نوشته ام، نقد ترجمه هرگز ننوشته ام.

حریری: خوب شما همین مقدار کم را هم که نوشته اید، آیا وقت تان را صرف کار عبث کرده اید؟

دریابندری: امیدوارم این طور نبوده باشد. اما بحث ما بر سر جماعتی بود که گفتم از تیررس منتقد ادبی بیروناند. منتقد نقد را برای کسانی مینویسد که نقدش را میخوانند و احیاناً قبول میکنند. در این جماعت البته نقد بی اثر نیست. ولی باز هم به یک معنی حق با شماست؛ تصور من این نیست که دامنهٔ تأثیر نقد آن قدر باشد که خود نقدنویسان تصور میکنند.

### حریری: پس خود شما چرا نقد مینویسید؟

دریابندری: من معمولاً در دو جور موقعیت این کار را کردهام؛ یکی وقتی که کاری را خیلی پسندیدهام و فکر کردهام که تأیید من ممکن است توفیقی برای آن کار فراهم کند؛ یکی هم وقتی کاری را اصلاً نیسندیدهام و فکر کردهام انتشار نظر من به عدهای از خوانندگان کمک میکند که از سرگردانی بیرون بیایند، به خودشان جرأت بدهند که حکمشان را صادر کنند. ولی ته در این مورد و نه در آن مورد من به هیچ وجه گمان نمیکنم توانسته باشم نظر خوانندگان را عوض کنم. گمان نمیکنم هیچ منتقدی بتواند این کار را بکند. چون تغییر نظر آدم یک روند روان شناختی خیلی پیچیده و طولانی است که با خواندن یک مقاله یا حتی کتاب تمام نمی شود. خواندن مقاله یا کتاب می تواند جزئی از آن روند باشد. در مورد آفرینندهٔ اثر مورد بحث ـ نویسنده، شاعر، مترجم، و غیره ـ مسئله از این هم پیچیده تر است. اگر منتقدی خیال کند با چند

کلمه می تواند سبک و سیاق کار نویسنده ای را عوض کند سخت در اشتباه است. از طرف دیگر اگر نویسنده ای با خواندن چند کلمه سبک و سیاق کارش را عوض کند، بدانید که نویسندهٔ با قریحه ای نیست.

### حریری: پس فایدهٔ نقد چیست، آفای دریابندری؟

دریابندری: نقد به خودی خود نوعی فعالیت ادبی است و اصالتاً ارزش خودش را دارد. همچنین، اگر روشن کننده باشد، و اگر حاوی نوعی روشن بینی باشد، نهایتاً به آگاهی جامعه منتقل می شود. از این راه است که نقد می تواند در نویسنده یا شاعر مؤثر واقع شود. تأثیرش در خوانندگان البته مستقیم تر است؛ بسیار پیش می آید که خوانندگان کاری را می پسندند ولی به خصوص در جامعه ما به خودشان جرأت نمی دهند که حرفشان را بزنند. همچنین ممکن است از کاری سر در نیاورند ولی تصور کنند که عقل شان نرسیده است. در این جور موارد من وظیفهٔ خودم دانسته ام که حرف م را به صدای بلند بزنم. گاهی این حرف بی تأثیر نبوده.

حریری: من شخصاً فکر میکنم بسیار مؤثر بوده. آخرین موردش همین رمان طوبا و معنای شب بود. نقد شما باعث فروش این کتاب شد.

دریابندری: شما لابد می دانید، آن نوشتهٔ من در واقع نقد نبود، نامهای بود که من به نویسندهٔ آن رمان نوشتم و بعد هم گفتم اگر بخواهد می تواند در یک جایی چاپش کند. در هر حال من گمان نمی کنم نظر کسی را دربارهٔ این کتاب تغییر داده باشم. تأثیر آن نامه آن قدر بوده که نظرِ عدهای را به این کتاب جلب کرده؛ ثانیا به آنهایی که خودشان این کتاب را خوانده بودند و پسند بده بودند نوعی قوت قلب داده که بتوانند حکمشان را با اطمینان خاطر بیشتری بدهند. آدمهای فراوانی هم بودند از جمله میان دوستان نزدیک خود من که این رمان را نیسند بدند، یا

حتی نتوانستند تمام کنند. من دهها برابر آن نامه با این دوستان بحث و جدل کردهام، ولی گمان نمی کنم توانسته باشم نظر آنها را عوض کنم.

حریری: بسیار خوب، من با اجازهٔ شما میخواهم موضوع صحبت را قدری عوض کنم.

دریابندری: بسیار فکر خوبی است.

حریری: آقای دریابندری، آیا وقتی یک اثری از یک نویسندهٔ قدیمی به فارسی ترجمه می شود، زبان این اثر چه گونه زبانی باید باشد؟ مثلاً وقتی یک نمایشنامه از سوفوکل به فارسی ترجمه می شود، اگر زبان متقدمین ما در این ترجمه به کار برود، آیا فضا و حال و هوای آن نمایشنامه بهتر نشان داده نمی شود؟

دریابندری: به نظر من این مسئله، به هیچ وجه مسئلهٔ آسانی نیست. چون وقتی می گوییم متقدمین طبعاً این سؤال پیش می آید که کدام متقدمین؟ تاریخ ادبیات ما یک تاریخ هزار ساله است. ما باید به کدام قرن از این دورهٔ هزارساله برگردیم؟ سوفوکل درحدود دو هزار و پانصد سال پیش از این زندگی می کرده. این در تاریخ ما یعنی زمان کورش هخامنشی. در آن زمان در سرزمین ما مردم به یک زبان هایی حرف می زده اند که حالا فراموش شده اند، چنان که زبان سوفوکل هم فراموش شده؛ یونانی امروز غیر از زبان سوفوکل است. به این تر تیب موضوع رعایت نوعی مطابقت تاریخی با زبان نویسندگان قدیم به کلی منتفی است. اما در این دورهٔ هزار ساله هم نثر فارسی زیر و زبرهای فراوان داشته. تکلیف مترجم سوفوکل این وسط چه می شود؟ آن حال و هوایی که شما در مست و جویش هستید در آثار کدام یک از متقدمین پیدا می شود؟ اگر از

من می پرسید، در هیچکدام. البته ما می توانیم در آثار متقدمین باریک بشویم و فوت و فن آنها را به دست بیاوریم. مثلاً می توانیم کم یا بیش یاد بگیریم که به زبان تاریخ بیهقی یا کلیله و دمنه یا کلستان سعدی بنویسیم. چه بسا کسانی هستند که این کار را کردهاند. ولی به نظر من از لحاظ مسئلهٔ مورد بحث این مارا به جایی نمی رساند، چون فضای هیچ کدام اینها فضای نمایشنامهٔ سوفوکل نمیشود. ما هیچ سبک و سیاق حاضر و آمادهای در آثار متقدمین سراغ نداریم که برای ترجمهٔ فلان یا بهمان اثرِ خارجی به آن رجوع کنیم. در ترجمهٔ هر اثری باید به زبان خاص آن برسيم. حالا البته آدم هرچه از ميراث ادبيات فارسى اندوخته بيشتري داشته باشد، لابد مقدوراتش برای رسیدن به زبانی که دنبالش میگردد بیشتر خواهد بود، گرچه در این مورد هم راستش من خیلی یقین ندارم، چون همیشه این خطر هست که آدم در آن آثار غرق بشود. ولی لطفأ این را از قول من به ابن معنى نگيريد كه نسل جوان لازم نيست آثار كلاسيك ادبيات فارسى را مطالعه كند. مطالعهٔ آثار متقدمين به اين معنى لازم است که به ما آمادگی می دهد برای رسیدن به آنچه خودمان می خواهیم و در جست و جویش هستیم، نه به این معنی که از آنها مستقيماً سرمشق بگيريم يا آنها را تقليد و تكرار كنيم. تا آنجا كه من دیدهام، کسانی که این کار را میکنند، یعنی مستقیماً زبان متقدمین را تقلید میکنند، آمادگی خودشان را برای ترجمهٔ آثار خارجی، چه کهنه و چه نو، و حتى براى آفرينش آثار جديد فارسى، پاک از دست مىدهند.

حریری: خوب، این چیزی که خودمان میخواهیم، این زبانی که در جست و جویش هستیم، چهگونه به دست میآید؟

دریابندری: من نسخهٔ حاضر و آمادهای در آستین ندارم که برای شما نقل کنم، اگرچه به خیال خودم بارها خودم این جست و جورا کردهام، چه برای ادبیات کهن و چه برای ادبیات مدرن. برای همین سوفوکلی که

مثال زدید، مثلاً. لابد می دانید، من نمایشنامهٔ انتیگونه ی سوفوکل را ترجمه کردهام.

حریری: بله.

دریابندری: خوب، من سعی کردهام در ترجمهٔ این نمایشنامه به سبک مناسبی برسم، و خیال میکنم رسیدهام. این سبک چیز عجیبی نیست، البته. زبان بسیار سادهای است، ولی زبان خاصی است. زبان جاری امروزی نیست، زبان هیچ کدام از دورهها یا متون قدیم هم نیست، ولی شاید عناصری از همهٔ اینها در آن پیدا بشود. اما اگر از من بیرسید که در انتخاب این عناصر، یا در رد بعضی عناصر، چه ملاکی در نظر داشتهام، تنها توضیحی که می توانم بدهم این است که پیش خودم فکر کردهام که سبک این اثر باید ساده باشد، باید روشن و سر راست باشد، نباید هیچ اثری از تصنع و تکلف در آن باشد، چون خود نوشته یک نوشتهٔ خیلی ابتدایی است، مربوط به دورهای است که هیچ کدام از این زر و زیورها و صنایع لفظی و نثر مصنوع و متکلف و این جور چیزها معمول و متداول نبوده است. اما در عین حال فکر کرده ام که این زبان یک نوع بلندی یا به اصطلاح كيفيت والايي هم بايد داشته باشد، يعني آن كيفيتي كه هم با کهنگی اثر بخواند و هم با مضمون آن، که مربوط به تعارضهای اساسی و نهایی زندگی بشری است، یعنی با تراژدی به طور کلی. ولی من گمان میکنم در این کار پرتگاه درست همین جاست.

حریری: آفای دریابندری، یقین دارم منظورتان را از پرتگاه توضیح خواهید داد، ولی شما به یک نکتهٔ دیگر هم اشاره کردید که مرا کنجکاو میکند و بد نیست قبل از این که فراموش بشود توضیحش را از شما بخواهم. شما به انتخاب عناصر زبانی و رد عناصر زبانی اشاره کردید. شما چه نوع عناصر زبانی را رد میکنید؟ و چرا رد میکنید؟

دریابندری: منظور من این نبود که بعضی عناصر زبانی را به طور کلی رد میکنم. هر عنصر زبانی کارکرد خاص خودش را دارد و به جای خودش به درد میخورد، حتی کلیشه های فرسوده. بله، هستند آدم هایی که با بعضی کلمات یا کلیشه ها بد می شوند و می خواهند هرچه می نویسند فرمایش تازهٔ خودشان باشد؛ ولی من از آن آدم ها نیستم. منظور من این بود که آدم وقتی در نوشتن یا در ترجمه به سبک مشخصی رسید، آن وقت در برخورد با هر کلمه ای یا عبارتی خیلی راحت می تواند بگوید که این کلمه یا عبارت در آن سبک جایی دارد یا ندارد.

## حریری: مثل چی، مثلاً؟

دریابندری: بگذارید از همان انتیگونهی سوفوکل یک مثالی برای شما بیاورم. در این نمایشنامه شعری هست در ستایش انسان، که با این دو خط شروع می شود:

## جهان سرشار از شگفتی است و شگفت ترین شگفتی ها مردم است.

اینجا به جای «مردم» خیلی راحت می توان گفت «انسان»، چون انسان کلمهٔ خیلی متداول تری است، و به خصوص خیال خیلی ها را راحت می کند که خیال می کنند «مردم» یعنی مردمان، و از فعل مفرد «است» در این عبارت جا می خورند. ولی به نظر من کلمهٔ انسان در این شعر نمی گنجد، چون که انسان مفهومی است مربوط به فرهنگ سامی، موجودی است که، بنابر قصص تورات و قرآن، او را خداوند پس از جن و جان آفریده و روی زمین خلیفهٔ خودش قرار داده. بار معنایی کلمهٔ «انسان» همان بار امانتی است که بر عهدهٔ خود انسان گذاشته شده. سرگذشت آدم و حوا و باغ بهشت و شجرهٔ ممنوعه و وسوسهٔ ابلیس و هبوط آدم و وادی محنت که همین دنیای دون باشد و دنبالهٔ این قضایا

همه در این کلمهٔ «انسان» درج است. از طرف دیگر، سوفوکل متعلق است به دنیای «پاگان»، یعنی دنیای شرک، دنیای پیش از ادیان نبوی. سوفوکل طبعاً از این موجود دوپایی که صحبتش را میکند تصور دیگری دارد، و در این شعر دارد همان تصور را بیان میکند. به این دلیل من فکر کردم، و هنوز هم فکر میکنم، که در ترجمهٔ آن شعر انتخاب کلمهٔ «انسان» یا «آدمی یا «آدمیزاد» فضا و معنای شعر را به کلی مغشوش میکند. ما در زبان فارسی کلمهٔ «مردم» را داریم، که همان انسان است، منهای آن بار معنایی خاصی که عرض شد. البته این کلمه یک اشکال کوچک دارد، و آن این است که در تداول عام حالت جمع به خودش گرفته، یعنی مردم او را به جای «مردمان» به کار می برند، چنان که خود من الان به کار بردم. ولی البته مردم مفرد است و به خصوص در زبان شعر به صورت مفرد بسیار به کار رفته:

بر این ر بر آن روز هم بگذرد خردمند مردم چرا خم خورد؟ این بیت هم از این بیت هم از اوست:

چوجامه نه درخورد مردم بود همان مردم اندر میان گم بود بنابرین از خوانندهٔ شعر سوفوکل هم می شود انتظار داشت که به این نکته توجه داشته باشد، یا توجه پیدا کند. به این دلایل بود که من در ترجمهٔ شعر سوفوکل «مردم» را انتخاب کردم و «انسان» را رد کردم، وگرنه هیچ مخالفتی با انسان ندارم.

حریری: خوب، حالا با اجازهٔ شما برگردیم به آن پرتگاهی که فرمودید. این چه پرتگاهی است؟ منظور شما از این پرتگاه چه بود؟

دریابندری: منظور من همان مسئلهای بود که قبلاً مختصری بحثش را کردیم. مترجم ممکن است تصور ساخته و پرداختهای از آن چیزی که به آن می گویند «زبان فاخر» داشته باشد. در این حالت مترجم طبعاً به

سراغ آن تصور خودش می رود. ولی این به نظر من کار را خراب می کند. اولاً همان طور که گفتم این زبان فاخر در بسیاری از موارد چیزی نیست جز همان زبان مندرس روزنامه ها که مقداری زر و زیور و خرمهره و این جور چیزها به آن آویزان کرده اند، یا نوعی لحاف چل تکه است که از متون کهن سرهم کرده اند. اما چیزی که به نظر من مهم تر است، وقتی ما برای اثری که داریم ترجمه می کنیم زبان پیش ساخته ای در نظر داشته باشیم، دیگر محلی برای کار آفرینشی روی آن ترجمه باقی نمی ماند.

حریری: منظور شما از کار آفرینشی چیست؟ پس اگر ما تصوری از زبانی که می خواهیم به کار ببریم نداشته باشیم، این زبانی که می فرمایید برای آن اثر لازم است از کجا باید بیاید؟

دریابندری: من خیال میکنم از درگیری با زبان متن اصلی. اگر بخواهیم کیفیت خاص زبان اثری را به فارسی دربیاوریم، این کیفیت از آن روندی به دست میآید که من اسمش را درگیری با خود اثر میگذارم، نه از مراجعه به تصور پیشساختهای که ممکن است از شکل یا لحن خاصی از زبان خودمان داشته باشیم.

حریری: این کیفیت بدون داشتن تصوری از زبان از کجا به دست می آید، از خلاء؟

دریابندری: خلاء در ذهن انسان هم مثل جاهای دیگر البته وجود ندارد، ولی اگر منظور آن حالتی است که آدم نمی داند لحظهٔ بعد عملاً چه کار خواهد کرد، بله، به نظر من کار آفرینشی یعنی همین. هیچ شاعری از پیش نمی داند که چه شعری خواهد گفت، چون اگر بداند، خوب، پس معلوم می شود شعرش را گفته است و حالا باید به فکر آن شعری باشد که هنوز نگفته است. به این ترتیب ما در روند آفرینش هنری وارد نوعی

سیرِ واپسرونده می شویم و دیر یا زود به جایی یا لحظه ای می رسیم که شاعر یا نویسنده نمی داند چه شعری خواهد گفت یا چه چیزی خواهد نوشت. در مورد مترجم هم قضیه از همین قرار است، چون مترجم باید اثر ترجمه شدنی را از نو بنویسد، و در هر قدمی باید تصمیم بگیرد که چه گونه بنویسد. به این دلیل شخص مترجم اهمیت پیدا می کند، چون تصمیم هر شخصی با شخص دیگر فرق خواهد داشت. از این مقدمه نتایج زیادی می توان گرفت. یک نتیجه مهم به نظر من این است که هر ترجمه ای به یک معنی اثر شخص مترجم است و اثر شخصیت او را در سر تا پای آن می توان خواند، و چون هیچ شخصیتی مکرر نیست، پس سر تا پای آن می توان خواند، و چون هیچ شخصیتی مکرر نیست، پس هیچ ترجمه ای هم به معنای حقیقی کلمه مکرر نمی شود.

آما حالا نکتهٔ دیگری به نظرم می رسد و می خواهم گفتهٔ چند لحظه پیش خودم را به یک معنی نقض بکنم. مرا گاهی متهم به تنافض گویی می کنند، گمان می کنم این هم یکی از همان موارد است؛ ولی وقتی دایرهٔ بحث را توسعه بدهیم ناچار این وضع پیش می آید. حالا منظورم این است که مترجم ممکن است در روند همان در گیری با متن اصلی به این نتیجه برسد که آن کیفیتی که در زبان اصلی می بیند به در دش نمی خورد و باید آن را کم یا بیش یا به طور کلی کنار بگذارد و کیفیت دیگری از خودش در بیاورد، یا حتی به تصور ساخته و پرداخته ای که گفتم رجوع خودش در بیاورد، یا حتی به تصور ساخته و پرداخته ای که گفتم رجوع کند. به نظر من هیچ کدام از این کارها را اصولاً یا اساساً نمی شود ممنوع اعلام کرد.

حریری: می بخشید آقای دریابندری، شما خودتان چند لحظه پیش فرمودید که مترجم نباید به سراغ تصور پیش ساختهٔ خودش برود، این ممنوع کردن نیست؟

دریابندری: چرا، البته هست، چون برای کسی که بخواهد کیفیتِ زبانش را در روند درگیری با متن اصلی به دست بیاورد به نظر من رفتن

به سراغ زبان پیش ساخته راهی است که به ترکستان می رود. اما اگر کسی نخواهد این کار را بکند، یا به عبارت بهتر اگر کسی بخواهد به ترکستان برود، کیست که بتواند او را منع کند؟ چه بسا در ترکستان سوغاتهای خوبی هم پیدا بشود. در یک کلام، به نظر من در فعالیت ادبی هیچ نوع منعی وجود ندارد. مهم نتیجهٔ کار است. اگر ما نتیجهٔ کاری را بیسندیم، اختلاف مبدل می شود به دعوا بر سر اسمی که باید روی نوع این فعالیت بگذاریم. شما ممکن است اعتراض کنید که این کاری که فلانی کرده اصلاً ترجمه نیست، اقتباس است، یا ترجمهٔ آزاد است، یا چه می دانم چیست. اگر خود کار قابل دفاع باشد، این هیچ اشکالی ندارد. دواقع هم وقتی خود کار قابل دفاع است این جور اعتراضها یا اصلاً مطرح نمی شود یا اگر هم بشود کسی گوشش بدهکار نیست. لازم نیست جای دوری برویم، شما کتاب چنین کنند بزرگان را خوانده اید؟

حریری: بله.

دریابدری: خوب، نحوهٔ ترجمهٔ این کتاب درست برخلاف آن قاعدهای است که من داشتم در مورد درآوردن کیفیت زبان متن اصلی توصیه می کردم، چون به این نتیجه رسیدم که آن کیفیت به درد ترجمهٔ فارسی این کار نمی خورد. به عبارت دیگر، من در ترجمهٔ این کتاب راهِ ترکستان را در پیش گرفتم و این را در مقدمهٔ کتاب هم صراحتاً اعلام کردم. ولی تا آنجا که می دانم هیچ کس اعتراضی نکرده است.

# حریری: دلیلش این است که هیچ کس آن حرف را باور نکرده.

دریابندری: بله، ولی چرا هیچ کس باور نکرده؟ به نظر خود من علتش این است که خواننده می بیند که مترجم از سفر ترکستان دست خالی برنگشته، یک چیزی با خودش آورده که پر بدک هم نیست. بنابرین با

خودش میگوید من چه کار دارم به این که این کتاب ترجمه هست یا نیست، یا چه گونه ترجمهای است؛ برای من نویسنده همان مترجم است. ولی کسی که این کتاب را نیسندد هزار جور ایراد می تواند از آن بگیرد. یکی از دوستان من که چند سال پیش در کانادا زندگی می کرد می گفت آنجا با یک سرهنگ سابق ایرانی آشنا شده و این کتاب را به او داده که بخواند. جناب سرهنگ چند روز بعد کتاب را برمی گرداند، می گوید فصل اسکندرش را خوانده و دیده در آن فصل دربارهٔ ارتش شاهنشاهی فصل اسکندرش را خوانده و دیده در آن فصل دربارهٔ ارتش شاهنشاهی هخامنشی مطالب نادرستی نوشته شده، بعد هم دیده که مترجم خودش در مقدمه اعتراف کرده که اصول و مبانی ترجمه را زیر پا گذاشته، پس به این نتیجه رسیده که وقتش را نباید صرف خواندن این جور چرت و پرتها بکند. حالا اگر این جناب سرهنگ دستی به قلم داشت می توانست بردارد مقالهٔ مبسوطی در دفاع از ارتش هخامنشی و در اعتراض به بلبشوی ترجمه در این مملکت بنویسد، ولی ظاهراً چنین میتی نداشته و این است که کتاب مورد بحث از دست آن جناب سرهنگ جان به در برده است.

حریری: البته من گمان نمی کنم آن جناب سرهنگ می نوانست خطری برای آن کتاب ایجاد کند، ولی اجازه بدهید در این فرصت سؤالی را که برای خیلی ها پیش آمده مطرح کنم. داستان این کتاب چنین کنند بزرگان چیست؟ آیا نویسنده ای به اسم ریل کاپی وجود دارد، یا این کتاب نوشتهٔ خود شماست؟ چون بسیاری از خوانندگان این طور خیال می کنند.

دریابندری: من چند بار این سؤال را جواب دادهام آقای حریری، ولی هیچ کس گوش نمی کند. داستان این کتاب دقیقاً همان است که من در مقدمهاش نوشتهام و تکرارش لزومی ندارد. خیلی ها این را از من می پرسند، من هم چارهای ندارم جز این که همین جواب را تکرار کنم، ولی این جواب ظاهراً قانع کننده نیست، چون اگر بود خواندن همان

مقدمه کافی بود. ولی من هم چیز دیگری ندارم که اضافه کنم. این است که سؤال کننده معمولاً لبخند معنی داری میزند، به این معنی که خوب، بالاخره جواب ما را ندادی. من هم یاد گرفته ام لبخند معنی دارتری بزنم، به این معنی که بین خودمان بماند، همان خیالی که پیش خودت کرده ای درست است. طرف به این ترتیب قانع می شود. امیدوارم شما هم قانع شده باشید.

حریری: بله من هم قانع شدم، خیلی متشکر. خوب آقای دریابندری، حالا برای این که بحث ترجمه را تمام کنیم می توانم از شما خواهش کنم که سه چهارتا اثر را که به زبان قارسی ترجمه شده و شما می پسندید اسم ببرید؟

دریآبندری: من میخواهم خواهش کنم که شما مرا از این سؤال معاف کنید.

حريري: چوا؟

دریابندری: برای این که جواب من از لحاظ تاریخ فعالیت ترجمه در این محیط خیلی بامعنی نخواهد بود؛ چون راستش این است که من در سالهای اخیر ترجمهٔ فارسی خیلی کم خواندهام، و حال آن که در این سالها بازار ترجمه خیلی گرم بوده و مترجمهای زیادی به میدان آمدهاند و میان اینها مترجم خوب هم پیدا می شود، اگرچه این طور که پیداست مترجمهای بد هم به هیچ وجه کوتاهی نکر دهاند. دربارهٔ کارهای خوبی که در سالهای پیش تر صورت گرفته و من هم خواندهام در بحثهای دیگر نظر م را گفتهام، تکرارش لطفی ندارد.

حریری: آفای دریابندری، آخرین سؤال من در بارهٔ مسئلهٔ ترجمه مربوط

به انجمن ترجمه است. من به یاد دارم که یکی دو جا پیشنهاد تشکیل انجمنِ ترجمه مطرح شده و شما همیشه با این فکر مخالفت کردهاید. من میخواهم بدانم شما چرا با این فکر مخالفید.

دریابندری: اگر منظور از انجمن ترجمه این باشد که مترجمان ما دور هم بنشینند و رابطهای میان خودشان برقرار کنند و به مطالب مورد علاقهٔ خودشان بیر دازند و به مسائل و مشکلات همدیگر بر سند، خیال نمیکنم هیچکس با این فکر مخالف باشد. من هم نیستم. در آن مواردی كه فرموديد من مخالفت كردهام قضيه به اين شكل مطرح نشده. يكى دو جااین پیشنهاد مطرح شده که چون در حال حاضر هیچ قرار و قاعدهای بركار ترجمه حاكم نيست و هركس دلش خواست مي تواند هركتابي را ترجمه کند و اگر توانست چاپ هم بکند، پس بهتر است ترتیبی داده شود که یک سازمانی بر امر ترجمه نظارت داشته باشد. حالا اسم این سازمان یا اداره را ممکن است بگذارند انجمن ترجمه یا جمعیت یا كانون مترجمان، فرقى نمى كند؛ اصل مطلب اين است كه اختيار كار را از «افراد متفرقه» سلب كنيم و بدهيم به دست يك دستگاه ادارى، كه ممكن است گردانندگانش عدهای از خود مترجمان باشند، یا دولت هم دستی در آن داشته باشد. من با این کار مخالفم. دلایلش را هم قبلاً گفتهام. خلاصهاش این است که «نظارت» این انجمن یا هرچه هست در عمل به این صورت در خواهد آمد که «صلاحیت» مترجم هر کتابی اول باید به تصویب مقامات آن دستگاه برسد. آن مقامات هم مثل همهٔ ادارات از مترجم یا داوطلب ترجمه مدارک تحصیلی و نمونهٔ کار خواهند خواست، و اگر قضیه شکل دولتی پیدا کند لابد عدم سوءِ پیشینه و صلاحیتِ اخلاقی و این جور چیزها هم اضافه می شود. هیچ کدام این ها با کار آفرینشی جور درنمی آید؛ خیال هم نمیکنم عدهٔ زیادی از مترجمها بخواهند یا بتوانند از این صافی بگذرند. حساب خود من که به کلی پاک است، چون نه مدرک تحصیلی دارم و نه عدم سوءِ پیشینه، در

امتحان صلاحیت اخلاقی هم به احتمال قوی مردود می شوم. یک وقت من برای گرفتن گواهی نامهٔ رانندگی رفتم ورقهٔ عدم سوءِ پیشینه بگیرم، یک ورقهای به من دادند که تویش نوشته بود شخص نامبر ده که بنده باشم به جز اقدام برعلیه سلطنت مشروطه و خیانت به کشور و تحریک اشرار و تسلیح عشایر و تبلیغ مرام اشتراکی سوء پیشینهای ندارد. خوش بختانه ادارهٔ راهنمایی و رانندگی پیش از انقلاب گویا ادارهٔ خیلی میهن پرستی نبود، وگرنه چهطور ممکن بود به یک همچو آدمی گواهی رانندگی بدهد؟ ولی اگر قرار بود من برای ترجمهٔ یک کتاب فلسفی یا یک رمان به انجمن یا سازمان نظارت بر ترجمه مراجعه می کردم خیلی بعید می دانم که مقامات صالحه از این جرایم چشم پوشی می کردند. حالا البته مسئله مربوط به شخص من نیست؛ مسئله این است که اگر ترجمه همان طور که در آن جلسهٔ قبل صحبت کردیم نوعی آفرینش باشد، روشن است که این کار با این ترتیبات جور درنمی آید. مثل این است که بگوییم هرکس بخواهد رمان بنویسد یا شعر بگوید یا آواز بخواند اول باید برود صلاحیت خودش را برای این کار احراز کند و جواز این کار را بگیرد. واقعیت این است که این جور كارهارا معمولاً اشخاص «بيصلاحيت» شروع ميكنند. از ميان اين اشخاص عدهٔ زیادی وسط راه زه میزنند، «صلاحیت» چند نفر هم در عمل «احراز» می شود. هر سال عده ای از نسل جوان و به ثمر رسیده بخت خودشان را در این زمینه آزمایش میکنند، بعضی از آنها هم موفق مىشوند ....

حریری: منظور شما از «موفق می شوند» چیست؟ اگر منظورتان این است که میان خوانندگان جایی برای خودشان باز می کنند، این ها لزوماً مترجمان خوب نیستند. بهترین مترجمان ایران آثارشان یک صدم کتابهای مرحوم ذبیح الله منصوری فروش ندارد. اگر به نظر شما توفیق مترجم اقبال خوانندگان است این مسئله را جه گونه توجیه می کنید؟

دریابندری: توجیه این مسئله به نظر من به این صورت است که فکر می کنم این مسئله زیاد احتیاج به توجیه ندارد.

حریری: یعنی چه؟

دریابندری: یعنی این که مرحوم ذبیحالله منصوری در ادبیات معاصر ما پدیدهٔ خیلی خاصی بود. این آدم را نمی شود پایهٔ این بحث قرار داد.

حریری: چوا۹

حریابندری: برای این که مرحوم منصوری درواقع مترجم نبود، نوعی نویسنده بود که از اول بنا را بر این گذاشته بود که خودش را مترجم معرفی کند. درواقع از همان اول کار منصوری مترجم خیلی آزادی بود که گاهی هم روی کارهایش مینوشت «ترجمه و اقتباس ذبیحالله منصوری». بعد رفته رفته دامنهٔ آزادی این مترجم هی فراخ تر و فراخ تر شد. در سالهای آخر عمر، این آدم در واقع مؤلف یک سلسله کتابهای تاریخی و شرح احوال رجال و این جور چیزها بود که برحسب عادت اسم خودش را مترجم میگذاشت. شاید به این علت که خیال میکرد اگر بنویسد مؤلف فروشش صدمه میخورد. چه بسا درست هم خیال میکرد اگر میکرد. بعد از فوت منصوری یکی از نویسندگان مقالهٔ جالبی نوشت و نشان داد که مثلاً کتابی که این آدم به عنوان زندگی نامهٔ استالین اثر آیزاک دویچر منتشر کرده تخیّل محض است و ربطی به کار دویچر ندارد.

حریری: آقای دریابندری، مرحوم منصوری خودش را به عنوان مترجم معرفی میکرد و روی همین کتاب دویچر هم نوشته است به قلم دویچر ترجمهٔ دبیحالله منصوری. بتابرین ما هم ناچاریم به عنوان مترجم دربارهٔ او صحبت کنیم.

دریابندری: نه، به نظر من ناچار نیستیم.

### <del>حریری:</del> جهطور؟

دریآبندری: به نظر من واقعیت قضیه مهم تر است از کلماتی که روی کتاب چاپ می شود. واقعیت این است که یک آدمی یک کتابی نوشته است به اسم تزار سرخ، که حتی اسمش هم با اسم کتاب دویچر فرق دارد. به کیفیت و مضامین این کتاب هم کاری نداریم. در واقع این کتاب را من نخوانده ام و نمی توانم هم کاری داشته باشم. کسانی که خوانده اند می گویند سراپا خیالی است و پایه ای در واقعیت ندارد. مثلاً نمی دانم می دانید یا نه، استالین در جوانی یک اسم مستعار دیگر هم داشته، یعنی می دانید یا نه، استالین در جوانی یک اسم مستعار دیگر هم داشته، یعنی خندی به اسم «کوبو» فعالیت می کرده و تا آخر عمرش هم همکاران چندی به اسم کوبو صدا می کرده اند. منصوری چون کتاب دویچر را گاهی ورق می زده اسم کوبو به چشمش می خورد و او را هم در ردیف همکاران استالین در می آورد. بعداً هم کوبو در جبههٔ مخالفان استالین قرار می گیرد و مثل خیلی های دیگر اعدام می شود. من خودم آن تألیف مرحوم منصوری را نخوانده ام، این را از دیگران شنیده ام.

## حریری: خوب حالا اسم یک همچو کتابی را می شود گذاشت ترجمه؟

دریابندری: نخیر، خود آن مرحوم هم بیخود گذاشته و ما نباید گولِ حرف او را بخوریم، مطلب من این است که این کتاب درواقع یک ترجمهٔ بد نیست که ما بگوییم ملاحظه کنید این ترجمهٔ بد چهقدر خواننده داشته، این یک نوشته است. دربارهٔ بد و خوبش هم فعلاً بحث نمی کنیم، ممکن است من و شما نیسندیم ولی خیلی ها بیسندند، چنان که گویا درواقع هم پسندیده اند. خواننده با واقعیت امر سر و کار دارد، نه با آن دو کلمه ای که روی جلد کتاب چاپ شده، و اما جلب نظر آن هزاران

خواننده ای که فرمودید آثار ذبیح الله منصوری را می خرند و می خوانند کار هرکسی نیست. این قریحهٔ خاصی می خواهد، که در عصر ما فقط توی کله یا سینهٔ آدم گوشه گیر و بی ادعایی به اسم ذبیح الله منصوری پیدا می شد.

حریری: من میخواهم در پایان این بحث داوری شخص شما را دربارهٔ صاحب این قریحه بشنوم.

دریابندری: داوری من کاملاً مثبت است.

حريرى: شما آثار اين آدم را خوانده ايد؟

دریابندری: خیلی کم. نه، در واقع باید بگویم نخواندهام.

حریری: پس چهطور به این داوری مثبت رسیده اید؟

حریابندری: ببینید آقای حریری، در تمام این پنجاه و چند سال اخیر عمر من، یعنی بعد از آن که نسل من به سن کتاب خواندن رسید، شخصی به اسم ذبیحالله منصوری در صحنهٔ کتاب و نشر اگر نخواهیم بگوییم ادبیات حضور داشت. یکی از اولین رمانهای پلیسی که من خواندم به اسم گاوصندوق مرگ کار این آدم بود. بعدها ما برای خودمان صاحب سلیقهٔ دیگری شدیم و شروع کردیم به مسخره کردن ذبیحالله منصوری به عنوان مترجمی که هیچ اصل و قاعدهای را رعایت نمی کند. می گویند یکی از حضرات مترجمان در ترجمهٔ یک بند از یک رمان درمانده و ناچار شده همین جوری یک چیزی سر هم کند، آن وقت زیرش نوشته ناچار شده همین جوری یک چیزی سر هم کند، آن وقت زیرش نوشته کارهای منصوری را برداشتم بخوانم. کتابی بود مربوط به سرگذشت

یوسف و زلیخا. من فقط مقداری از این کتاب را خواندم و دیدم در ترازِ بسیار نازلی است، چه از لحاظ زبان و بیان و چه از لحاظ مضمون، یا همان تخیلی که در تألیف کتاب به کار رفته. ولی این کتاب، یعنی آن صفحاتی از این گتاب که من خواندم، به من کمک کرد که پدیدهٔ موسوم به ذبیحالله منصوری را تاحدی بشناسم. منصوری در واقع تهیه کنندهٔ موادِ خواندنی آسان و روان و نازل برای قشر وسیعی از خوانندگان فارسی زبان بود. این قشر ظاهراً بیشتر از مردم مسن تشکیل می شد: کارمندانِ بازنشسته، بیوه زنهای بی کار، و مانند اینها. گویا بازار کارهای منصوری بعد از انقلاب گرم تر شده بود؛ علتش هم این بود که خوانندگانِ باورقی های مجلات هفتگی، که خوراک شان قطع شده بود، به بازار او اضافه شدند. بعد هم بیشتر این خوانندگان مُردند و بازار فروکش کرد.

درهرحال، منصوری سالها بدون وقفه زحمت کشید و خوراکِ خوانندگان خودش را فراهم کرد، رسم و عادت کتاب خواندن را در خیلی از خانواده ها زنده نگهداشت، بلکه هم توسعه داد. کتابهای منصوری را معمولاً پدر بزرگ و مادر بزرگ خانواده به خانه می آور دند. منصوری را معمولاً پدر بزرگ و مادر بزرگ خانواده به خانه می آور دند، شاید ولی بالاخره نوهها و نتیجهها هم لای آن کتابها را باز می کردند، شاید اولین لذت مطالعه را از این کتابها دریافت می کردند. بعد هم مثل ما با انواع دیگر کتاب و ادبیات آشنا می شدند و یکی از اولین کارهای شان این بود که بنشینند و ذبیح الله منصوری بیچاره را مسخره کنند. خود ما هم وقتی دور هم می نشینیم یکی از تفریحات مان این است که برای همدیگر نقل کنیم که چه طور در ترجمهٔ ذبیح الله منصوری کوبو به دستِ استالین اعدام می شود. ولی من فکر می کنم بعد از این حرفها باید این را هم اضافه کنیم که چند نسل از مردم کتاب خوان این مملکت به این را هم اضافه کنیم که چند نسل از مردم کتاب خوان این مملکت به این آدم زحمت کش و گوشه گیر سخت مدیون اند، چه از بابت ساعتهای زیادی که با نوشتههای او سرگرم شده اند و چه از بابت ساعتهای از برکت زحمات او به دست آورده اند.

اما این بحث برای آن پیش آمد که من گفتم ترجمهٔ بد عمری نمی کند

وشما ترجمههای ذبیح الله منصوری را مثال زدید. من همچنان بر عقیدهٔ خودم باقی هستم. کارهای منصوری از مقولهٔ دیگری است؛ نوعی ادبیات نازل است و بازار خاص خودش را دارد. به احتمال قوی با رفتنِ نسلی که خریدار این کالای پر رونق است این بازار هم از رونق می افتد؛ و گویا همین الان تاحدی افتاده است. ولی من ترجمهٔ بدی سراغ ندارم که بازار وسیعی پیدا کرده باشد، یا عمر درازی کرده باشد. چند وقت پیش یک جملهٔ جالب از قول دبلیو. اچ. اودن شاعر معروف انگلیسی یک جایی دیدم که این مطلب را قشنگ بیان می کند. اودن می گوید «بعضی کتابها به ناحق فراموش می شوند، ولی هیچ کتابی به ناحق در خاطرها نمی ماند.»

حریری: با این حال من فکر میکنم شما نسبت به تشخیص خوانندگان زیادی خوش بین هستید. شما در گذشته در یکی از گفت و شنودهای تان فرموده بودید که خوانندهٔ ایرانی صاحب سلیقه تر از خوانندهٔ امریکایی است، چون آنها آشغال زیاد می خوانند.

دریابندری: بله، من یک همچو چیزی گفتهام.

حریری: من فکر میکنم این حرف مبالغه آمیز است. شما چهطور به این نتیجه رسیده اید؟

دریابندری: من به هیچ وجه قصد ندارم دربارهٔ صفات خوانندگانِ ایرانی و امریکایی مبالغه گویی کنم. در آن گفت و گو قصد من اشاره به یک کیفیت یا امتیاز خاص بازار کتاب در ایران بود. در کشور ما تا همین اواخر سواد مهارت خاصی بوده است در انحصار قشر نازکی از جامعه که به آنها «میرزا» می گفتند. میرزا گویا همان امیرزاده یا «پرنس» فرنگی هاست. این خودش نشان می دهد که مهارت خواندن و نوشتن،

يعنى سواد، امتياز خاص بالاترين قشر جامعة ما بوده است. يا دست كم لقب این قشر را به اهل سواد می داده اند. تازه از میان اهل سواد هم هركسي اهل مطالعه نمي شود. اين سجيهٔ خاص افراد برگزيدهٔ آن قشر بالای جامعهٔ ما بوده است. حالا هم که سواد این قدر دامنه پیدا کرده باز آدم کتاب خوان در میان ما زیاد نیست. این را تیراژ کتابهای ما به ما میگوید. در یک جامعهٔ شصت میلیونی تیراژ پنج شش هزار که اخیراً هم از برکت تورم به دو سه هزار افت کرده خیلی اسباب شرمندگی است. ملاحظه می کنید، صحبت مبالغه نیست؛ بازار کتاب در کشور ما از لحاظ حجم حقیقتاً اسباب شرمندگی است. در اروپا و امریکا این بازار از همین لحاظ بسیار وسیعتر است و بهاصطلاح بسیار ناهنجاری که اخیراً می بینم توی دهنها افتاده بسیار «رشک انگیز» است. اما همین محدودیت بازار درکشور ماکه خیلی هم اشک انگیز است امتیاز خاصی به این بازار داده. این امتیاز برگزیده بودن یا به اصطلاح «اِلیتیست» بودن این بازار است. ما هنوز از آن نوع خوانندهای که روزی یک رمان پلیسی توی مترو می خواند نداریم، چون خود مترویش را هم نداریم، و طبعاً آن نوع مواد خواندنی را هم نداریم. مترو را ظاهراً به زودی خواهیم داشت؛ لابد مسافر رمان خوانش را هم ديريا زود پيدا ميكنيم. آن روز لابد نویسندگان و مترجمانی هم پیدا میشوند که خوراک اینها را فراهم کنند. ولی فعلاً بازار کتاب ما برگزیده است و این امتیاز را نسبت به بازار کتاب در اروپا و امریکا دارد که تعداد کتابهای جدیاش به نسبت خیلی بیشتر است. این امتیاز از زاویهٔ دیگر که به قضیه نگاه کنیم نتیجهٔ همان محدودیت شرم آوری است که گفتیم. بنابرین صحبت مبالغه نیست، آفای حریری، صحبت این است که قضایا غالباً بیش از یک وجه دارند.

حريرى: بله، البته.

دریابندری: منتها ما مردم غالباً عادت داریم که فقط یک وجه قضیه را در

نظر بگیریم. در نتیجه وقتی یک کسی یک مطلبی میگوید غالباً خیال میکنیم او هم فقط یک وجه را در نظر دارد، و حال آن که ممکن است آن آدم جهات مختلفی را در نظر داشته باشد. وقتی شخصی مثلاً به کتابی یا نویسنده ای ایراد میگیرد برای بسیاری از ما بسیار مشکل است تصور کنیم آن شخص ممکن است از جهت دیگر به آن کتاب یا نویسنده خیلی هم علاقه داشته باشد.

حریری: خوب به همین دلیل است که از قدیم گفته اند عیب و هنر را باید با هم گفت: عیب او جمله بگفتی هنرش نیز بگو!

دریابندری: ولی گاهی این کار هم مشکل را حل نمیکند....

حریری: چرا؟ چه طور؟

دربابندری: گاهی آن یک وجه مورد نظر چنان مطلق می شود که اگر شما وجه دیگری در مقابلش بگذارید ناچار حمل بر تناقض گویی می شود. من یک وقت در یک جایبی گفتم که نثر فارسی صادق هدایت معیوب است، ولی بعد اضافه کردم که نثر او درعین حال گویا و زنده است. یک بابایبی که گویا معلم ادبیات هم بود به من نوشت چرا به هدایت توهین می کنی که بعد ناچار بشوی برای رفع و رجوعش حرف خودت را نقض کنی.

حریری: آقای دریابندری، شما الان به مسئلهٔ خیلی مهمی اشاره کردید که من میخواستم دربارهٔ آن مفصلاً با شما صحبت کنم. اجازه بدهید این صحبت را بگذاریم برای یکی از جلسه های بعد.

دریابندری: مانعی ندارد.

حریری: آقای دریابندری، پرسشهای من دربارهٔ ترجمه تمام شد، ولی پیش از آن که به مسائل دیگر برسیم میخواهم با اجازهٔ شما چند پرسش هم دربارهٔ مسئلهٔ ویرایش یا «ادبتینگ» مطرح کنم، که البته با موضوع ترجمه هم بی ارتباط نیست.

دریابندری: پس درواقع هنوز از موضوع ترجمه فارغ نشده ایم. ولی به هرحال خواهش می کنم بفرمایید.

حریری: همان طور که می دانید بسیاری از مترجمان مایل نیستند کارشان را به دست ادیتور بدهند، بسیاری از ناشران هم ویرایش را یک خرج زاید و نشریفاتی می دانند. شما چون یکی از بنیان گذاران رسم ویرایش در این کشور بوده اید، من از شما می خواهم این مسئله را برای ما روشن کنید. اصولاً ویرایش یعنی چه و ویراستار چه کاره است؟

دریابندری: اجازه بدهید اول یک داستانی در این باره برای شما نقل کنم، شاید روشن کننده باشد.

## حريري: خواهش ميكئم.

دریآبندری: چند وقت پیش یک جلسهای برای تأسیس انجمن یا نمی دانم جمعیت ویراستاران ایران در کتاب فروشی «کتاب سرا» تشکیل می شد، مرا هم دعوت کرده بودند. وقتی داشتم برمی گشتم یک تاکسی خبر کردم که مرا به خانه برساند. راننده که ظاهراً اهل محل بود و با کتاب سرا آشنایی داشت از من پرسید که آقا، اینجا امروز چه خبر بود، خیلی آدم جمع شده بود. گفتم خبر مهمی نبود، ویراستارها بودند، می خواستند یک سازمانی برای خودشان تشکیل بدهند. گفت فرمودید

چیها بودند؟ گفتم ویراستارها. گفت که یعنی چهکاره باشند؟ گفتم کارهای نیستند، کتابها را درست و راست میکنند. گفت مگر کتاب را نویسنده نمی نویسد؟ گفتم چرا، ولی بعد که کتاب نوشته یا ترجمه شد اینها هم یک دستی توش میبرند. گفت پس مقام اینهایی که مى فرماييد از نويسنده بالاتر است؟ گفتم شايد بعضى هاشان اين جور خیال میکنند؛ ولی نه، گمان نمیکنم. گفت پس به چه حقی توی کار بالاتر از خودشان دست مىبرند؟ خود نويسنده ها چه مىگويند؟ گفتم گاهی اعتراض میکنند، ولی اینها گوش نمیکنند. راننده عصبانی شد، گفت یعنی چه، جرا توی این مملکت نویسندهها باید این قدر حرف زور بشنوند؟ گفتم صحبت نویسنده زیاد مطرح نیست، اینها سرو کارشان بیشتر با مترجم هاست. گفت چه فرقی می کند، آقا؟ مترجم هم بندهٔ خداست؛ اینها به نویسندهها و مترجمها زور میگویند، حالا میخواهند برای خودشان سازمان هم تشکیل بدهند؟ گفتم بگذار تشكيل بدهند، طورى نمي شود. گفت نه آقا، جلو زور را بايد همين جا گرفت. اینها اگر سازمانشان را تشکیل دادند فردا برای این مملکت نویسنده و مترجم باقی نمیگذارند. بعد یکهو جلو خودش را گرفت، گفت می بخشید آقا، خود شما که جزو این جماعت نیستید؟ گفتم نه، یک وقت بودم، ولى در همان ايام جواني دست از اين كار كشيدم. گفت خوب، در جوانی خیلی اشتباهات ممکن است از آدم سربزند؛ مهم این است که آدم به موقع به اشتباه خودش پی ببرد....

متأسفانه فاصلهٔ کتابسرا تا خانهٔ ما آنقدر نیست که در راه بشود از صنف ویراستار چنان که باید و شاید دفاع کرد؛ این بود که بحث ما به همین جا ختم شد. بعد پیش خودم گفتم حیف که این داستان موقع رفتن به جلسه پیش نیامد که من بتوانم خلاصهٔ گفت و گویم را با آن رانندهٔ تاکسی برای ویراستارها نقل کنم و به آنها تذکر بدهم که در جامعه به قول خود حضرات از محبوبیت و احترام «خاص برخوردار نیستند»؛ ولی بعد دیدم خوشبختانه این طور نیست.

### حريرى: چەطور؟

دریابندری: چون چندی بعد داستان دیگری پیش آمد. در یک روزِ زمستانی با یکی از دوستانم رفته بودم شمشک برای اسکی. بعد از ظهر که با مینی بوس برمی گشتیم جوان مسلحی جلو ماشین را گرفت و آمد بالا که ببیند یک وقت آدم بدی سوار نشده باشد. ظاهراً قیافهٔ دوست من نظرش را گرفت؛ پرسید اسم شما چیست؟ گفت فلان. جوان قانع شد و قانع نشد؛ گفت شغل تان چیست؟ گفت ویراستار. جوان فوراً قانع شد و با احترام گفت بسیار خوب، بفر مایید.

حریری: بسیار خوب آفای دریابتدری، من هم قانع شدم. ولی واقعاً کار ویرایش یعنی چه؟ روابط ویراستار با نویسنده و مترجم چهگونه است، و چهگونه باید باشد؟ ویراستار تا چه اندازه حق دارد در کار نویسنده و مترجم دست ببرد؟

دریابندری: آقای حریری، راستش این است که در میان ما تعریف جامع و مانعی از ویراستار رایج نیست. رسم ویرایش را در صنعت نشر مثل خیلی چیزهای دیگر ما از خارج گرفته ایم. سابق بر این ناشر نسخه نوشته یا ترجمه را به همان صورتی که از دست مترجم یا نویسنده می گرفت به چاپخانه می برد. نمونه های چاپخانه هم در همان چاپخانه غلط گیری می شد. رسم الخط غالباً تابع سلیقهٔ حروف چین بود. مثلاً بسیار اتفاق می افتاد که نویسنده می نوشت «این است که» ولی حروف چین می چید «اینستکه»، و به همین صورت هم چاپ می شد. کسی هم اعتراضی نمی کرد. اصولاً درآمد کار چاپ و نشر در حدی نبود که کسی به فکر این مطالب بیفتد. بعد مؤسساتی به وجود آمدند که مقدورات مالی شان اجازه می داد به این جزئیات هم بپردازند، مثل مقدورات دانشگاه و بعد بنگاه ترجمه و نشر کتاب، و بعد هم مؤسسهٔ انتشارات دانشگاه و بعد بنگاه ترجمه و نشر کتاب، و بعد هم مؤسسهٔ

انتشارات فرانکلین، جایی که خود من کار میکردم. اولین ادیتورها یا ویراستارها در انتشارات دانشگاه تهران و بنگاه ترجمه و نشر کتاب پیدا شدند؛ بنابرین من برخلاف فرمایش شما نمی توانم بگویم که جزو بنیان گذاران رسم ویرایش در صنعت نشر ایران هستم. آنچه می توانم بگویم این است که به نوبت خودم قدمهایی در این راه برداشته ام.

حریری: آنچه من میخواهم بدانم این است که شما و دیگران که در این راه پیشقدم بوده اید چهگونه این رسم راه پیشقدم بوده اید چهگونه این رسم را در عمل جاری کردید.

دریابندری: دیگران را نمی دانم، ولی خود من این کار را هم مثل سایر كارها بيشتر از طريق آزمايش و خطا يادگرفتم. مثلاً يك وقت سي چهل عنوان کتاب ساده و نسبتاً کوچک در زمینهٔ تاریخ ترجمه میکردیم که بعداً اسم مجموعه شان را گذاشتیم «گردونهٔ تاریخ» و کارش هم تا حدى گرفت. اين كتابها را من به سي چهل تا مترجم دادم كه ترجمه كنند؛ اين عده غالباً جوان بودند، دو سه نفر آدم سالخورده هم ميانشان بودند. واضح است که کار این مترجمها با هم تفاوت می کرد: از رسمالخط گرفته تا عبارت بندی و ضبط نامها و چیزهای دیگر. اما چون همهٔ کتابها باید در زیر یک عنوان کلی در می آمدند، طبعاً باید نوعی هماهنگی و یک دستی در آنها رعایت می شد، بگذریم از این که در عمل دیدیم بسیاری از ترجمه ها پراز غلط است، چه به این دلیل که مترجم زورش نرسیده بود و چه این که دقت و حوصلهٔ کافی به خرج نداده بود. نتیجهاش این بود که باید این ترجمههای متفاوت و گاهی مغلوط و آشفته را میدادیم به دست اشخاص دیگری که غلطها را بگیرند و نوعی هماهنگی و نظم در آنها برقرار کنند. حالا بگذریم از این که خود این آدمها هم از بسیاری جهات با هم متفاوت بودند و ما هرگز نتوانستیم آن یک دستی و نظمی را که آرزو میکردیم در مجموعهٔ

«گردونهٔ تاریخ» به وجود بیاوریم؛ ولی به هرحال این یکی از اولین گامهایی بود که در راه به وجود آوردن این حرفهٔ کذایی ویراستاری برداشته شد. البته آن موقع هنوز کلمهٔ «ویرایش» و «ویراستار» جاری نشده بود؛ ویراستارها خیال میکردند کارشان «ادیت کردن» است و خودشان هم چیزی بیش از «ادیتور» نیستند. آن ویراستاری که به ناحق در کار نویسنده دست می برد و آن طور مورد اعتراض رانندگان تاکسی قرار می گیرد بعداً به وجود آمد....

در این وسط، یعنی در جریان مبدل شدن «ادیتور» به «ویراستار»، یک نکته فوت شده است؛ من خیال میکنم مقداری از مشکل ما، مشکلی که شما اشاره کردید، مربوط به همین نکته است.

## حریری: منظورتان چیست؟

دریابندری: ببینید آقای حریری، در صنعت نشر اروپا و امریکا، که در راه و رسم ویرایش سرمشق ما قرار گرفته، «ادیتور» دو مرتبه مشخص دارد، بلکه هم سه مرتبه، اجازه بدهید این مرتبهٔ سوم را که به نظر من خیلی اهمیت دارد اول توضیح بدهم، بعد برگردیم سراین مشکل شما.

## حريري: خواهش ميكنم.

دریابندری: این ادیتور مرتبهٔ سوم ـ یا مرتبهٔ اول، اگر از این سر نگاه کنیم ـ کسی است که کتاب را به نویسنده یا مترجم سفارش می دهد، یا اثری را که نویسنده ای یا مترجمی برای نشر عرضه می کند می پذیرد یا رد می کند. وقتی که می پذیرد شرطهایی قید می کند ـ یعنی مثلاً می گوید نویسنده باید فلان مطلب را از کتاب حذف کند یا به کتاب اضافه کند، یا مترجم باید در ترجمه اش فلان اصلاحات و تغییرات را انجام بدهد تا کار از لحاظ ناشر قابل قبول باشد. اصولاً سفارش ترجمه را معمولاً

همین ادیتور به مترجم می دهد. این ادیتور درواقع در حکم چشم و هوش ناشر است، چون اوست که می گوید چه کتابی باید برای نشر قبول بشود و به چه صورتی در بیاید. به این ترتیب این ادیتور یا ویراستار مورد بحث باید گفت در جریان آفرینش اثر دخالت دارد، حالاخواه این اثر رمان باشد، خواه کتاب علمی یا تاریخی مثلاً، خواه ترجمهای از یکی از اینها. می توان گفت کتاب هر کدام از اینها باشد یک فراوردهٔ کار انسانی است، و مانند هر فراوردهٔ دیگری وقتی به صورت حرفهای فراهم یا تولید می شود مراحل معینی را باید طی کند تا به صورت نهاییاش در بیاید. در تولید اثر هنری یا علمی یک مرحلهٔ بسیار مهم همین بررسی یک آدم صاحب نظر یا صاحب بصیرت است که بتواند به نویسنده بگویدکتابت چیزی کم دارد، مثلاً، یا چیزی زیاد دارد، یا هزار نکتهٔ باریک دیگر که بیرون از متن کار بحثش بیهوده است. لابد مى دانيد، در توليد صنعتى مرحلهٔ بسيار مهمى وجود دارد به اسم «نظارت برکیفیت» یا 'quality control'؛ یکی از ضعفهای کشورهایی که کالاهای شان در بازار دنیا خریدار ندارد همین است که در صنایع آنها مرحلهٔ نظارت بر کیفیت جدی نیست. کار نظارت بر کیفیت اپن ً است که نگذارد کالای ناتمام یا ناقص یا آسیبدیده، کالایی که مطابق استاندارد نیست، از در کارخانه بیرون برود. حالا البته این تمثیل کالا و کارخانه را نباید در مورد کتاب و اثر هنری زیاد پیش ببریم؛ آنچه می خواهم بگویم این است که یک جنبه از کار آن ادیتور مورد بحث به نظارت بر کیفیت در صنعت بی شباهت نیست....

بگذارید یک مثال از تاریخ ادبیات امریکا برای شما بزنم. در سالهای میان دو جنگ جهانی اول و دوم همان طور که می دانید ادبیات امریکا خیلی شکفته و زاینده بود. در این سالها در شرکت انتشارات «اسکریبنِرز»، که از ناشرهای معتبر امریکاست، یک ادبیتوری کار می کرد به اسم ماکسوئل پرکینز، که گمان می کنم تا سالهای بعد از جنگ هم زنده بود. این آقای پرکینز در پیدا کردن و پروراندن استعدادهای ادبی

بسیار مهمی مثل اسکات فیتزجرالد و ارنست همینگوی و تامس وولف و خیلی های دیگر نقش خیلی مهمی داشت. آثار همهٔ این نویسندگان از زیر دست پرکینز میگذشت و صورت نهایی این آثار درواقع تاحدی کار اوست. این نکته در مورد تامس وولف بیش از دیگران صادق است.

حریری: تامس وولف در زبان فارسی شناخته نشده! این نویسنده کیست؟ کارهایش چیست؟

دریابندری: تامس وولف برای ما فارسی زبانها اهمیتی ندارد. این نویسنده پیش از جنگ دوم در جوانی مرد. چند رمان مفصل دارد که حالا گویا زیاد خوانده نمی شود. اگر بخواهیم به آثار تامس وولف بپردازیم از بحثمان پرت می شویم. شما که به این سانحه راضی نیستید، آقای حریری؟

حريري: نه، به هيچ وجه.

دریابندری: آنچه از لحاظ بحث ما اهمیت دارد، یعنی از لحاظ مسئلهٔ ادیتینگ یا ویراستارش، که همان پرکینز باشد. من فکر میکنم این رابطه برای ما بسیار آموزنده است.

حريرى: پس لطفاً دربارهٔ همان رابطه صحبت كنيد، آقاى دريابندرى.

دریابندری: یعنی در رابطه با همان رابطه؛ چشم. این تامس وولف که گفتم بعد از آن که رمانهایش منتشر شد و شهرت پیدا کرد و پیش از آن که جوان مرگ بشود کتاب کوچکی نوشت به اسم داستان یک رمان. در این کتاب کوچک وولف شرح می دهد که چه طور به فکر نوشتن رمان می افتد و چه طور رمانش را می نویسد، و بعد، چیزی که از لحاظِ

ما مهم است، چه طور رمانش را پیش ناشر می برد، چه طور ادیتور آن ناشر، یعنی همان ماکسوئل پرکینز معروف، دست نویس رمان را می خواند و به او می گوید که مقدار زیادی از این دستنویس زیادی است و باید حذف شود، و چه طور وولف ماهها می نشیند و با او کار می کند و رمانش را می بُرد و می تراشد و بالاخره به صورت کتابی در می آورد که به اسم Look Homeward Angel منتشر می شود. گویا حدود نصف دست. نویس نویسنده را ویراستار بی انصاف حذف کرده، با این حال رمان حدود هفتصد صفحه است؛ حالا معين كنيد حجم دستانويس چه قدر بوده! البته خیلیها گفتهاند که این رمان اصولاً رمان خوبی نیست، ولی بحث من این نیست، بحث من این است که وقتی نویسنده دست نویسش را یبش ناشر می برد، که گویا چندین کارتن بزرگ پر از کتابچه بوده، ویراستار ناشر این کتابچهها را میخواند و به این نتیجه میرسد که توی این تودهٔ کاغذ یک رمان دفن شده، و این دفینه را می شود درآورد. درواقع هم کاری که او در ظرف چند ماه بعد با همکاری نویسنده انجام مى دهد همين عمل كاوش و استخراج دفينه بوده است از زير خاك، یعنی از زیر تودهٔ کلمات زاید و حذف شدنی.

من گمان میکنم این کاری است که در روند آفرینش هنری در هر حال به نحوی انجام میگیرد. این کار را نویسنده یا شاعر ممکن است توی ذهن خودش انجام بدهد. در این صورت آنچه روی کاغذ میآید صورت پیراسته و ویراستهٔ اثر است، از لحاظ خود هنرمند. یا ممکن است هنرمند این کار را روی کاغذ انجام بدهد، یعنی اول هرچه به فکرش می رسد روی کاغذ بیاورد، بعد بنشیند کلاه خودش را قاضی کند و هرچه را حذف شدنی است حذف کند و هرچه را تغییر دادنی است تغییر بدهد. به این ترتیب دست آخر به یک صورت نهایی می رسد، که در واقع بهترین کاری است که از دست او برمی آید. اما بهترین کاری که از دست او برمی آید. اما بهترین کاری که نباشد؛ چه بسا بهترین صورت ممکن برای اثر مورد بحث نباشد؛ چه بسا ذوق و بصیرت یک آدم دیگر بتواند برای در آوردن نباشد؛ چه بسا ذوق و بصیرت یک آدم دیگر بتواند برای در آوردن

صورت نهایی اثر مفید و مؤثر باشد.

این مطلبی است که در آن رسالهٔ داستان یک رمان بیان شده است. من یک وقت در نظر داشتم این رساله را به فارسی در بیاورم، چون فکر میکنم، که برای نویسندگان و ویراستارهای ما خیلی آموزنده باشد.....

## حریری: پس جرا این کار را نکردید؟

دربابندری: فرصنش پیش نیامد، متأسفانه. چیز زیادی هم نیست، ولی خوب، هر کاری یک مجال و آمادگی خاصی میخواهد. من حتی فکر کردم یک آدم دیگری پیدا کنم که به این موضوع علاقه مند باشد و ازش خواهش کنم که این کار را بکند. حالا هم حاضرم این کتاب را در اختیار آدمی که علاقه و صلاحیتش را داشته باشد بگذارم.

در هرحال این قضیهٔ تامس وولف و آن رمانش در مورد خیلی از رمانهای فارسی که در این جنبش رمان نویسی منتشر شده الد صدق می کند، که اولینش همان شوهر آموخانم معروف باشد. احساس من همیشه این بوده است که لای این کتاب هفتصد صفحه ای یک رمان بسیار عالی خوابیده، که اگر روزی از لای آن خاک و خل دربیاید چیز درخشانی خواهد بود. این درست آن چیزی است که من موقع معرفی این کتاب نوشتم؛ ولی عجیب اینجاست که این نکته در خاطر کمتر کسی مانده است.

## حریری: کدام نکته؟

دربابندری: این که من گفته بودم این رمان باید از حشو و زواید پیراسته بشود تا صورت حقیقی خودش را پیدا کند. من حتی با خودِ آقای افغانی هم صحبت کردم، ولی صحبت ما به جایی نرسید. واقعیت

این است که این کار آسان نیست. نویسندهای که خدا می داند چه مدتی و در چه وضعی نشسته و به اصطلاح شیرهٔ جانش را قطره قطره روی کاغذ آورده به این آسائی نمی تواند قیچی بر دارد توی کارش بگذارد، تا چه رسد به این که این قیچی دست یک آدم دیگری باشد که هیچ معلوم نیست چه جور فکر می کند. با این حال این کار دشوار باید روی هر نوشتهای انجام بگیرد، حالا یا به دست خود نویسنده اگر حس تناسب خودش را در روند کار گم نکرده باشد، یا بعد از کار بتواند حس تناسب تناسبش را دوباره پیدا کند، یا به دست آدم دیگری که بتواند به نویسنده کمک کند این حس تناسب را به دست آدم دیگری که بتواند به نویسنده کمک کند این حس تناسب را به دست بیاورد.

## حریری: منظور شما از حس تناسب دقیقاً چیست؟

دریابندری: یک معنای نداشتن حس تناسب این است که الان من در جواب این سؤال شما بنشیئم دربارهٔ معنای دقیق حس تناسب یک ساعت حرف بزنم، و حال آن که موضوع بحث ما ویرایش و مراحل ویرایش است.

حریری: خیلی متشکر، منظور شما روشن شد. دربارهٔ مراحل ویرایش می فرمودید.

دریآبندری: بله، من همیشه فکر میکنم ترجمه کردن یک کتاب و به خصوص نوشتن یک کتاب از بعضی جهات به زایمان بی شباهت نیست. زایمان یک امر طبیعی است و باید خود به خود انجام بگیرد، چنان که در دنیای جانوران می بینیم، ولی در تمدن بشری تا آنجا که به یاد داریم زائو همیشه به کمک ماما اختیاج داشته. ماما برای زائو خدماتی انجام می دهد، برای این که زائو و بچه از مرحلهٔ دشوار زایمان صحیح و سالم بیرون بیایند، بعد هم می رود پی کارش، که لابد یک زایمان دیگر است. کسی که شبیه این خدمات را در امر تألیف یا تصنیف یا ترجمه کتاب

انجام می دهد همان ویراستار است. کتاب مال مؤلف یا مصنف یا مترجم است، هیچ دلیلی ندارد که ویراستار بدون موافقت یا در واقع خواهش و سفارش اینها در ساختمان یا عبارات کتاب دست ببرد. آن کسی که کارش درست و راست کردن عبارات کتاب است همان ویراستار مرتبهٔ دوم یا وسط است، که البته همان طور که گفتم ممکن است غیر از آن ویراستار مرتبهٔ اول هم نباشد.

در بسیاری از موارد نویسنده یا مترجم واقعاً به خدمات ویراستار احتیاج دارد؛ مانند وقتی که نویسنده یا مترجم مثلاً پزشک یا مهندس یا فرض کنید معماری است که در زمینهٔ کار خودش کتابی مینویسد یا ترجمه میکند ولی در کار نوشتن با ترجمه کردن تجربهٔ کافی ندارد، یا شاید هم قریحهٔ این کار را ندارد. در این موارد خیلی مسائل ممکن است پیش بیاید، به خصوص در فرهنگ ماکه اهل حرفه از جاهای متفاوت می آیند و تحصیلات شان را به زبانهای متفاوت انجام دادهاند. چون اهل حرفه گاهی اسیر اصطلاحات خودشان میشوند و خیال میکنند در لفظی که با آن کار کردهاند حکمت خاصی هست که اگر عوض بشود آن حکمت ضایع می شود. یک وقت من در یک بیمارستان دیدم روی در اتاقى نوشتهاند «بلد گز». مدتى طول كشيد تا فهميدم منظور blood gas، انگلیسی است. پرسیدم چرا ننوشته اند «گاز خون»، گفتند اهل فن فکر ميكنند گاز خون أن مفهوم لازم را نميرساند. اين طرز فكر نتيجهٔ محدودیت ذهن است به یک زبان معین؛ بیرون از آن زبان همه چیز نارسا به نظر می آید. خوب، حالا اگر پزشکی که روی در اتاقش مینویسد «بلدگز» بخواهد یک کتاب درسی در رشتهٔ کارش تألیف یا ترجمه کند، می توانید تصور کنید که چه «گز»های خطرناکی از نوشتهاش متصاعد خواهد شد. ما مسلماً به تخصص این پزشک احتیاج داریم، ولی کتابش را یک ویراستار کاردان باید دست کاری کند. این هم باز مثل همان قضیهٔ رمان نویس درازنفس و ویراستار قیچی به دست است؛ نویسنده رضایت نمی دهد، ولی کاری است که تا صورت نگیرد رمان شکل حقیقی خودش را پیدا نمیکند. این ها مسائل خاص فرهنگ ماست، که با امر تألیف و تصنیف و ترجمه هنوز آن طور که باید کنار نیامده ایم، همان طور که در صنایع خودمان هم ترتیب نظارت بر کیفیت را آن طور که باید برقرار نکرده ایم، و به همین دلیل بسیار اتفاق می افتد که اجناس ناقص و معیوب از در کارخانه های ما بیرون می آید. در مورد کتاب های ما هم قضیه کمابیش از همین قرار است.

اما مرحلهٔ آخر ویرایش کتاب آن چیزی است که در زبان انگلیسی به آن می گویند «کاپی ادیتینگ». منظور از «کاپی» یا «کپی» نسخه ای است که از کتاب که در دفتر نشر رویش کار می کنند و همان نسخه ای است که باید به حروف چینی برود. این نسخه طبعاً باید همه چیزش به شکل نهایی درآمده باشد؛ از رسم الخط گرفته تا نقطه گذاری تا ارجاعات تا انواع چیزهای دیگری که در کتاب باید رعایت بشود و یک دست انواع چیزهای دیگری که در کتاب باید رعایت بشود و یک دست هم باشد. وانگهی، ناشران اروپا و امریکا هرکدام شان در تنظیم کتاب سبک و سلیقهٔ خاصی برای خودشان دارند، که در انگلیسی به آن می گویند house rule یعنی مقررات خاص ناشر. این مقررات معمولاً در کتاب چهای چاپ شده که به دست نویسنده و مترجم می دهند که در ضمن کار رعایت کند.

حالا منظور از این تفصیلات این بود که «کاپی ادیتور» کارش این است که این مقررات را در نسخهٔ کار وارد کند، همچنین آن نسخه را از سایر جهات برای حروف چینی آماده کند. به این دلیل به این آدم می شود گفت «نسخه پرداز»، چون پرداخت نهایی نسخهٔ کار با اوست. البته اگر این جناب نسخه پرداز در نسخهٔ کار به جمله ای بر بخورد که به نظرش ناقص یا ثقیل یا سست بیاید طبعاً یادداشت می کند و به نظر ادیتور یا سر ادیتور می رساند، و او هم که با نویسنده یا مترجم در تماس است مسئله را حل می کند؛ ولی حق با آن رانندهٔ تاکسی است؛ دست بردن در کار نویسندهٔ کتاب و اعمال سلیقه کار نسخه پرداز نیست. بنابرین این مشکلی که شما اشاره کر دید ناشی از خلط شدن وظایف و پراستار و

نسخه پرداز است. این خلط در خود کلمهٔ ویراستار مندرج است، چون ما در مقابل دو اصطلاح خارجی همین یک اصطلاح راگذاشته ایم. وقتی آن دوست من در شمشک به آن جوان مسلح گفت که شغلش ویراستاری است، آن جوان نمی توانست متوجه بشود که این آقا ادیتور است یا کاپی ادیتور، ولی از آنجا که این تمایز از لحاظ مقاصد او اهمیتی نداشت بیشتر از آن پاپی نشد و از سر تقصیرات آن دوست من گذشت. مشکل وقتی پیش می آید که خود ویراستار هم ، یا ناشری که کار را به دست او می دهد، متوجه این تمایز نشده باشد. در این حالت وقتی کتابی را برای ویرایش به دست کسی می دهند ساده ترین معنی اش این است که آن بابا انشای نویسنده یا مترجم را که معمولاً هم خراب است باید درست کند؛ غرض از درست کردن هم البته این است که سلیقهٔ شخصی یا سلیقهٔ خاری روز را که از سلیقهٔ شخصی هم بدتر است به جای سلیقهٔ جاری روز را که از سلیقهٔ شخصی هم بدتر است به جای سلیقهٔ نیوسنده یا مترجم بنشانیم.

حریری: آقای دربابندری، من از این توضیح شما متشکرم، ولی این تمایز میان ادبتور و کاپی ادبتور امروز تاحدی شناخته شده؛ در مقابل کاپی ادبتور همان کلمهٔ انسخه پر دازه را به کار می برند. ولی آن مشکل میان ویراستار و نویسنده یا ویراستار و مترجم سر جای خودش باقی است. شما الان اشاره کردید که تصرف در متن نوشته یا نرجمه به معنای اعمال سلیقهٔ شخصی است. سؤال من این است که این تصرف اصولاً چه صورت دیگری می نواند داشته باشد.

دریابندری: این سؤال خوبی است. به نظر من وظیفهٔ اصلی ویراستاری که میخواهد عبارات اثری را اصلاح کند در وهلهٔ اول عبارت است از کشف سلیقهٔ نویسنده یا مترجم. اصلاح عبارت هم در مواردی جایز است که نویسنده از معیارهای خودش دورشده. چون این چیزی است که پیش میآید؛ هر آدمی همان طور که لهجه و نحوهٔ بیان خاص خودش را دارد در نوشتن هم دامنهٔ واژگان و نحوهٔ تألیف کلام یا به اصطلاح

«سینتاکس» خاص خودش را پیدا میکند. در مورد نویسندگان کارکشته این هنجار ممکن است خیلی پیشرفته باشد؛ این همان چیزی است که به سبک یا شیوهٔ نویسنده تعبیر می شود، یا به اصطلاح اخیرِ بعضی از آقایان «زبان خاص» نویسنده یا شاعر. بنابرین عبارت ناهنجار در کارِ نویسنده آن عبارتی است که از این هنجار خاص او دور شده باشد؛ این چیزی است که چشم و گوش ورزیده خیلی زود تشخیص می دهد. ولی من به شما قول می دهم اگر یک چنین عبارتی در کار نویسنده ای پیدا کنید و آن را بر حسب سلیقهٔ خود نویسنده دست کاری کنید، نویسنده یا اصلاً متوجه دست کاری شما نمی شود، یا اگر شد خیلی هم از شما ممنون می شود.

حریری: ولی در تمام این بعث شما این طور قرض میگیرید که نویسنده یا مترجم مرتکب هیچ خطایی یا غلطی نشده باشد، در صورتی که خطا و خلط در نوشته ها و به خصوص در ترجمه ها فراوان است؛ اختلاف هم در همین موارد پیش می آید.

دریابندری: هیچ کس نمی تواند فرض را بر این بگذارد که نویسنده یا مترجم مرتکب هیچ غلطی نشده؛ فرض من بر این است که نویسنده یا مترجم برای کاری که دست گرفته یا دستش دادهاند اهلیت یا صلاحیت کافی دارد، و بنابرین نباید منتظر بود غلطهای فاحش و فراوانی در کارش وجود داشته باشد؛ وگرنه همه می دانیم که لغزش از هر آدمی سر می زند. لغزش به این معنی چیز مهمی نیست. نویسنده یا مترجم باید ممنون بشود که یک نفر لغزش هایش را برایش پیدا کند. من خودم هر وقت نوشته یا ترجمهای را به دوستی دادهام که نگاهی به آن بیندازد از ملاحظات و یادداشتهای آن دوست استفاده کردهام و خیلی هم ممنون شده ام. من هیچ دلیلی نمی بینم که بر سر پیدا کردن لغزش و افتادگی و این جور چیزها میان ویراستار و نویسنده یا مترجم اختلافی پیش بیاید. در این گونه موارد البته بحث بیشتر بر سر مترجم است، چون نویسنده در این گونه موارد البته بحث بیشتر بر سر مترجم است، چون نویسنده

اختیار کار خودش را دارد؛ مترجم است که معمولاً در معرض اتهام عوضی فهمیدن مطلب یا نارسا بیان کردن آن قرار میگیرد.

حریری: بله، بحث بیشتر بر سر مترجم است. ولمی پیدا کردن لغزش یا غلط یک چیز است و درست کردن آن برحسب سلیقهٔ شخصی چیز دیگر. وقتی که ویراستار بنا بر تشخیص خودش یک مطلبی را غلط تشخیص می دهد و برحسب سلیقهٔ شخصی خودش هم آن را درست می کند، طبیعی است که میان او و نویسنده یا مترجم اختلاف پیش می آید.

دریابدری: آقای حریری، ما در این بحثهای خودمان علاوه بر آن فرضهایی که گفتیم یک فرض دیگر هم داریم، یا باید داشته باشیم، و فرضهایی که با دو تا آدم حسابی به عنوان مترجم و ویراستار سر و کار داریم؛ یعنی آدمهایی که کار خودشان را بلدند و برای همدیگر هم احترام قایلاند. من هم مثل شما می دانم که مترجمان زیادی هستند که بهتر است نباشند؛ همچنین ویراستارهایی پیدا می شوند که اگر آن جوانِ مسلح آنها را از مینی بوس پیاده کند و با خودش ببرد، منتی بر ادبیاتِ فارسی گذاشته است. ولی بحث دربارهٔ اینها چه فایدهای به حال من وشما دارد؟ اینها جزو عوارض فعالیت ادبی هستند و همیشه در حاشیهٔ ادبیات باقی می مانند.

حریری: شما فکر نمیکنید ترجمه های بد و ویرایش های بد به ادبیاتِ فارسی صدمه میزند؟

دریابندری: نه، راستش فکر نمیکنم. چون که ترجمهٔ بد یا ویرایش بد، یا فرقی نمیکند نوشتهٔ بد، وارد ادبیات فارسی نمیشود. هرچیزی که چاپ شد ادبیات نمیشود. اگر قرار بود نوشتهٔ بد یا شعر بد به ادبیات فارسی صدمه بزند حالا چیزی از ادبیات فارسی باقی نمانده بود. این

مطلب منحصر به ادبیات فارسی هم نیست؛ در همهٔ زبانها هم همین طور است. اگر غیر از این بود می بایست مدام نگران این باشیم که مبادا یک وقت چیز بدی چاپ بشود.

# حریری: ولی هستند کسانی که این نگرانی را دارند.

دریابندری: بله، البته، ولی این نگرانی چیز خوبی نیست، به خصوص وقتی که گاهی دست حوادث این جور آدمها را بر مسند قدرت می نشاند یا به استخدام قدرت در می آورد. این آدمها می توانند عملاً جلو انتشار چیزهایی را که نمی پسندند بگیرند.

حریری: ولی آقای دریابندری، منظور من چیز دیگری بود. بالاخره در جامعه یک ترتیبی باید وجود داشته باشد که ترجمه های مغلوط و آشفته کمتر به بازار بیاید.

دریابندری: این ترتیب در جامعه وجود دارد، آقای حریری. منحصر به ترجمه هم نیست. این ترتیب قرنهاست دارد عمل میکند.

## حریری: منظورتان روند انتخاب طبیعی است؟

دریابندری: بله، میشود اسمش را نوعی انتخاب طبیعی گذاشت.

### حریری: به نظر شما همین کافی است؟

دریابندری: انتخاب طبیعی روندی است بسیار کند و پر از ریخت و پاش، یا به اصطلاح غیراقتصادی؛ ولی دست کم در این زمینهای که داریم بحث میکنیم به نظر من جانشینی ندارد. تنها جانشینش تشدید و

تقویت خود همان روند است.

حریری: آقای دریابندری، منظورتان روشن نشد، خواهش میکنم این را توضیح بدهید.

دریابندری: منظور از انتخاب طبیعی که روشن است؟

حریری: بله، البته. منظور این است که خود جامعه بعضی از نویسندگان و مترجمان را قبول یا انتخاب میکند، بعضی را پس میزند.

دریابندری: دقیقاً. اما همان طور که گفتم، این روند انتخاب طبیعی روند خیلی کندی است. در جریان حیات ادبی جامعه همیشه عده زیادی شاعر و نویسنده و مترجم و غیره وجود دارند که به میدان می آیند برای آن که به اصطلاح بخت خودشان را آزمایش کنند. از میان این عده آنهایی که کارشان می گیرد و آثارشان به عنوان میراث ادبی در فرهنگ ما باقی می ماند زیاد نیستند. بعضی ها خودشان خسته می شوند و وسط راه دست برمی دارند، بعضی هم تا آخر پایداری می کنند ولی به جایی نمی رسند. وقتی یک دورهٔ تاریخی طی می شود می بینیم به اصطلاح دو سهتا چهره باقی مانده اند و باقی فراموش شده اند. حالا مسئله این است که ناظران این صحنه، که گاهی در حکم دایه های دل سوزتر از مادر هستند، می خواهند روند کارآمدتری را جانشین روند انتخاب طبیعی بکنند. پیش نهاد این ها هم معمولاً عبارت است از هیأتی از اشخاص کارشناس که آدم های کاردان را تشویق کنند و جلو بیندازند و آدم های کارندان را از همان اول مرخص کنند.

حریری: خوب، این چه عیبی دارد؟

دریابندری: این همان سازمان یا انجمنی است که قبلاً صحبتش را کردیم. عیبش این است که مفاهیمی که ما اسمشان را «کاردانی» و «کارندانی» گذاشتیم چیزی جز حاصل روند انتخاب طبیعی نیستند. به عبارت ساده تر، فقط آخر سر معلوم می شود کاردان کیست و کارندان کیست. بنابرین تا روند انتخاب طی نشده شما نمی توانید روی کسی انگشت بگذارید و بگویید این باید از بازی طرد بشود. تاریخ ادبیات خود ما شاهد طبیعی این مطلبی است که من دارم سعی می کنم بیان کنم. همان طور که می دانید ما فارسی زبان هما گرایش خاصی به شعر گفتن داریم.

حريري: و شعر خواندن، البته.

دربابندری: بله، ولی این طور که پیداست گرایش اول خیلی قوی تر است.

حریری: من گمان نمیکنم این طور باشد.

دریابندری: بسیار خوب، نباشد. به هرحال در طول این تاریخ هزار ساله در هر عصری صدها شاعر وجود داشته اند، ولی میراث شعری زبانِ فارسی، یعنی آنچه هنوز خوانده می شود، کار ده پانزده شاعر است؛ و تازه چندتا از اینها را هم، مثل ناصر خسرو یا خاقانی، فقط خواص می خوانند. آنچه می خواهم بگویم این است که اگر در جامعهٔ گذشته ساختکاری یعنی مکانیسمی عمل می کرد که از همان اول جلو کارِ شعرای درجه دو و سه را بگیرد، من خیال نمی کنم ما امروز شعرای درجه یک مان را می داشتیم.

<u> خربری:</u> آقای دریابندری، یعنی میخواهید بفرمایید شعرای درجهٔ یک

#### نتیجهٔ فعالیت شعرای درجهٔ دو و سه هستند؟

دریابندری: تعبیر شما تعبیر زیرکانهٔ تعارض آمیزی است، ولی هیچ عیبی ندارد. بله، من میخواهم بگویم ظهور شاعر درجه یک نتیجهٔ فعالیت شعری آزاد است. در این فعالیت شعرای درجه دو و سه و چهار و پنج هم مشارکت دارند، و هیچ راهی برای طرد اینها بدون صدمه زدن به کل جریان این فعالیت وجود ندارد.

یکی از دوستان من چند وقت پیش میگفت مطابق یک برآورد که نمی دانم چه کسی کرده است، امروز حدود نوزده هزار شاعر پیر و جوان در جامعهٔ ما مشغول شعر گفتن اند. شما یقین بدانید که غالب این ها خیال دارند شاعر درجه یک بشوند، یا شاید هم خیال می کنند شده اند؛ چون وای به حال آن شاعری که به قصد رسیدن به مقام دوم و چهارم و پنجم وارد میدان بشود. ولی اگر از این دوره یکی دو شاعر واقعی باقی بماند، آن یکی دو نفر طبعاً از میان همان نوزده هزار نفر بیرون می آیند.

حریری: آفای دریابندری، اگر این رقم نوزده هزار حقیقت داشته باشد، آیا به نظر شما این نشانهٔ خوبی از رضع ادبیات و جامعهٔ ماست؟

دریآبندری: نه. من نمی دانم این رقم تا چه اندازه حقیقت دارد؛ آنچه مسلم است در جامعهٔ ما تعداد کسانی که شعر می گویند زیاد به نظر می رسد. خوش بختانه همهٔ این ها این کار را ادامه نمی دهند، وگرنه خدا می داند ما با این همه محصولات شعری چه کار می کردیم. واقعیت این است که شعر عنصر کمیاب و گران بهایی است، و کمیاب و گران بها هم باقی خواهد ماند. از میان این همه شعری که می بینید فقط مقدار اندکی به مخزن میراث فرهنگی ما راه پیدا می کند. این هجوم خیل شعرا مرا به یاد داستان هجوم جویندگان طلا می اندازد. می دانید لابد، در اواسط قرن یاد داستان هجوم جویندگان طلا می اندازد. می دانید لابد، در اواسط قرن یاد داستان هجوم جویندگان طلا می اندازد. می دانید لابد، در اواسط قرن یاد داستان هجوم جویندگان طلا می اندازد. می دانید لابد، در اواسط قرن

رودخانههای کوهستانی مقداری طلا به دست آوردند. همین که خبرش پیچید هزاران نفر برای پیدا کردن طلا به طرف کالیفرنیا راه افتادند. بیشتر اینها دست خالی برگشتند، عدهای هم توی بیابانهای غرب امریکا از پا افتادند، یا به دست همدیگر کشته شدند. در هرحال طلا همان عنصر کمیاب و گرانبها باقی ماند. آن هجوم جویندگان طلا نشانهٔ رونق صنعت استخراج طلا نبود، نشانهٔ این بود که در آن ایام عدهٔ زیادی آدم بیکار و بیکاره در جامعهٔ امریکا وجود داشت، که گمان میکردند با غربیل کردن آب رودخانه می توانند شروت مند بشوند. البته چند نفری هم فی الواقع شروت مند شدند.

## - حریری: حالا شما از این مثال چه نتیجهای دربارهٔ شعر فارسی میگیرید؟

دریابندری: مثال همیشه فقط از بعضی جهات با موضوع بحث مطابقت میکند، نه از همهٔ جهات؛ اما این تمثیل ما انگار یک قدری زیادی با موضوع مطابق درآمد، مخصوصاً آن قسمت هفت تیرکشی وسط راهش. اما نتیجهٔ اخلاقی این داستان این است که هجوم جویندگان طلا یک جریان تاریخی است، و تا طی نشود معلوم نمیشود که بیشتر جویندگان بی خود آن راه دور و رنج بسیار را بر خودشان هموار میکردهاند. برای بسیاری از جویندگان هم البته خود جویندگی یک نحوهٔ زندگی است، برای آنها بهترین راه کنار آمدن با واقعیت است. مثل زهد و ریاضت کشی برای زاهد و مرتاض. بعضی از روانشناسان یا روانپزشکان عقیده دارند که حتی دیوانگی هم برای دیوانهها عملی ترین راه کنار آمدن با واقعیت زندگی است.

حریری: یعنی اگر راه دیوانگی را در پیش نمی گرفتند چه می شد؟

دریابندری: این را باید از روان پزشکان پرسید؛ احتمالاً یک جورِ

دیگری دیوانه می شدند، که صلاح شان نبود.

حریری: خوب، حالا ما با دیوانه ها کاری تداریم. ولی آقای دریابندری، قبل از این که از مبحث شعر بگذریم، من می خواهم در این خصوص یکی دو سؤال از شما بکتم.

دریآبندری: مانعی ندارد، به شرطی که در فن شعر نپیجید، چون که وارد نیستم. راستش، زیاد حوصلهاش را هم ندارم.

حریری: نه، خاطر جمع باشید. یک سؤال من این است که آبا شما اصولاً شعر را دوست دارید؟

دریابندری: کار من نثر است نه شعر، آقای حریری؛ ولی فکر نمیکنم هیچ نثرنویسی از شعر بی نیاز باشد، به خصوص در زبان فارسی، چون که من گمان میکنم «ژنی» یا روح زبان فارسی بیشتر در شعر متجلی شده است تا در نثر. به همین دلیل عقیده دارم که هرکس با نثر فارسی کار میکند باید هر از گاهی یک غوطهٔ مفصلی در شعر فارسی بزند. خواندن شعر فارسی صرف نظر از سرمستی خاص شعر نوعی قوت قلب به من می دهد، شعر فارسی به من می گوید این زبانی که باید برای بیانِ به من می دهد، شعر فارسی جه ورزشها کرده است و چه مقدوراتی در چنته دارد.

## حریری: منظورتان شعر کهن است یا شعر نو؟

دریابندری: شعر کهن، البته. شعر نو هنوز آن قدر روی پای خودش بند نشده که بتواند الهامبخش نثر فارسی بشود. درواقع جریان برعکس است؛ شعر نو از آنجا که با شکستن سنت شعر کهن شروع شده رویش

به طرف نثر فارسی است، یعنی از نثر فارسی توشه برمی دارد. مقداری از بهترین نمونه های شعر نو با الهام گرفتن از بافت نثر کهن فارسی نوشته شده است.

**شعر و نثر ۱۰۰۰،۰۰۰،۰۰۰،۰۰۰،۰۰۰،۰۰۰،۰۰۰،۰۰۰،۰۰۰** 

حریری: این رابطهٔ شعر و نثر کهن فارسی با شعر نو و نثر نو به نظر خیلی جالب می آید....

دریابندری: خوب بیاید. مانعی ندارد.

حریری: یعنی من این طور می فهمم که به نظر شما نثر نو فارسی از شعرِ کهن الهام می گیرد و شعر نو از نثر کهن. آیا واقعیت همین است؟

دریابندری: به نظر من این طور می آید؛ البته به شرطی که این حرف را به صورت یک حکم کلی و جزمی برداشت نکنیم.

حريرى: پس اين حرف را بايد به چه صورتى برداشت كنيم؟

دریابندری: به همان صورت که اصولاً اقتضای این جور مباحث است. منظور من این است که اگر در جریان شعر و نثر معاصر دقیق بشویم یک همچو گرایش هایی میبینیم، یا دست کم من میبینم؛ ولی البته مواردِ خلاف این حکم را هم می توان نشان داد.

حریری: خوب، حالا اگر این تشخیص درست باشد به نظر شما علتش چیست؟

دریابندری: علتش را خیال میکنم گفتم؛ شعر نو با نفی شعر کهن

شروع شده است؛ درواقع شورشی است برضد فورمالیسم بسیار مفرط و بسیار منحط شعر کهن. طبیعی است که در این جنبش نوعی گریز و پرهیز از شعر کهن وجود داشته باشد. این گریز و پرهیز در قدمهای اول درواقع آزادی از قید کاربردهای غیرکارکردی زبان است منظورم از غیرکارکردی «غیرفونکسیونل» است؛ چون انحطاط شعر کهن خیلی زود شروع می شود و به سرعت پیش می رود. یعنی چیزی نمی گذرد که می بینیم شعر مبدل شده است به ردیف کردن یک مشت کلمات و عبارات برحسب قواعد و مقررات معین. شعر نو می خواهد ـ یا دست کم می خواسته است ـ زبان شعری را به کارکرد یا فونکسیون طبیعی خودش برگرداند، که همان بیان یا ضبط تجربهٔ انسانی باشد. خوب، این همان کاری است که نثر می کرده است، یا می بایست بکند. بنابراین همان طور که گفتم گرایش شعر نو به نثر کهن یک امر طبیعی است.

## حریری: ولی گرایش نثر نو را به شعر کهن توضیح ندادید.

دربابندری: این گرایش را من بیشتر در خودم حس کردهام، شاید یک قاعدهٔ کلی نباشد. توضیحش برای خود من این است که، همان طور که اشاره کردم، به نظر من در تاریخ ادبیات ما، به دلایلی که راستش برای خود من هم زیاد روشن نیست، «ژانر» شعر تا امروز غالب بوده است و تواناییهای خاص زبان فارسی، یا به اصطلاح «ژنی» این زبان، بیشتر در شعر متجلی شده است. البته کلمهٔ «شعر» اینجا قدری گمراه کننده است؛ «نظم» کلمهٔ روشن تری است. چون که ما امروز از کلمهٔ شعر چیز دیگری می فهمیم، که بیشتر مربوط به طرز نگاه انسان به جهان است و دیگری می فهمیم، که بیشتر مربوط به طرز نگاه انسان به جهان است و کمتر به ورزش در زبان یا مغازله با زبان مربوط می شود. در شعر سفید می بینیم که غالباً زبان «پروزائیک» به کار می رود، که همان زبان می بینیم که غالباً زبان «پروزائیک» به کار می رود، که همان زبان متعارفی یا زبان نثر است. ادعای شاعر در این مورد طلاقت کلام نیست،

نوعی بینش غیرمتعارف است که اسمش را شاعرانه میگذاریم. شعر کهن فارسی بیشتر ورزش در زبان و مغازله با زبان است، و به همین دلیل هم غالباً «نظم» نامیده می شود، یعنی تحت انضباط درآوردن زبان متعارف یا «پروزائیک». ما چند میراث بزرگ در زبان فارسی داریم که به نظم فارسى نوشته شدهاند. منظورم البته شاهنامه فردوسي و مثنوى مولوی و بوستان سعدی است، و خمسهٔ نظامی و غیره ـ گرچه این آخری خيلي باب ذوق شخص من نيست، ولي خوب اين سليقه شخصي است. همهٔ اینها در اصطلاح شعرند، چون در قالب مثنوی به نظم درآمدهاند، ولی آن چیزی که ما امروز اسمش را شعر میگذاریم در اینها به ندرت دیده می شود مگر این که، گفتم، منظورمان از شعر آن توانایی خاص برای کاوش در مقدورات ذاتی زبان و طلاقت کلام یا مهارت در تلفیق كلام يا مغازله با زبان باشد، كه البته غالباً با شعر به معناى امروزى كلمه هم همراه است، که درواقع همان نظم باشد. این نکته را هم باید تأکید كنم كه در استعمال جديد غالباً نظم در مقابل شعر معناى خفت آميزى پیدا کرده است، یعنی شعر خوب است و نظم بداست. به همین دلیل به نظم خوب هم می گویند شعر، منتها شعری که مبنای آن تصویر یا تجربهٔ عاطفي نيست بلكه تركيب كلمات است. من اينجا نظم را به اين معنى به کار نمی برم. به نظر من نظم هم مثل همهٔ چیزهای دیگر می تواند خوب یا بدباشد. نظم خوب همان شعری است که از کلام در می آید نه از تصویر یا تجربه. ملاحظه میکنید که این بحث شعر و نظم زمینهٔ لغزانی است، اجازه بدهید در این زمینه خیلی جلو نرویم.

حریری: موافقم، ولی اگر در این آثاری که اشاره کردید شعر به ندرت دیده می شود، پس اهمیت آنها در جیست؟

دریابندری: اینها هرکدام اهمیتهای خاص خودشان را دارند، یعنی از جهات گوناگون برای ما اهمیت دارند، نه فقط از یک جهت. ولی بحث

ما دربارهٔ زبان اشت. از این جهت، یعنی از جهت زبان، اهمیت این آثار واضح است؛ اینها برگهای شناسنامهٔ زبان فارسی هستند، یا شاید هم دیپلمهای زبان فارسی چهگونه زبانی دیپلمهای زبان فارسی چهگونه زبانی است، چهگونه صاحبان قریحههای غول آسا این زبان را به کار بردهاند و چهگونه می توان او را به کار برد. من حتی گمان می کنم شاهنامه در روند پیدایش و گسترش زبان فارسی دری ـ همین زبانی که الان من و شما با پیدایش و گسترش زبان فارسی دری ـ همین زبانی که الان من و شما با آن حرف می زنیم و زبان مادری هیچ کدام ما نیست ـ تأثیر کلی داشته است.

## حریری: چرا نیست، آقای دریابندری؟

دریابندری: برای این که من خبر دارم شما مازندرانی هستید، لهجهٔ شما هم داد ميزند. خود من هم با آن كه آن قدر لهجه ندارم، مادرم اين زباني را كه من الان دارم حرف مى زنم درست حاليش نمى شد و به اين زبان نمی توانست حرف بزند. ولی اجازه بدهید از بحثمان پرت نشویم. فارسی دری زبان مشترک من و شماست، هرچند لهجههای مازندرانی و دشتی شاید به همدیگر نزدیک تر باشند تا به فارسی دری. ولی به هرحال زبان فارسى ميراث ما ايراني هاست، همة ايراني ها، قطع نظر از این که زبان مادری شان چه باشد. ما از این میراث گران مایه تر و گرامی تر چیزی نداریم. علت این که این میراث این قدر برای ماگرانمایه و گرامی است این است که اولاً همه ما در پرورش این زبان و محتوای فرهنگی اش سهم داشته ایم، ثانیا این زبان معین کنندهٔ هویت ایرانی ماست، ثالثا با نگاه کردن به همان آثاری که گفتم و البته بسیار آثار دیگر میبینیم که این زبان چه ورزشهایی کرده است و چه اندام رشید و رسا و زیبایی برای خودش ساخته. آدمی که با این آثار آشنا می شود درواقع آن اندام را مثل پیراهن به تن خودش میکند و توی آن زیبایسی قرار میگیرد و او را تحت فرمان خودش درمی آورد. این روند ورزش و یرورش که حالا

ما از مزایای قانونی اش برخوردار شده ایم به دست اولین شعرای فارسی ـ سرا شروع شده است، که فردوسی برجسته ترین و بزرگ ترین آنهاست. ما باید همیشه سپاسگزار بخت خودمان باشیم که این شروع بر عهدهٔ دارندهٔ آن قریحه شگرف افتاده، که در ردیف بالاترین قریحه های ادبی در سراسر تاریخ ادبیات دنیاست.

فرنگیها غالباً فردوسی را با هُمر مقایسه میکنند، چون اینها هردو حماسهٔ منظوم ساختهاند، و هردو تاریخ قوم خودشان را به صورتی که آن قوم تصور یا تخیل میکرده به نظم درآوردهاند، چون بالاتر از همر کسی را سراغ ندارند که با سرایندهٔ شامنامه قیاس کنند. ولی برخلاف نظر بعضی از این فرنگی ها فردوسی از این مقایسه بسیار سربلند بیرون مي آيد. درواقع وجه تشابه اصلي هُمر و فردوسي اين است كه هردو ثبت كنندهٔ زبان قوم خودشان هستند، و لذا به يک معنای كاملاً واقعی آفرینندهٔ این زباناند. منتها فردوسی برای ما بسیار بیشتر اهمیت دارد، از این جهت که او کارش را در آخرین مرحلهٔ تحول زبان ما انجام داده است، و به همین دلیل است که ما امروز ابیات شاهنامه را به اصطلاح سعدی همچون شکر میخوریم ـ البته منظور سعدی این شکر تصفیهٔ شده نبوده، این را خالی مشکل بشود خورد. بله، زبان یونانی بعد از هُمر دست کم از دو مرحلهٔ تحول گذشته و عوض شده، به طوری که آثار هُمر و سایر نویسندگان باستانی را امروز باید به یونانی جدید ترجمه کنند تا امروز مردم یونانی زبان بتوانند بخوانند؛ لابد می دانید، این کاری است که حدود هزار سال ادبای یونان در برابرش مقاومت کردند، چون حاضر نمی شدند اذعان کنند که زبان هُمر تحول پیدا کرده و دیگر در کوچه و بازار فهمیده نمیشود. ولی فردوسی شاهنامه را پس از آخرین تحول زبان فارسی سروده، یعنی تحولی که دویست سیصد سال پیش از او در زبان رخ داده بوده. به عبارت دیگر، زبان هُمر مرده است، و حال آن که زبان فردوسی زنده است و ما تیش قلب این زبان را در بیت بیت شاهنامه احساس میکنیم. این برای اهل یک زبان خوشبختی بزرگی است؛ یعنی

از بخت بلند ماست که هنوز به زبان استادان بزرگ زبان خودمان مثلِ فردوسی و سعدی حرف میزنیم و حرف آنها را میفهمیم، و لازم نیست کسی حرف آنها را برایمان ترجمه کند تا بفهمیم.

البته این خوش بختی ابدی نیست. تحول در زبان ما هم جریان داشته است و دارد. چه بسا تا دویست سیصد سال دیگر نسلهای بعد از ما ناچار بشوند شاهنامه و بوستان و غیره را ترجمه کنند، چنان که همین امروز هم نسل جدید رفته رفته دارد از میراث ادبیات کلاسیک بیگانگی نشان می دهد. این هم جای تأسف نیست، چنان که برای مردم انگلیس هم جای تأسف نیست که زبانشان تحول پیدا کرده و حالا آثار شکسپیر را به آسانی نمی توانند بخوانند. ولی جای شکسپیر در ادبیات انگلیسی بالاست، و درواقع بالاتر از آن جایی نیست. این نکته در مورد فردوسی و سعدی و دیگران هم صادق است؛ یعنی آن روزی که دیگر فارسی زبانها نتوانند شاهنامه را از رو بخوانند و برای فهمیدن آن احتیاج به مترجم داشته باشند، چنان که یونانیهای امروز برای فهمیدن زبان هُمر دارند، باز هم گردی به دامن فردوسی نخواهد نشست و جای او در همین مرتبهای که هست خواهد بود، یعنی مثل ستارهای بر فرق سر زبان و ادبیات فارسی خواهد تابید.

اما این که گفتم در شامنامه و مثنوی و بوستان دنبال شعر نباید گشت، حرفی است که ممکن است کج فهمیده شود. اینها نظم است، به همان معنایی که سعی کردم توضیح بدهم. شعر، به خصوص به معنایی که ما پس از تحول پنجاه شصت سالهٔ اخیر در مفهوم شعر فارسی از کلمهٔ شعر می فهمیم، چیز دیگری است. البته در لا به لای ابیات شامنامه و مثنوی و بوستان گاهی آن نوع تعبیرات و ترکیباتی هم که ما حالا اسمش را شاعرانه می گذاریم به چشم یا گوش می خورد؛ در واقع گاهی در این آثار با لحظه هایی از شعر ناب رو به رو می شویم. ولی ساده اندیشی است که ما در این آثار دنبال شعر به معنای جدید کلمه بگردیم و وقتی چیزی ندیدیم، یا آن بینش را نداشتیم که ارزشهای واقعی این آثار را ببینیم، ندیدیم، یا آن بینش را نداشتیم که ارزشهای واقعی این آثار را ببینیم،

اعلام کنیم که چیزی در این آثار نبود.

نکتهٔ دیگر این است که به نظر من اهمیت فردوسی در ریزه کاری های لفظی یا صنایع بدیعی و این قبیل چیزها نیست. البته ممکن است گاهی در شاهنامه به این چیزها هم بر بخوریم. مثلاً آن بیت معروف فردوسی را که می گوید «برید و درید و شکست و ببست / یلان را سر و سینه و پا و دست» غالباً به عنوان نمونهٔ صنعت لف و نشر مرتب می آورند. این البته نمونهٔ بسیار خوبی است، ولی هنر فردوسی در این چیزها نیست. مثل این است که در ستایش کار معمار تخت جمشید بگوییم که استاد در بند کشی خیلی تردست بوده. واقعیت این است که تخت جمشید بندکشی ندارد، یا اگر هم می داشت بندکشی اش نمی توانست محل اعتنا باشد.

## حریری: خوب به نظر شما آن آدمیزاد واقعاً چه ساخته است؟

دریابندری: من الآن این قدر می توانم بگویم که جوهر این ساختمان در این جور ریزه کاری ها نیست؛ جوهر این ساختمان به نظر من در دورنمای تاریخی وسیعی است که ترسیم می کند، و در سیرتها یا کاراکترهای انسانی که می سازد، و در محتوای تجربی این سیرتها، و در کش مکشهای میان آنها که نقل می کند، و در موقعیتهای بشری که به وجود می آورد، و در فضاهایی که می آفریند، و در ملاحظاتی که دربارهٔ این کشمکشها و این موقعیتها می آورد، و بعد هم البته در زبانی که به طور کلی برای بیان همهٔ اینها پرورانده و در این هزار سالی که از عمر شامنامه می گذرد وارد وجدان ملی ما شده، یعنی شده است جزئی از مفهوم کلی «ایرانی». اگر آن چیزی را که به اسم «هویت ملی» می شناسیم بیندازیم روی میز تشریح و بشکافیم، خواهیم دید که قسمتی از بافت او از همین شامنامه است. این شوخی نیست. در تمام تاریخ ادبیات جهان فقط فردوسی است که به همهٔ این هدفها رسیده.

این زبانی که این اهمیت را برای ما پیدا کرده زبان «نظم» است، که

شعر را هم در بر می گرفته. امروز ما میان نظم و شعر تمایز بارزی قائل می شویم. ولی این تمایز جدید است؛ در گذشته هر شاعری ممکن بوده است اثر خودش را نظم بنامد، و هر ناظمی خودش را شاعر بشناسد. فردوسی میگوید «پیافکندم از نظم کاخی بلند»، ولی ما میدانیم که در نظم فردوسی شعر ناب فراوان است. از طرف دیگر، مدیحههای انوری، با همهٔ تردستی نبوغ آمیزی که در انشای آنها به کار رفته، غالباً چیزی جز نظم نیست؛ با این حال انوری از طایفهٔ مدیحه سرایان به نام شاعر یاد میکند، حتی وقتی که دارد به این طایفه دشتام می دهد: «ای برادر بشنوی رمزی زشعر و شاعری / تا ز ما مشتی گدا کس را به مردم نشمری». ولى البته تمايز ميان نظم و شعر واقعيت دارد و رفته رفته وارد آگاهی ادبی ما شده است. این بیت ملکالشعرای بهار نشان میدهد که او به این تمایز کاملاً توجه داشته: «ای بسا شاعر که او در عمر خود نظمی نساخت / وی بسا ناظم که او در عمر خود شعری نگفت». شاید هم ترتیب مصرعها برعکس باشد، درست یادم نیست. به هر حال، اینها همه بدیهیات است؛ نکته این است که بارز شدن تمایز میان نظم و شعر در عصر ما مشکل دشواری پیش آورده است؛ چون اهل ادب را به دو اردوی متخاصم تقسیم کرده: اردوی نظم، که هنوز خودشان را شاعر هم می دانند، و اردوی شعر، که از هر چه نظم و ناظم است بیزارند. در حقیقت طایفهٔ شاعرها به مناسبت جنگی که با طایفهٔ ناظمها دارند ترجیح میدهند توی متون نثر دنبال شعر بگردند، و گاهی هم چیزهای نابی پیدا میکنند. به خصوص در آثار عرفا، مثل بایزید بسطامی یا شمس تبریزی یا شیخ ابوالحسن خرقانی، قطعات فراوانی هست که اگر آنها را تقطیع کنیم و یا به رسم رایج شعر نو زیر هم یا «پلهای» بنویسیم خواهیم دید که اشعار درخشانی هستند\_ چنان که گاهی نوشته اند و دیده ایم.

من شخصاً این وسط هیچ کارهام، چون نه ناظم هستم نه شاعر؛ ولی به عنوان ناظر صحنه این طور به نظرم می آید که این جنگ اولاً لازم

نیست، ثانیاً تلفاتش به خصوص برای اردوی شعر خیلی سنگین بوده؛ چون باعث شده است که افراد جوان و تازه کار این اردو گمان کنند اگر لای کتاب انوری یا فرخی یا حتی سعدی را باز کنند به اصول خودشان، که اصول شعر ناب باشد، خیانت کردهاند؛ بگذریم از این که خواندن این متون مقدماتی هم میخواهد که اینها ندارند و در نتیجه آن حالت جنگ میان دو اردو از بابت این ناتوانی نوعی راحتی وجدان هم به اینها میدهد، و دشمنی آنها را با میراث کهن تسجیل و تثبیت میکند. نتیجه این است که افراد تازه کار اردوی شعر خودشان را از میراث نظم فارسی محروم میکنند و تربیتشان در زبان فارسی ناقص می ماند و زبانشان ناگزیر خام و حتی گاهی الکن می شود.

مشکل دیگری که باز به این تمایز نظم و شعر مربوط می شود این است که بسیاری از ما تصور میکنیم نظم لزوماً بداست و شعر لزوماً خوب است. من اینجا کاری به شعر ندارم؛ حتی می توانم بپذیرم که شعر لزوماً خوب است؛ به این معنی که شعر بد اصلاً شعر نیست، پس هر چه واقعاً شعر باشد خوب است. اما این که نظم لزوماً چیز بدی است به نظر من اشتباهی است که همان طور که گفتم نسل جدید دارد تاوانش را می پر دازد. نظم یکی از ژانرهای ادبی فارسی است، که اتفاقاً مدتهای مدید بر نثر غلبه داشته و مانند سایر چیزهای این دنیا خوب و بد دارد. البته مقدار زیادی از این نظم بد است. ادبیات ما از لحاظ منظومههای بد هم به هیچ وجه کم وکسری ندارد. امتیاز نظم فردوسی و سعدی در این است که زبان آنها در روند ریخته شدن در قالب نظم تحت فشار قرار نگرفته، صدمه ندیده، ماهیت نثریاش را از دست نداده، در واقع در تاریخ ادبیات ما نظم بد خیلی بیشتر از نظم خوب نوشته شده؛ همان طور که فرش بد هم بیشتر از فرش خوب بافته شده. به همین دلیل است که کلمهٔ «نظم» رفته رفته اعتبار و آبرویش را از دست داده. امروز اگر به یک شاعر بگویید ناظم، اوقاتش تلخ میشود؛ و اگر شاعر خوبی باشد حق هم خواهد داشت. ولی در دنیا وقتی از فرش ایرانی صحبت میشود

منظور نمونه های عالی این هنر است، نه این مهملات گران قیمتی که توی ویترین بسیاری از فرش فروشی های تهران می بینیم. نظم فارسی هم طبعاً آن چیزی است که در شاهنامه و بوستان می بینیم، نه در قصیده ها و غزل های مهمل و مکرر قدیم و جدید. در واقع فردوسی و سعدی نظم را جانشین نثر کرده اند و به همان آسانی و راحتی به کار برده اند. البته منظورم از سعدی نویسندهٔ بوستان است، نه سرایندهٔ گلستان.

حریری: خوب اگر این طور است، پس چرا نویسنده مطلب را به نشر نمی نویسد؟

دریابندری: شاید دیگران توضیح بهتری برای این مسئله داشته باشند؛ آنچه به نظر من میرسد این است که این پدیدهٔ منظوم بودنِ افسانههای تاریخی و داستانهای قدیم منحصر به ادبیات ما نیست. افسانههای هُم در زبان یونانی باستان به نظم نوشته شده است. همچنین افسانهٔ گیلگمش در زبان سومری، که قدیم تر است. شاید یک دلیلش این بوده که این افسانهها باید سینه به سینه نقل می شده، چون نه وسیلهٔ تکثیر نوشتهها فراهم بوده، نه سواد خواندن عمومیت داشته؛ و خوب شکی هم نیست که از بر کردن نظم خیلی آسان تر از نثر است. ولی این بحث ما را به جایی نمی رساند؛ واقعیت این است که در ادبیات ما مهم ترین آثارِ تخیلی در قالب نظم نوشته شده اند؛ ما از این واقعیت شروع می کنیم، تخیلی در قالب نظم نوشته شده اند؛ ما از این واقعیت شروع می کنیم، حالا دلیل آن هرچه می خواهد باشد. گاهی همین داستانها را به نثر هم نوشته این این نوشته ها با زبان داستانهای منظوم ابداً قابلِ قیاس نیست. همین که به نثر می رسیم زبان افت می کند.

حریری: چرا؟ چرا این طور است؟

دریابندری: من گمان میکنم عامل اصلی عامل انضباط است. نویسندهٔ

منظومه که عموماً در قالب مثنوی است ملزم به رعایت ضوابط معین است. از وزن و قافیه که بگذریم، شاید مهم ترین ضابطه این است که سرایندهٔ منظومه باید جملههایش را در یک مصرع یا یک بیت تمام کند. خیلی به ندرت پیش می آید که کار پایان یک جمله از یک بیت به بیت بعدى بكشد، و اين كار هم البته هنرنمايي خاصى لازم دارد. نتيجه اين انضباط غالباً کوتاهی عبارات و سادگی و پیراستگی زبان به طور کلی است. نگاه کنید به عبارات فردوسی در شامنامه، یا مولوی در مثنوی، یا سعدی در بوستان، یا خمسهٔ نظامی. بعضی از این منظومه ها را بعداً به نشر هم درآوردهاند، ولى روايت منثور ابدأ با روايت منظوم از لحاظ زبان قابل قیاس نیست. مفت پیکر نظامی یک روایت منثور هم دارد، که در واقع کتاب خیلی پست و مهملی است، در حالی که شکل منظوم همین داستان از شاهکارهای ادبیات فارسی است. توضیح این قضیه به نظر من همان انضباطی است که در نظم هست. برداشته شدن قید انضباط یا نظم باعث می شده که استعدادهای بسیار نازل تری به این کار بیر دازند. سرایندهٔ نظم باید مقدمات فراوانی طی می کرده و مهارت های معینی به دست مى آورده، كه به آن مى گفته اند «طبع روان». يا شايد هم شاعرى به قول ایرج فقط طبع روان میخواسته و معانی و بیان با همان مقدماتی که گفتم لازم نداشته. در هرحال شكى نيست كه سرودن منظومهاى مثل شاهنامه كار هركسى نبوده. همان طوركه مىدانيم فردوسى حتى كار دقيقى را نمی پسندد: «نگه کردم این نظم و سست آمدم / بسی بیت ناتندرست آمدم». روایتهای منثور را بعداً نقالها و بیاضنویسها مینوشتهاند، که گاهی حتی املای کلمات را هم درست بلد نبودهاند. در این جور نثر هیچ انضباطی وجود ندارد؛ جملهها نه تنها حد و حدود معینی ندارند بلکه گاهی به سرانجام روشنی هم نمی رسند.

از طرف دیگر، البته ما سنت نئر منضبط هم داریم، که عالی ترین نمونهاش گلستان سعدی است. انضباطی که در مقدمهٔ این اثر رعایت شده ـ در همان قطعهٔ معروف «منّت خدای را عزّ و جَل» ـ شاید در تمام

یک گفت وگلو ۱۴۷

ادبیات دنیا بی نظیر باشد. درواقع ساختمان این قطعه از لحاظ زیر و بم و فرود و فراز خیلی شبیه به ساختمان یک سمفونی است. ولی نکته این است که بنای نثر گلستان بر صنعت است، نه بر ضبط زبان طبیعی. این مطلبی که من دارم سعی می کنم بیان کنم شاید قدری تعارض آمیز به نظر بیاید، ولی گمان می کنم خالی از حقیقت نیست. سعدی در گلستان ملزم به رعایت مقررات پیشساختهٔ وزن و قافیه نیست؛ آزاد است جملههایش را به هر شکلی و به هر اندازه ای که می خواهد در بیاورد و ضوابط هر جمله ای را خودش معین کند. در عمل این ضوابط بسیار سنگین درمی آیند، به طوری که هر کدام از قطعات کتاب گلستان مبدل به نوعی نمونهٔ ازلی یا «آرشه تیپ» ادبی می شوند و دیگران قرنها این نمونه ها را تقلید می کنند.

به عبارت دیگر، نویسندهٔ گلستان چون از آزادی کمابیش مطلق نثر شروع میکند هنر نماییاش در این است که خودش را در قید انواع صنایع بگذارد. اما همین نویسنده در *بوستان* از قیدهای معین و لازمً مثنوی بحر متقارب شروع میکند و طبعاً تمام سعیاش صرف این میشود که تواناییاش را در رسیدن به آزادی نشان بدهد؛ یعنی نشان بدهد که در قید آهنین وزن و قافیه می تواند چنان حرف بزند که انگار یک نفر دارد حرف روزمرهاش را میزند و به هیچ قید و بندی توجه ندارد. «سگی پای صحرانشینی گزید» یک چنین جملهای است یا «ندانم کجا دیدهام در کتاب»، یا «شبی یاد دارم که چشمم نخفت»، یا «شنیدم که پروانه با شمع گفت»، یا صدها مصرع و بیت نظیر اینها که در سراسر بوستان میبینیم. اینها جملههایی هستند که در تلاش تبدیل اسارت نظم به آزادی نشر ساخته شدهاند؛ آدم از خواندن اینها نشاط و شادی رسیدن به فضای باز و هوای تازه را احساس میکند. از طرف دیگر، «منّت خدای راعزٌ وَجَل كه طاعتش موجب قربت است و به شكر اندرش مزيد نعمت» جهت حرکت دیگری را نشان میدهد. چون سجع هم در حقیقت نوعی قافیه است، که نویسنده بدون آن که ملزم باشد رعایت میکند. به عبارت دیگر، با انواع صنایع آزادی نثر به قید و بند نظم مبدل می شود.

### حریری: یعنی شما از خواندن نثر کلستان لذت نمی برید؟

دریابندری: لذت بر دن حکایت دیگری است، آقای حریری. کدام فارسی زبان بی ذوقی است که از خواندن نثر گلستان لذت نبر د؟ بحث بر سر این بود که نثر زندهٔ امروز ما از کجا الهام میگیرد، یا باید بگیرد. من كمان مى كنم منبع الهام واقعى نثر امروز ما ميرات شعر گذشته است، نه نثر گذشته. نثر گذشتهٔ ما یا نازل و سست است، مثل رستمنامه و رموز حمزه و سمك عيار و مانند اينها؛ يا مصنوع و مزين است، مثل كلستان؛ یا منعکسکنندهٔ لهجههای قدیمی و کم یا بیش فراموش شده است، مثل سفرنامهٔ ناصر خسرو. «به گرمابه شدیم تا شوخ از تن باز کنیم» هیچ تصنع یا تکلفی ندارد، خیلی هم زیباست. ولی لهجهٔ خراسان قدیم است و امروز برای ما اهمیت و کشش تاریخی دارد. ما در نوشتن نثر فارسی امروز نمي توانيم از بيهقي و ناصر خسرو الهام بگيريم. درسي كه ما مي توانيم از ناصر خسرو بگیریم تقلید از نثر او نیست؛ دنبال کردن اصل یا به اصطلاح «یرنسییی» است که این نویسنده در نظر داشته، یعنی نوشتن به زبان ساده و زندهٔ زمانه. این غیر از تقلید نثر قدیم است. البته هستند كساني كه نثر قديم را تقليد ميكنند، ولي به نظر من زبان آنها خشك و عقيم ميآيد. به نظر من منبع الهام نثر فارسى زنده امروز بهترين نمونههای شعر کهن ماست. من گلستان و بوستان را از این جهت مثال زدم که هردو کار یک نویسندهاند و به همین دلیل خیال میکنم مطلب مرا خوب نمایش میدهند.

حربری: این مطلب دقیقاً چیست، آقای دریابندری؟

دریابندری: خیال میکنم نشان داده شد.

حریری: بله، ولی من از شما میخواهم این مطلب را به صورت مختصر و مفید خلاصه کنید، چون به نظر من خیلی جالب می آید.

دریابندری: مفیدش را البته نمی توانم ضمانت کنم، ولی مختصرش را چشم. منظور این است که غرض از کاربرد زبان و طرز برخورد گوینده یا نویسنده با زبان در یک زمان یا حتی در دست یک آدم ممکن است گرایشهای به کلی متفاوت در زبان به وجود بیاورد. این دو گرایش را در گلستان و بوستان سعدی می بینیم. من گمان می کنم در تمام تاریخ ادبیات فارسی این دو گرایش وجود داشته است، امروز هم وجود دارد. می شود برای آسانی بحث اسم این دو گرایش را گذاشت گرایش می شود برای آسانی بحث اسم این دو گرایش را گذاشت گرایش «گلستانی» و گرایش «گلستانی».

# حریری: شما این گرایشها را در شعر میبینید یا در نثر؟

دریابندری: من دارم دربارهٔ گرایشهای زبان فارسی حرف می زنم. از آنجا که کار دنیا همیشه برعکس است، امروز گرایش گلستانی بیشتر در شعر دیده می شود و گرایش بوستانی در نثر.

حریری: پس شما امروز هم این دو گرایش را در زبان فارسی میبینید؟

دریابندری: بله، خیال میکنم.

حريرى: ممكن است اينها را مشخص كنيد؟

دریابندری: به نظر من اینها کم و بیش مشخص هستند. تمام «فضلای ریش و سبیل دار»، به قول نیما، به گرایش گلستانی تعلق دارند. پیروانِ گرایش بوستانی را باید میان پیاده ها پیدا کرد.

## حریری: خود شما کجا قرار میگیرید؟

دریابندری: من جزو پیاده نظام هستم، امیدوارم.

حریری: خوب، خیلی متشکر که صنف خودتان را هم معلوم کردید. این اصطلاح «ریش و سبیلدار» که از قول نیما به کار بردید سابقه اش چیست؟

دریابندری: دقیقاً نمی دانم. مربوط است به ایامی که فضلا و ادبای محافل آکادمیک یا دانشگاهی که بعضی شان ریش و سبیل سابق شان را هنوز داشتند شعر نو و شخص نیما را مسخره می کردند. نیما در یکی از مقاله ها یا نامه هایش به این فضلای ریش و سبیل دار اشاره می کند. بعداً البته بعضی از شاگردان یا پیروان نیما هم ریش و سبیل گذاشتند؛ بعضی از ریش و سبیل دارها هم پیرو نیما شدند؛ قضیه قدری قره قاتی شده است.

حریری: آقای دریابندری، شما با نیما آشنا بودید؟

دریابندری: من نیما را دو سه بار دیدم، آن هم در سال ۱۳۳۲. نه، متأسفانه نمی توانم بگویم با نیما آشنا بودم.

حریری: اگرچه موضوع گفت و گوی ما عوض می شود، ولی من میخواهم در این فرصت مطلبی را دربارهٔ نیما از شما بپرسم.

دریآبندری: خیال میکنم مطلب شما را میدانم. بفرمایید.

حریری: شما در یک گفت و گو عبارتی دربارهٔ نیما به کار برده بودید که خیلی هارا ناراحت کرد. آبا واقعاً شما نیمارا به همان صورت می بینید؟

دریابندری: شما آن عبارت مورد بحث را به خاطر دارید؟

حریری: بله، «پیرمرد خل وضع مازندرانی با اسم عوضی نیما یوشیج».

دریابندری: درست است. ولی این داوری من در بارهٔ نیما نیست، این تصوری است که تا اوایل دههٔ بیست در بعضی محافل شعر کهن یا همان فضلای ریش و سبیل دار دربارهٔ نیما وجود داشت. یکی از این فضلا، که اتفاقاً ریش و سبیل هم نداشت، مهدی حمیدی بود. حمیدی در همان سالها دربارهٔ شعر نیما گفته بود «سه چیز هست در او وحشت و عجایب و حمق / سه چیز نیست در او وزن و لطف و معنا نیست»؛ این شعر دهن به دهن میگشت. بیچاره مهدی حمیدی آدم بدی نبود و در دورهٔ پختگیاش شعر کهن را هم بسیار خوب میساخت، و به هرحال به هیچ وجه مستحق آن بد و بیراههایی که به جان خودش خرید نبود، ولی خوب، حمیدی یکی از نمایندگان پرخاشجوی سنت شعر کهن بود، که داشت به دست نیما برچیده می شد. من گفتم شعرای نو ابتدا به عنوانِ خوب، حمیدی یکی از نمایندگان پرخاشجوی سنت شعر کهن بود، که شاگردان یک همچو آدمی شناخته می شدند. گفتم کاربرد اجتماعی و سیاسی شعر نو بود که شعر نو را در وجدان مردم جانشین شعر کهن کرد. حالا این حرف تا چه اندازه درست باشد بحث دیگری است، ولی در آن اشارهٔ من هیچ اهانتی به شخص نیما منظور نبود.

حریری: ولی خیلی ها آن اشاره را طور دیگری فهمیدند.

دریابندری: خوب، آقای حریری جلو فهم اشخاص را که نمی شود گرفت. بعضی وقتها فهم آدم زیادی تیز می شود. من برای آن جور آدمها تنها کاری که می توانم بکنم این است که دعا کنم خداوند حدّتِ فهم شان را قدری تعدیل کند. ولی واقعاً هیچ زمینه ای برای تعبیر دیگری وجود نداشت. من در همان گفت و گو چند خط پایین تر یا شاید بالا تر

گفته بودم که پروفسور آربری تکهای از بوف کور هدایت را به انگلیسی ترجمه کرده بود و برای این که به خوانندگان انگلیسی زبانش نشان بدهد که «زبان عجیب و غریب فارسی» چه صداهایی دارد چند سطر از متن فارسی را هم با حروف لاتینی آوانگاری کرده بود؛ یعنی همان قطعهٔ معروف «شب پاورچین پاورچین دور می شد». آیا معنای آن حرف این است که به نظر من زبان فارسی زبان عجیب و غریبی است؟ اگر این طور بود قاعدتاً باید بیشتر از اهانت به نیما مستوجب خشم آن اشخاصی که می فرمایید می شدم. ولی واقعیت این است که هیچ کس آن حرف راکج می فرمایید می شدم. ولی واقعیت این است که هیچ کس آن حرف راکج نفه مید و عوضی تعبیر نکرد، چون آن نوع موجوداتی که در مورد نیما آن جور حساسیتی ندارند.

حریری: آخر این حساسیتی که می فرمایید نسبت به نیما نشان می دهند باید دلیلی داشته باشد.

دریابندری: حتماً دارد؛ بی دلیل که نیست.

حریری: خوب، به نظر شما این دلیل چیست؟

دریابندری: واضح است، آقای حریری، نیما آدمی است که سنت هزار سالهٔ فورمالیسم شعر فارسی را کنار گذاشت و از جای دیگری شروع کرد. با این کار ساده آن بت کهن را شکست. ولی کار دنیا طوری است که غالب بت شکنها خودشان مبدل به بت می شوند. بودا بت شکن بزرگی بود، ولی بزرگ ترین بتها را از روی بودا ساخته اند. اصلاً نمی دانید یا نه، کلمهٔ «بت» فارسی صورت دیگری از همان نمی دانید یا نه، کلمهٔ «بت» فارسی صورت دیگری از همان «بودا»ی هندی است.

حريرى: نخير نمى دانستم، خيلى جالب است.

دریابندری: در هرحال نیما شعر فارسی را از بن بست تاریخیاش بیرون اورد، ولی حالا خودش به نوعی بت مبدل شده و عدهای بت يرست دور اسمش مشغول اداى مناسك بتيرستي خاص خودشان هستند، و ضمناً دارند شعر فارسی را به بن بست تازهای میکشانند، یا شاید هم کشاندهاند. عدهای هم خیال میکنند شعر نو یک قبیلهٔ زولو یا آپاچی است که با شعر کهن در حال جنگ است و نیما هم رئیس قبیله است. آدم بت پرست یا قبیلهای هم چیز خطرناکی است، چون دایم خیال میکند دیگران میخواهند به بت او یا رئیس قبیلهٔ او اهانت کنند. این روحیهٔ آن حضرات است، حالا علم و معرفتشان بماند. اما واقعیتِ قضیه این است که دعوای شعر نو و کهن چهل سال بیشتر است که طی شده. کار را نیما و شاگردهای او صورت دادند؛ این قبایل بت پرست خیال میکنند، یا این طور وانمود میکنند، که دعوا ادامه دارد. این ها مثل دنبالهروهای لشکر فاتح هستند. جنگ را جلودارهای لشکر میکنند و صدمات را هم آنها میبینند؛ نهب و غارت و تجاوز و غیره معمولاً کارِ دنباله روهاست. به هرحال باز هم تکرار میکنم، منظور به هیچ وجه اهانت به نیما نبود. دلیلی هم ندارد که من بخواهم این کار را بکنم. ولی من در همان جا گفته بودم که از مقدار زیادی از آنچه به اسم شعر نو منتشر میشود حالم به هم خورده است. این واقعیت دارد. آن اشخاصی که می فرمایید نویسندگان آن جور شعرها هستند، یا بودند، و در واقع از این حرف ناراحت شده بودند و البته حتی هم داشتند که ناراحت بشوند. ولى من اين حرف را نمى توانم پس بگيرم. واقعيت اين است كه به نظر من مقدار زیادی از آنچه امروز به نام شعر منتشر می شود یاوه سرایی تهوع آوری است. البته قبلاً هم گفتم، من به هیچوجه عقیده ندارم که جلو این یاوه سرایی را باید گرفت، یا اصولاً بشود گرفت. هیچ راهِ دموکراتیکی برای جلوگیری از یاوه سرایی وجود ندارد، به جز همان روند انتخاب طبیعی که صحبتش را کردیم. ولی از طرف دیگر هر یاوهای را نمی توانیم به عنوان شعر بپذیریم؛ به این ترتیب کشمکشی که ملاحظه میکنید جزو روند تحول و پرورش شعر است.

حریری: آفای دریابندری، اجازه بدهید در این فرصت چند نکتهٔ دیگر را هم دربارهٔ آن گفت رگوی شما روشن کنیم.

دریابندری: بعد از نیما لابد نوبت هدایت است.

حریری: دقیقاً. شما هدایت را هم «منحط» توصیف کرده بودید. این حرف هم خیلیها را ناراحت کرده بود.

دریابندری: من اگر کسی را از این بابت ناراحت کرده باشم متأسفم، ولی من بوف کور را منحط توصیف کردم نه هدایت را.

حريرى: خوب چەفرقى مىكند؟ بالاخرە هدايت نويسنده بوف كور است.

دریابندری: خیلی فرق میکند. فرقش این است که «منحط» اسم یک خط یا مکتب ادبی است و بوف کور توی این خط نوشته شده. من گفتم این رمان را دوست ندارم، چون به نظرم زیادی منحط است. بعد هم گفتم که منظورم از منحط غیر از آن مفهومی است که معمولاً از این کلمه فهمیده می شود.

حریری: معمولاً از این کلمه چه فهمید، میشود؟ منظور شما چه بود؟

دریابندری: کلمهٔ «منحط» معمولاً در مقابل «مترقی» به کار می رود، یا به کار می رفت. این یک اصطلاح سیاسی و اجتماعی است. در واقع منحط به این معنی در باب ادبیات و هنر معادل «مرتجع» در زمینه های

سیاسی و اجتماعی است. به این دلیل اگر بگوییم فلان اثر ادبی به این معنی منحط است یا مترقی است، تعصبات و پیش داوری های معینی را بیدار می کنیم، چنان که ظاهراً من کرده بودم. من به این موضوع توجه داشتم؛ به همین دلیل هم لازم دیدم تأکید کنم که منظورم چیز دیگری است. حتی گفتم شخصاً از هنر منحط زیاد بدم نمی آید، چنان که خیلی ها شعر صائب تبریزی را، که نوعی شعر منحط است، دوست می دارند. من گفتم از بوف کور خوشم نمی آید چون زیادی منحط است، یعنی نویسنده در پیروی از خط هنر منحط شورش را در آورده؛ حالا هم یعنی نویسنده در پیروی از خط هنر منحط شورش را در آورده؛ حالا هم ناچارم همین را بگویم.

# حریری: پس این موضوع ربطی به مسائل سیاسی و اجتماعی ندارد؟

دریآبندری: هیچ چیزی نیست که به نحوی با مسائل سیاسی و اجتماعی ربط نداشته باشد، حتی مکتب هنری منحط، متأسفاند,

# حریری: چرا متأسفانه؟

دریابندری: برای این که این ارتباط بحث را خیلی پیچیده میکند.

# حریری: خوب، پیچیدگی چه اشکالی دارد؟

دریآبندری: از لحاظ بحث ما اشکالش این است که آن دو معنای منحط منحط منحط در اصطلاح سیاسی و اجتماعی و منحط به معنای مکتب هنری و ادبی می هنری و ادبی هیچ وقت چنان که باید از هم تفکیک نمی شوند، نه در واقعیت تاریخی و نه در ذهن انسان.

# حریری: این مکتب منحط که فرمودید چه نوع مکتبی است؟

دریابندری: مکتب منحط مکتب معروفی است، آقای حریری. در اواخر قرن گذشته در فرانسه به خصوص رونق داشته، تا اوایل قرن حاضر هم کم و بیش زنده بوده، شاید هنوز هم در بعضی محافل نیمه جانی داشته باشد. شعرایی مثل بودلر و ورلن توی این خط بودهاند. من نمی دانم اسم منحط را چه کسی روی این شعرا گذاشته بود، ولی پیروان مکتب منحط این اسم و عنوان را برای خودشان قبول داشتند؛ حتی یک وقت نشریهای هم داشتند به اسم Ital Decaden یعنی «منحط». بله، اسم نشریهشان «منحط» بود. به این شعرای منحط «سمبولیست» هم میگفتند، چون که اینها سمبولها یا رمزهایی در کارشان درج میکردند، همان کاری که هدایت در بوف کور کرده است. بعداً، یعنی در طاهراً در همین سالهای انتقال در پاریس بوده و طبعاً تحت تأثیر مهر روز قرار گرفته، اگرچه لابد این سبک ادبی با روحیات او هم جور در می آمده. بعضی مشخصات رمان گوتیک هم در بوف کور دیده می شود...

حریری: آقای دریابندری، میبخشید حرف شمارا قطع میکنم، شما قبلاً هم به رمان گوتیک اشاره کردید؛ ممکن است یفرمایید این رمان گوتیک چیست؟ با معماری گوتیک چه ربطی دارد؟

دریابندری: معماری گوتیک یک سبک ساختمانی قرون وسطایی است که نمونههایش را در کلیساهای بزرگ اروپا میبینیم؛ رمان گوتیک زیاد ربطی به این معماری ندارد. این اصطلاح ظاهراً از انگلستان قرن هجدهم آمده است؛ گویا به این دلیل که حوادث رمان گوتیک در کاخهای گوتیک میگذشته. بعضی هم میگویند نویسندهٔ اولین رمانهای گوتیک در یک همچو کاخی زندگی میکرده. در هرحال رمان گوتیک رمانی است با فضای تاریک و وهم انگیز و حوادث موحش و خون آلود. بعضی از داستانهای ادگار الن پورا می شود از نوع رمان خون آلود. بعضی از داستانهای ادگار الن پورا می شود از نوع رمان خون آلود. بعضی از داستانهای ادگار الن پورا می شود از نوع رمان

گوتیک به حساب آورد. داستانهای پورا بودلر اگر اشتباه نکنم به فرانسه ترجمه کرد، که یکی از مهمترین شعرای منحط بود. هدایت به احتمال قوی این ترجمه ها را خوانده بوده. مجتبی مینوی میگفت هدایت به داستانهای ارنست هوفمن نویسندهٔ آلمانی قرن هجده و نوزدهم علاقه داشته، و حتى طرح بعضى از داستانهايش را از هوفمن گرفته. این هوفمن هم مثل پو کم و بیش توی خط ادبیات گوتیک بوده. به این ترتیب به نظر می آید که هدایت می خواسته نوعی رمان گوتیک منحط به فارسى بنويسد، ولى به نظر من موفق نشده، داستانش آن ساختمان و استحکام را پیدا نکرده، مقداری زنجموره و آه و ناله هم که سنت دیرینهٔ ادبیات خود ماست به آن اضافه کرده. هدایت درواقع شکننده و ختم کنندهٔ این سنت زنجموره کردن در ادبیات فارسی است، و اهمیت او هم از یک جهت در همین است. ما در ادبیات قدیم خودمان همیشه با یک آدمیزادی طرف هستیم که خودش پاک و بیگناه است، ولى انواع بدبختيها به سرش آمده؛ دنيا با او دشمني كرده، معشوقه به او دست نداده، یا دست داده ولی بعد بیوفایی کرده و پدرش را در آورده، جگرش را سوزانده؛ بخت و اقبال از او رو برگردانده؛ زمین و زمان با او دشمن اند؛ آه در بساط ندارد؛ ولى دندان روى جگر مىگذارد و صدايش در نمى آيد. يعنى البته در مي آيد و خيلي هم آه و ناله ميكند، ولي خودش خیال می کند که صدایش در نمی آید. چهرهٔ این «خود» یا «من» بدبخت یفیوز و در عین حال پاک و بیگناه را ما در پشت بسیاری از غزلها و قصیده ها و سایر اشعار سوزناک فارسی می بینیم. (گر با دگری شدی هماغوش / مارا به زبان مکن فراموش). رسالت اصلی هدایت شکستن همین سنت ادبیات سوزناک بوده است، و باید گفت در این کار هم موفق شده. این که من میگویم هدایت معنی ادبیات را عوض کرد، منظورم از یک جهت همین است. ولی آن «خود» یا «من» سوزناک سرانجام سر از گریبان راوی داستان بوف کور در مى آورد و همان آه و ناله ها را سر مى دهد. اين كه مقدارى عناصر داستانسرایی گوتیک یا سمبولیستی فرنگی هم با این آه و ناله همراه شده است به نظر من تفاوت زیادی به وجود نمی آورد. واقعیت این است که هدایت دست آخر از خودش شکست می خورد و دچار همان احوالِ سوزناکی می شود که باقی نویسندگان و به خصوص شعرای ما قرنها دچارش بودند. جنبهٔ غمانگیز زندگی هدایت به نظر من همین است. حالا بعضی ها می گویند این زنجموره و آه و ناله بیان حال روزگار اختناق رضاشاهی است. چه بسا که این طور باشد. ولی آه و نالهٔ ادبیات قدیم ما هم بیان حال روزگارهای دیگری است که با اختناق و تیره اندیشی و تعصب و انواع و اقسام بدبختی های دیگر همراه بوده است. هیچ کدام این ها عذر ادبیات سوزناک نمی شود. ادبیات معترض یا حتی منفی و بدبینانه چیز دیگری است، و درواقع بیشتر بدنهٔ ادبیات دنیا از همین بدبینانه چیز دیگری است، و درواقع بیشتر بدنهٔ ادبیات دنیا از همین مقوله است.

اما این که چه طور شده است که کار این داستان در میان بعضی از ما این قدر گرفته، یا گرفته بوده، مسئلهای است که به نظر من دلایل خاص خودش را دارد. آنچه به نظر من می رسد این است که این داستان به همان دلایلی که گفتم با مزاج خیلی از ما سازگار است. خیلی از ما ممکن است وانمود کنیم که با ادبیات و اصولاً طرز تفکر سوزناک قطع ممکن است وانمود کنیم که با ادبیات و اصولاً طرز تفکر سوزناک در رابطه کرده ایم، ولی این فقط ظاهر قضیه است و آن جریان سوزناک در باطن ما ادامه دارد. بنابرین وقتی یک داستان سوزناک مدعی مدرن بودن هم شد، یا دیگران برایش یک همچو ادعایی تراشیدند، دیگر سوزناک با وجدان راحت یک دل سیر ادبیات سوزناک بخوانیم و بعد هم درباره اش داد سخن بدهیم. یک علت دیگر قضیه هم این است که چند درباره اش داد سخن بدهیم. یک علت دیگر قضیه هم این است که چند نفر از فرنگی ها، که من در ذوق و شعور خودشان شک و تردید کلی دارم، وقتی که بالاخره موفق شدند با هزار بدبختی این داستان را به فارسی بخوانند یا به زبان فرنگی ترجمه کنند طبعاً دربارهٔ معانی عمیق آن هم بخوانند یا به زبان فرنگی ترجمه کنند طبعاً دربارهٔ معانی عمیق آن هم یک چیزهایی گفتند، و خوب لازم به گفتن نیست که ما در زمینهٔ ادبیات یک چیزهایی گفتند، و خوب لازم به گفتن نیست که ما در زمینهٔ ادبیات یک چیزهایی گفتند، و خوب لازم به گفتن نیست که ما در زمینهٔ ادبیات یک چیزهایی گفتند، و خوب لازم به گفتن نیست که ما در زمینهٔ ادبیات یک چیزهایی گفتند، و خوب لازم به گفتن نیست که ما در زمینهٔ ادبیات

جدید، به خصوص رمان، تا همین چندی پیش یک عقدهٔ حقارتِ خیلی دردناکی داشتیم، و وقتی یک فرنگی میگفت که این داستان رمانِ مهمی است، وجدانمان خیلی راحت می شد. من اگر معتقد به «نظریهٔ توطئه» بودم می گفتم که فرنگی ها در این باره توطئه کرده اند و خواسته اند این داستان ملال آور تاریک را توی کت روشنفکران ما بکنند. ولی متأسفانه من هیچ اعتقادی به این نظریه ندارم و به نظرم این هم درست مثل همان روحیهٔ سوزناک از بیماری های دیرین جامعهٔ ماست که باید شفای عاجل آن را از خداوند مسألت کنیم. واقعیت این است که اشکال در خود ماست؛ کرم از خود درخت است.

مثل این که در این باره قدری زیاد به حاشیه رفتم؛ در هرحال من این کار هدایت را برخلاف خیلی از کارهای دیگرش دوست ندارم، چون از آن جنبهٔ سوزناکش هم که بگذریم، همان طور که گفته بودم این کار به نظرم زیادی منحط می آید، یعنی زیادی به شگردهای شعرا و نویسندگان «دکادان» چسبیده. این را من به خیال خودم توضیح دادم، ولى بعد باكمال تعجب ديدم خيليها اين توضيح مرا ناديده كرفتهاند، يا اصلاً ندیدهاند. حتی آدمی مثل بزرگ علوی، که خیلی هم به من لطف دارد، بعد از چند سال که او را دیدم از من گله کرد که چرا گفتهای هدایت منحط است. پیدا بود «منحط» برای علوی چیز خیلی بدی است، در ردیف همان «مرتجع»، چون علوی خودش را خیلی «مترقی» میداند، یا مى دانست. من خجالت كشيدم از او بپرسم آيا خودش حرفهاى مرا خوانده یا از زبان دیگران شنیده؛ چون این جور حرفها وقتی دهن به دهن میگردد رنگش عوض می شود. چندی بعد دیدم یکی از شعرای سابق هم در یک نشریهای اعتراض کرده که چرا من گفتهام هدایت «نمایندهٔ انحطاط» است. از این یکی البته من تعجبی نکردم، چون واضح بود که مطلب افواهاً به گوش شاعر بیچاره رسیده، و لابد انحطاط هم به نظر او معنایی غیر از همان معنای مقابل ترقی و تعالی ندارد. اما درسی که من از این قضیه گرفتم این است که وقتی کلمهای در تداول عام معنی

یا فحوای معینی پیدا کرد، به این آسانی نمی توانی آن معنی را کنار بزنی و آن کلمه را در معنای محدود یا تازهای به کار ببری، به خصوص اگر پای پیشداوری های سیاسی یا شبه سیاسی هم در میان باشد؛ چون تمام توضیحات و قید و شرطها مثل آبی که روی سنگ داغ بپاشی آنا بخار می شود و نقش سنگ سر جایش می ماند. تازه این وقتی است که طرف قصد سوءِ تعبیر هم نداشته باشد ـ که گاهی دارد. بنابرین اگر بخواهیم دچار این مشکلات نشویم باید برای ادبیات «دکادان» فکر یک کلمه ای غیر از «منحط» بکنیم، ولی این کلمه هنوز به فکر من نرسیده است.

حربری: من شخصاً از توضیحات شما متشکرم؛ امیدوارم این توضیحات توی ذهن من یک نفر به آن صورت که فرمودید پخار نشود. ولی آقای دریابندری، این که شما می فرمایید بوف کور را دوست ندارید به این دلیل که زیادی منحط است، آیا به این معنی است که این رمان می توانست کمتر منحط باشد؟ آیا در آن صورت شما آن را دوست می داشتید؟ اگر این طور است، حدِ مورد نظر شما کجاست؟

حریابندری: آقای حریری، باور کنید من اگر از این رمان خوشم می آمد اقرار می کردم، هیچ احتیاجی به داغ و درفش نیست. اما این بر داشتی هم که شما از حرف من می کنید به نظر من زیادی کمی است، همان طور که خود بوف کور زیادی «منحط» است. منظور من این نیست که کیفیت منحط در اثر ادبی یا هنری مثل نوعی چاشنی است که مثلاً اگر زیاد به آش بزنید آش شما ترش می شود، یا اگر به اندازه بزنید آش خوب درمی آید. بوف کور به نظر من یک نمونه از ادبیات منحط است، به همان معنایی که گفتم؛ این هیچ اشکالی ندارد؛ ولی به نظر من این اثر نمونه خوبی از ادبیات منحط بگوییم خوبی از ادبیات منحط بگوییم سمبولیستی که آن گرفتاری را نداشته باشد. وقتی من می گویم این اثر سمبولیستی است، منظورم این است که نویسنده بار سمبولهای

این داستان را زیادی سنگین کرده، سمبولهایش از درون داستان نجوشیدهاند، از بیرون به داستان الصاق شدهاند، مثل آن کرمهای سفیدی که روی تن مردهٔ آن دختر چشم سیاه می لولند. هنوز یک ساعت از مرگ بی دلیل دختره نگذشته که این کرمهای سفید که لابد سمبولهای پرمعنایی هستند روی تنش پیدا میشوند. خوب، به نظر من این کرمها الحاقى يا الصاقى مى آيند، يعنى هيچ رابطهٔ ارگانيكى با آن دختر و مرگ او و توهمات راوی داستان ندارند. حالا ممکن است برای بعضیها همین حقیقت ساده که این کرمها سمبولیک هستند و قرار است معانی عمیقی داشته باشند، کافی باشد. برای من کافی نیست. این هم بی شباهت به دعوای معروف هنر مدرن نیست. فلان نقاش یک تابلو کج و کوله ميسازد؛ اگر شما گفتيد من از اين تابلو خوشم نمي آيد، مي گويد آخر اين تابلو مدرن است. ولى من خوشم نيامده، نه به اين دليل كه نفهميدهام تابلو مدرن است؛ به دلیل این که به نظرم این تابلو نمونهٔ خوبی از هنر مدرن نمی آید. نقاشی مدرن هم مثل هر نقاشی دیگری خوب و بد دارد. بنابرین صِرف این که تابلو مدرن است دلیل بر خوبی تابلو، یا الزام بنده به تحسین آن، نمیشود. سمبولیسم داستان هم همین طور است. سمبولیک بودن یک داستان عیب داستان نمی شود، ولی ضامن حسن آن هم نیست. عیب و حسن در کیفیت پرورش است، یعنی در کاری که روی داستان شده، نه در این که اثر مورد بحث به چه ژانری یا شیوهای تعلق دارد یا ندارد، یا چه اسمی باید رویش گذاشت. داستان گوتیک یا منحط، به اصطلاح، عناصر کم و بیش شناخته شدهای دارد، مثل فضای تاریک، طوفان، رعد و برق، باران، کابوس، قتل، خون، قبرستان، نبش قبر، كالسكه، گربهٔ سياه، اشباح سرگردان، و اين قبيل چيزها. اگر اين عناصر باهم جوش خوردند، اگر نویسنده توانست میان این عناصر روابط ارگانیک یا زنده برقرار کند، داستانش گیرا و خواندنی می شود، چنان که داستانهای ادگار الن پوغالباً گیرا و خواندنی است. چه بسا انواع معانی و مضامین هم بتوان از لای سطرهای داستان بیرون کشید،

حتی معانی و مضامینی که شاید به فکر خود نویسنده هم نرسیده باشد. اما اگر این عناصر به صورت مکانیکی روی هم سوار شدند، معنیاش این است که نویسنده فقط عناصر داستان منحط را به کار برده. این آن چیزی است که در بوف کور توی ذوق من می زند.

اما این که میپرسید در چه صورتی ممکن بود من از این داستان خوشم بیاید، باید اعتراف کنم که به نظرم سؤال بسیار سختی است. در واقع مثل این است که از من بخواهید بنشینم بوف کور را دوباره موافق سليقة خودم بنويسم. با وجود اين يک چيزهايي به نظرم ميرسد: من در صورتی از این اثر خوشم می آمد که فضای داستان و لحن کلام راوی این قدر «سانتی مانتال» نبود، و در نتیجه به نظر من این قدر لوس نمی آمد؛ در صورتی که عناصر داستان، مثل کالسکه و کالسکه چی و تابوت و چمدان و غیره این قدر عاریتی و این قدر بیگانه از فرهنگ ما نبود. راوی داستان حتی فراموش میکند که در میان ما تابوت هیچ لازم نیست به اندازهٔ قد مرده باشد، چون که ما مثل فرنگیها برای هر مردهای یک تابوت نمی سازیم و مرده را هم با تابوت دفن نمی کنیم؛ در صورتی که كرم سفيد و نيلوفر كبود و زنبور طلايي و باقى سمبولها مختصر رابطة ارگانیکی با داستان می داشتند و مثل عکس برگر دان های قدیم با آبو دهن به متن داستان چسبانده نمی شدند؛ در صورتی که دیدگاه راوی داستان تکلیفش معلوم و معین بود، یعنی مثلاً آدمی که روی کف کالسکه خوابیده و یک چمدان پنجاه شصت کیلویی هم روی سینداش گذاشته برای ما از منظرهٔ اطراف کالسکه و حتی از حرکت پای اسبها حرف نمی زد؛ در یک کلام، در صورتی که بوف کور این قدر بد نوشته نشده بود... ،

حریری: آقای دریابندری، این داوری شدید دربارهٔ اثری که به هرحال به عنوان شاهکار هدایت شناخته شده خیلی هارا ناراحت می کند. شما این جور فکر نمی کنید؟

<u>دریابندری:</u> من این داوری را برای ناراحت کردن هیچ کس نمیکنم؛ من دارم نظر خودم را میگویم، آن هم چون از من میپرسید. اگر کسی ناراحت میشود من متأسفم، ولی حرفم را نمی توانم پس بگیرم. وانگهی، چرا باید اشخاص از شنیدن نظر دیگران ناراحت بشوند؟ من این را درست نمی فهمم،

حریری: آخرگلهٔ اشخاص از حرفهای شما دربارهٔ هدایت فقط به بوفِ کور مربوط نیست. شما یک جا می گویید که هدایت در زبان فارسی استطاعتی نداشت، یک جا هم می گویید هدایت اصلاً نویسندهٔ بزرگی نبود. شما می دانید که همهٔ علاقه مندان ادبیات جدید ما به صادق هدایت که بنیان گذار این ادبیات است ارادت خاصی دارند؛ طبیعی است که آن حرفها آن اراد تمندان را ناراحت کند.

دریابندری:

دریابندری:

نه آقای حریری، به نظر من به هیچ وجه طبیعی نیست که یک اسم را به صورت بت دربیاوریم و هرکس گفت بالای چشم این بت ابروست برایش براق بشویم. من خودم یکی از ارادتمندان هدایت هستم و نقش هدایت را به عنوان بنیانگذار ادبیات جدید فارسی تحسین میکنم، ولی فکر میکنم حالا دیگر بعد از گذشتن چهل سال از مرگ این آدم باید بتوانیم با قدری واقع بینی دربارهٔ او حرف بزنیم. هدایت با سه چهار مجموعهٔ داستانهای کوتاه فصل تازهای در ادبیات فارسی باز کرد، در واقع معنای تازهای به ادبیات داد، معنای ادبیات را به صورتی که در مغرب زمین وجود داشت و ما از آن بی خبر بودیم برای ما تحفه آورد. از این لحاظ زبان و فرهنگ ما مدیون او هست و خواهد بود. ولی داستانهای هدایت برای ما تحفه بودند، نه به خودی خود. اتفاقاً زمانی که هدایت این داستانها را می نوشته، یعنی سالهای بعد از جنگ اول و پیش از جنگ دوم، زمانی است که با ظهور همینگوی و فاکنر در امریکا و کافکا در اروپا شکل داستان کوتاه تغییر می کند و الگوهای

موپاسان و الفونس دودهٔ فرانسوی و الن پو و اوهنری امریکایی و هوفمن آلمانی، یعنی سرمشقهای هدایت، منسوخ میشوند. ولی هدایت از این انقلاب بی خبر میماند. حتی از چخوف هم که قبلاً انقلاب دیگری در داستاننویسی به وجود آورده بود و هدایت هم از کارهایش بیخبر نبود در داستانهای هدایت تأثیری نمی بینیم. داستانهای او روی همان گردههای قرن نوزدهم نوشته شدهاند، رمانهایش هم همین طور. آخرین تلاش هدایت برای رسیدن به ادبیات قرن بیستم داستان «فردا» ست، که به سبک مُد آن روز، یعنی همان چیزی که اسمش را «جریان ذهن» گذاشته اند، نوشته شده. تلاش ناموفقی هم نیست، داستان قشنگی است، ولی متأسفانه این تلاش خیلی دیر صورت می گیرد و به هرحال به همان جا ختم می شود. مصطفی فرزانه در کتاب بسیار خوبی که دربارهٔ هدایت نوشته نقل می کند که یک بار هدایت به او گفته است «تازه داشتم یاد می گرفتم». این حرف مربوط به آخرین روزهای زندگی هدایت است در پاریس، و خیلی حرف غمانگیزی است؛ درعین حال خیلی هم معنی دار است؛ این نشان می دهد که دست کم شخص هدایت دربارهٔ قابلیتها و محدودیتهای خودش دچار توهم نبوده. این را هم بد نیست بگویم که جلد اول کتاب فرزانه به نظر من بهترین چیزی است که تاکنون دربارهٔ هدایت نوشته شده؛ روشن ترین چهرهٔ هدایت را در این کتاب میبینیم. به هرحال میراث هدایت همان چند مجموعهٔ داستان کوتاه است که در سالهای بعد از برگشتنش از فرنگ منتشر کرده است و به سک ولگرد ختم می شود، و البته نوشته های شوخی آمیز او، مثل وغ وغ ساهاب و ولنگاری، که به نظر من خیلی اهمیت دارند ولی کمتر دیدهام به آنها توجه بشود. حس شوخی هدایت که در این آثار میبینیم بسیار قوی و مُسری بود. چیزی که عجیب است، هدایت در بوف کور و حاجی آقا این حس شوخیاش را پاک از دست می دهد. بله، طرح روی جلد حاجی آفا که حتماً به سفارش هدایت ساخته شده شوخی بامزهای بود. روی جلدِ چاپ اول بوف كور را هم كه ظاهراً كار خود هدايت بوده خالى از حس شوخی نیست؛ ولی این حس از مقوای جلد کتاب به صفحات کتاب نفوذ نمی کند. از این لحاظ بوف کور و حاجی آقا پشت و روی یک سکه اند. همان بیمار نُنُر و نق نقوی بوف کور که در اختناق دورهٔ رضاشاه مدام از دست «رجالهها» می نالد در هرج و مرج دورهٔ بعد از شهریور هر از بستر بیماری اش بلند می شود و به سبک سرمقاله نویسهای آن روز به «رجال» بد و بیراه می گوید. این ها را من در شمار میراث واقعی هدایت نمی گذارم.

شکی نیست که هدایت در تاریخ ادبیات اخیر ما نقش مهم و مثبتی داشته، من هم این را تصریح کرده بودم. ولی نقش مهم و مثبت غیر از عنوان نویسندهٔ بزرگ است. اگر منظور از نویسندهٔ بزرگ امثال تولستوی و داستایوسکی و چخوف و کافکا و فاکنر است، من هیچ کدام اینها را نمی توانم با هدایت قیاس کنم، و به نظرم هرکس هم بخواهد چنین قیاسی بکند سخت اشتباه میکند. من حتی تردید دارم که عنوان نویسندهٔ بزرگ را روی همینگوی هم بتوان گذاشت، چون بعد از یک دورهٔ بزرگ را روی همینگوی هم بیشتر وقت همینگوی صرف این شد که درخشان در جوانی، به نظر من بیشتر وقت همینگوی صرف این شد که ادای خودش را در بیاورد، و کمتر هم در این کار موفق می شد.

اما این که استطاعت هدایت در زبان فارسی چه قدر بود، مطلبی است که قدری احتیاج به شکافتن دارد. واقعیت این است که فارسی هدایت گاهی لنگ میزد؛ این را هرکس نگاهی به نوشتههای هدایت بیندازد می بیند. گاهی فعلش ناقص است، گاهی ارکان جمله سر جای خودشان نیستند، گاهی ساختمان جمله شکل فرنگی دارد... . علتش خیال میکنم این است که آن زمانی که هدایت برای تحصیل به فرنگ می رود هنوز زبانش چنان که باید شکل نگرفته، چنان که دست خطش هم هنوز خام است و بعدها پخته می شود. این را از دو کتابی که پیش از سفر فرنگ منتشر کرده می شود فهمید، یعنی انسان و حیوان و فواید سفر فرنگ منتشر کرده می شود فهمید، یعنی انسان و حیوان و فواید و نوازنمهای آن روز نوشته شده اند. این ها را هم طبعاً نباید جزو آثار

واقعی هدایت به حساب بیاوریم. هدایت نوشتن آثار واقعیاش را در همان سالهایی که در فرنگ بوده شروع میکند، طبعاً با همان سرمایهٔ زبان فارسی که از تهران با خودش داشته و از لحاظ کیفیت «ادبی» مختصر و محدود بوده است.

ولی به نظر می آید که هدایت سرمایهٔ بسیار گران بهای دیگری با خودش داشته، یعنی فارسی شیرین و رنگینی که ظاهراً در محیط خانوادهٔ آنها زبانِ جاری بوده و هدایت با گوش تیزی که داشته همه را اندوخته بوده است. لابد می دانید، خانوادهٔ هدایت از اعیان قدیمی و صاحب فضل و کمال بوده اند، و حتی لهجهٔ خاص خودشان را داشته اند. این شیرینی کلام در باقی مانده های خانوادهٔ هدایت هنوز هم به گوش می خورد، یکی از خواهرهای هدایت مادر بیژن جلالی بود که حالا مرحوم شده. این خانم یک نمونه از این ها بود. من گاهی که ایشان را می دیدم از شنیدن حرف هایش سیر نمی شدم، چون او هم با همان زبان پر از رنگ و تصویری حرف می زد که در محیط خانواده و در کنار برادرش یاد گرفته بود.

باری، به نظر می آید که هدایت سر این گنجینه ای را که از تهران با خودش برده بوده در پاریس باز می کند، چون همان طور که گفتم در نوشته های پیش از سفرش هیچ اثری از این زبان به چشم نمی خورد. بعداً البته زبان هدایت رشد می کند و شکفته می شود، ولی نه در جهت زبان ادبا و فضلا؛ از آن جهت زبان هدایت محدود می ماند، و خودش هم ضد ادبا و فضلا. این نوعی تعارض است، ولی نتیجهٔ این تعارض به نظر من بسیار فرخنده است؛ هدایت نویسنده هرگز به هوس نمی افتد که با زبان بازی در بیاورد. این رسمی است که بعد از هدایت باب شد. جمله های هدایت در نهایت سادگی و کوتاهی است، ولی منظور او را به خوبی می رسانند؛ وقتی هم که نویسنده از زبان آدم های داستان حرف می زند، می بینیم که جمله ها را انگار از ازل برای همان آدم و همان می وقعت ساخته اند.

حربری: آفای دریابندری، ای کاش شما در این ارزیابی از نشر هدایت یکی دو مثال هم میزدید؛ برای خوانندگان ما کافی نبست که بگویبم هدایت گاهی فارسیاش میلنگید، یا فارسیاش زنده و رنگین بود. به این ترتیب مطلب صورت یک مشت حکم را پیدا میکند. باید نشان داد که منظور از این حکمها دقیقاً چیست.

دریابندری:

اقای حریری، من نمی توانم الان شواهد و اسناد این حرفها را از لای کتابهای هدایت بیرون بکشم. این کار یعنی نوشتن یک مقاله یا رسالهٔ مستند و مفصل؛ من فعلاً در مقام نوشتن چنین چیزی نیستم. اصولاً در این جور گفت و گوها مقدار زیادی از حرفها ناچار صورت حکم دادن پیدا می کند. شما وقتی برای گفت و گو می روید سراغ فلان شخص معنی این کار این است که می خواهید مقداری از حکمهای این آدم را بشنوید و برای خوانندگان تان نقل کنید. خوانندگان هم لابد علاقه دارند این حکمها را بشنوند، وگرنه کار شما عبث خواهد بود؛ ولی معنی این کار آن نیست که حرفهای آن بابا «حکمی» است. وقتی من مثلاً می گویم نشر هدایت گاهی لنگ می زند، معنیاش این است که من به این نتیجه رسیده ام و حالا دارم این نتیجه را برای شما نقل می کنم، نه این که من این طور حکم می کنم. یقین بدانید خوانندگان شما این اندازه شعور دارند که این تفاوت را تشخیص بدهند. آنهایی که این شعور را ندارند مهم نیستند، زیاد نگران نباشید.

حریری: من نگران نیستم. من میخواهم شما با یکی دو مثال مطلب تان را روشن کنید.

دریابندری: من یک مثال از حافظه برای شما میزنم که خیال میکنم منظور شما را تأمین میکند امیدوارم. ببینید، هدایت داستان معروف «داش آکل» را با این جمله شروع میکند: «همهٔ مردم شیراز میدانستند

که داش آکل و کاکا رستم سایهٔ همدبگر را با تیر میزدند.»

حریری: داش آکل یا داش آکُل؟

دریابندری: به نظر من داش آکل درست است. اجازه بدهید دربارهٔ این مسئله بعداً صحبت کنیم.

خریری: بسیار خوب، می فرمودید.

دریابندری: بله، به نظر من هم قوت و هم ضعف زبان هدایت را در این جمله می شود دید. در این چند کلمه نویسنده به ما می گوید داستان در شیراز و در زمان گذشته رخ می دهد، و مربوط به کش مکش دوتا آدم است که یکیشان داش مشتی یا لـوطـی است و آن یکـی احتمالاً سیاهپوست است، و مردم هم به این دعوا علاقهمندند و او را دنبال میکنند. واقعیت دعوا یا کشمکش با عبارت «سایهٔ همدیگر را با تیر می زدند» بیان شده است، که تصویر بسیار زیبایی است، از نوع همان زبان زندهای که گفتم هدایت از دهن مردم میگیرد و توی دهن مردم می گذارد. من خیال نمی کنم هیچ کس بتواند آن داستان را بهتر از این شروع کند. ولی در این جمله یک لنگی هست، و آن این است که فعل «می زدند» به تبع «می دانستند» مطابق قواعد زبان فرانسه شکل ماضی گرفته، وگرنه در زبان فارسی این فعل از آن یکی تبعیت نمیکند؛ یعنی ما به طور طبیعی میگوییم «همه میدانستند که فلان و بهمان سایهٔ همدیگر را با تیر میزنند». این نکتهٔ خیلی سادهای است و صدمهٔ شدیدی هم به آن جملة هدايت نزده، ولي خيال ميكنم منظور مرا بيان ميكند. مسلماً نویسندگان زیادی بودند که می توانستند از این لغزش پرهیز کنند؛ ولی از این لغزش که بگذریم به نظر من کمتر کسی می توانست جمله را این قدر زنده وگویا از کار دربیاورد. من خیال میکنم یک نویسندهٔ کم استعدادتر که پایهٔ «ادبی»اش کمی قرص تر از هدایت بوده باشد به جای این جمله مثلاً مینوشت: «داش آکل و کاکا رستم دو پهلوان شیرازی بودند و همهٔ مردم شیراز می دانستند که این دو با هم سخت دشمن اند»!

حریری: آیا به نظر شما هدایت تنها کسی است که این زبان زنده و تصویری را که می قرمایید به کار برده؟

دریابندری: نخیر، دهخدا و جمالزاده هم البته بودهاند و زبان آنها از جهت دامنهٔ لغت و عبارت شاید غنی تر هم باشد؛ آن لنگیهایی هم که گفتم در نثر آنها به چشم نمی خورد؛ ولی اجازه بدهید وارد این بحث نشویم، چون آن قدر تکرار شده که ملال آور شده. هدایت این زبان را با اثر دراماتیک به کار می برد، یعنی به مقتضای لحظه و زیر و بم داستان، و این کاری است که از جمالزاده برنمی آید؛ این امتیاز خاص هدایت است در داستانهایش.

اما از زبان داستان که بگذریم، هدایت در مقالههایش هم یک زبان ساده و روشن برای خودش پر و رانده است که به نظر من اولاً نتیجهٔ همان تعارضی است که گفتم، ثانیاً بسیار شایان توجه است، و حال آن که از فرط سادگی و شفافیت مثل این است که اصلاً دیده نمی شود و به همین دلیل مورد توجه واقع نشده. خصوصیت این نثر که به نظر من بهترین نمونهاش را در مقالهٔ «پیام کافکا» می خوانیم سادگی و گویایی است. در این مقاله شما هیچ کلمهای نمی بینید که برای ایجاد در خشش یا برای هنرنمایی به کار رفته باشد؛ با این حال عبارتها غالباً مؤثر ند و گاهی هم تکان دهنده اند. این جنبه از هنر هدایت، یعنی فروتنی و سادگی او در زبان، متأسفانه در نسل بعد فراموش شد و بیشتر کسانی که در حکم زبان، متأسفانه در نسل بعد فراموش شد و بیشتر کسانی که در حکم شاگردان هدایت بودند بنای بازی درآوردن و هنرنمایی را گذاشتند. یک علتش هم این بود که آنها آن قریحه و بی نیازی هدایت را نداشتند. البته علتش هم این بود که آنها آن قریحه و بی نیازی هدایت را نداشتند. البته هدایت هرگز وارد مسائل باریک نظری نشد که ببینیم آن زبان ساده و

بی پیرایه ای که گفتم در مقاله هایش پرورانده بود در بیان این جور مسائل چه گونه از آب درمی آید، ولی من گمان می کنم او شالوده را درست ریخته بود و هرکسی که بخواهد فارسی را بدون زر و زیور یا ادا و اطوار بنویسد از تأثیر هدایت بی نیاز نیست. من شخصاً از این لحاظ از او خیلی سرمشق گرفته ام.

حریری: آقای دریابندری، اگر این طور است پس شما چرا باید بگویید هدایت در زبان استطاعتی نداشت که اسباب آن همه حرف بشود؟

دریابندری: اولاً زیاد نگران حرف نباید بود آقای حریری، یقین بدانید همین حرفهای بسیار خوبی هم که بنده الان دارم میزنم باز اسباب خیلی حرفهای دیگر خواهد شد. ثانیا من نگفتم هدایت در زبان فارسی استطاعتی نداشت؛ من گفتم هدایت استطاعت بازی درآوردن در زبان فارسی را نداشت؛ این غیر از آن است. واقعیت این است که هدایت برای صنایع لفظی آمادگی نداشت؛ این نه با تربیت او در زبان فارسی جور درمی آمد و نه با سادگی و صداقت شخصیت او. اما هدایت از این ناآمادگی، یا اگر بشود گفت از این ضعف، نوعی قوت ساخته بود؛ یعنی همان زبان ساده و بی پیرایه ای که گفتم. تبدیل ضعف به قوت یکی از نشانه همای نبوغ هنری است، همان طور که قدرت نمایی غالباً نشانه ضعف و زبونی است.

حریری: من آخرین سؤالم را دربارهٔ بوف کور با عرض معذرت مطرح می کنم. آیا شما هیچ احتمال نمی دهید که آن طور که باید و شاید به معانی و مضامین این رمان توجه نکرده باشید؟

دریابندری: به عبارت دیگر، آیا ممکن نیست که شما یعنی من بوف کور را نفهمیده باشید؟

حریری: بله، آقای دریابندری این دقیقاً چیزی است که مایلم مطرح کنم و گاهی هم گفته می شود.

دریابندری: آقای حریری، راستش من نه تنها بوف کور را نفهمیدهام، بلکه معنای خود این حرف را هم درست نمی فهمم. این حرف یعنی چه؟ وقتی اشخاص برسر داستانی یا فیلمی یا شعری یا چیزی از این قبیل باهم اختلاف سليقه پيدا ميكنند اين يكي از رايج ترين و نازل ترين حرفهایی است که به هم میزنند؛ ولی به نظر من این حرف معنای محصلی ندارد. آنچه این وسط اتفاق افتاده این است که مثلاً من و آقای فلان یک فیلم را تماشا کردهایم، من خوشم آمده، آقای فلان خوشش نیامده. حالا من به فلان میگویم این فیلم خیلی فیلم خوبی است، تو که خوشت نیامده این فیلم را نفهمیدهای. اگر این حرف معنایی داشته باشد، معنایش جز این نیست که تو از این فیلم خوشت نیامده. یعنی من حرف خود طرف را به عبارت دیگری تکرار کردهام که به من اجازه میدهد سليقة خودم را توجيه كنم، بدون آن كه حرف مهم يا معنى دارى زده باشم. البته این حرف یک معنای ضمنی دارد. معنای ضمنی حرف لابد این است که اگر فهم تو به پایهٔ فهم من میرسید، یا اگر تو تحت تعلیمات من دربارهٔ چه گونگی تماشا و تعبیر و تفسیر فیلم قرار می گرفتی و فهمت به خوبی فهم من می شد، آن وقت می شد امیدوار بود که روزی فیلم مورد بحث را بفهمي و لابد آن روز از آن فيلم خوشت هم مي آمد. ولي اين به نظر من سادهاندیشی است، و خودبینی البته، که ملازم طبیعی سادهاندیشی است. چـون که اولاً خـوش آمدن و خوش نیامدن یک امر ذوقی است، رابطهٔ ذوق و فهم هم خیلی پیچیده تر از این حرفهاست. لابد شنیده اید، مرحوم سقراط در دفاع معروفش میگوید خیلی از شعرا شعرهای خودشان را نفهمیدهاند. این حرف هنوز هم عجیب به نظر ميآيد. البته شاعر نافهم يا كجفهم هم گويا داشته باشيم، ولي منظور سقراط این نیست. او دارد حقیقت مهمی را بیان میکند، و آن این است که سرچشمهٔ شعر یا هنر به طور کلی قوه یا «فاکولته»ای است که اسمش را ذوق یا قریحه میگذاریم، و این غیر از فهم است. مخاطب شعر و هنر هم همین قوه است. به عبارت دیگر، آنچه میان هنرمند و مخاطبش رخ میدهد فعالیتی است که نوعاً با آنچه میان متفکر و خوانندهاش رخ مى دهد فرق مى كند، يعنى از نوع تفهيم و تفاهم و مبادلة اطلاعات و مانند این ها نیست. به همین دلیل است که می گویند شعر باید «به دل آدم بنشیند»، یا به قول فرنگیها باید به آدم «لگد بزند» ـ خوب، این هم تعبیر آنهاست. در هیچ فرهنگی نگفتهاند شعر باید توی مغز آدم یا توی فهم آدم بنشیند، با این که می دانیم فعالیت ذوقی هم توی همان مغز واقع میشود. اصولاً شعری که احتیاج به فهماندن داشته باشد شعرِ بدى است، چون بعداز آن كه قضيه شيرفهم شد باز مسئلهٔ التذاذ هنرى که غرض اصلی شعر است باقی میماند. به عبارت دیگر، ممکن است شما یک شعر را به من بفهمانید ولی من باز هم از آن لذت نبرم. یا حتی برعكس، از يك شعر لذت ببرم ولى تأليف كلام و صنايع بديعي و اشارات و تلمیحات آن را نتوانم توضیح بدهم، یعنی در واقع شعر را «نفهمیده» باشم. این هم از آن حرفهایی است که عجیب به نظر می آید ولي حقيقت دارد و هر روز جلو چشم ما اتفاق ميافتد. بسياري از ابياتِ حافظ تألیف کلام یا نحو خیلی پیچیدهای دارند، درک صنایع بدیعی و معانی آنها هم محتاج مقدمات فراوان است؛ ولی ما آدمهای زیادی را مى بينيم كه بويى از اين حرفها نبردهاند و از اين ابيات لذت مى برند. بنابرين مسئله برسر فهميدن و نفهميدن نيست؛ ذوق آدمها هم مثل باقي چیزهای شان فرق میکند. اگر این نکته را بفهمیم آن وقت اگر کسی گفت من از فلان اثر هنری خوشم نمی آید در جواب او نخواهیم گفت تو این اثر را نفهمیدهای؛ چون «فهمیدن» اثر هنری در حقیقت چیزی جز «خوش آمدن» از آن نیست، و آن کسی که می گوید فلانی فلان اثر را نفهمیده معنای حرفش در تحلیل آخر جز این نیست که فلانی از آن اثر خوشش نیامده. حالا از این فرمایش عمیق چه معنایی حاصل میشود، البته به خود طرف مربوط است. خلاصه فهم ربطی به مسئله ندارد، شاید جز این که زدن چنین حرفی می تواند نشانه ای از حد فهم گوینده باشد. وانگهی، به فرض آن که در امر التذاذ هنری بنا را بر فهم بگذاریم که بنای بسیار مشکوکی است، از کجا که وقتی کسی می گوید من فلان اثر را می بسیار مشکوکی است، از کجا که وقتی کسی می گوید من فلان اثر را بسیار آثاری که مناسب حال اشخاص کم فهم یا کج فهم نوشته شده اند. بنابرین توسل به فهم هیچ مسئله ای را حل نمی کند. در آن دعوای فرضی بنابرین توسل به فهم هیچ مسئله ای را حل نمی کند. در آن دعوای فرضی به آن رفیقم می گویم تو این فیلم را نفهمیده ای او به من نمی گوید خوب، بس بیا فهم مرا بهتر کن تا من هم بفهم بطرف معمولاً می گوید اگر فهم پس بیا فهم مرا بهتر کن تا من هم بفهم بطرف معمولاً می گوید اگر فهم این است که تو داری همان بهتر که پیش خودت بماند.

اما برگردیم به سؤال شما. مشکل من با بوف کور خیال نمی کنم مربوط به فهمیدن یا نفهمیدن باشد. ساختمان و مضامین و تعابیر این داستان آن جور مرموز نیستند که نشود از آنها سر درآورد؛ تازه اگر هم بود این خودش دلیل دیگری بر ضعف این داستان بود. اتفاقاً به قول خیاطها «پس دوزی» های این داستان کاملاً پیداست، سمبولهایش سطحی و حکمی است و شگردهای صوریاش مکانیکی است، و پارهای به همین دلیل است که این داستان هیچ وقت مرا نگرفته. نحوهٔ احساسی هم که در سراسر داستان جاری است از نوع همان زنجموره و سانتی مانتالیسم ملال آوری است که ادبیات ما از آن اشباع شده بود و به نظر من یکی از موجبات بروز طغیان در شعر بوده است. حالا یکی میگوید این زنجموره بیان اختناق دورهٔ رضاشاهی است، یکی دیگر می گوید این نشانهٔ یأس فلسفی است یا نوعی ادبیات اگزیستانسیالیستی است. ممكن است همهٔ اينها باشد، ولي به نظر من بيان نارسا و ادبيات کسل کنندهای است. بیان اختناق این نیست که کسی بنشیند و هی نق بزند که من حالم بداست و خیالات و اوهام دست از سرم برنمی دارند. نشان دادن یک صحنه از اختناق به زبان تصویری و ترسیمی کاری می کند که هزارتا از این زنجموره ها نمی کنند. اگر هم منظور نمایش نوعی دید به اصطلاح فلسفی است، من خیال می کنم فلسفهٔ بشری، حالا تاریک یا روشن، تلخ یا شیرین، هرچه هست، در موقعیت های بشری ظاهر می شود، نه در او هام فردی.

من البته مىدانم، كسانى هستند كه از اين داستان بعضى نتايج به اصطلاح «فلسفی» میگیرند، یا از هرکدام از عناصر این داستان معنای «عمیق» خاصی درمی آورند. ولی این جور نتایج را از هر داستانی می شود گرفت و از این جور معنی ها از عناصر هر داستانی می شود در آورد. کیست که بتواند بگوید چرا؟ اتفاقاً، داستان هرچه فگارتر باشد بداین جور تعبیرها و تفسیرها بیشتر راه می دهد، چون در یک همچو داستانی عوامل بازدارنده و محدود کننده، چیزهایی که جلو تفسیرهای دل بخواهی را بگیرد، کمتر وجود دارد. یا گاهی اصلاً وجود ندارد. کافی است شما چند اصطلاح فلسفی یا شبه فلسفی را یادگرفته باشید و یک چیزهایی هم از علم «هرمنوتیک» یا تفسیر متن به گوش تان خورده باشد تا بتوانید برای داستانهای حسینقلی مستعان هم از همین «تفسیر»ها بنویسید، و هرکس هم تردید کرد بگویید داستان را نفهمیده است. ملاحظه میکنید که مفسر در موقعیت بسیار مساعدی قرار گرفته است، چون هیچ کس نمی تواند بالای حرفش حرفی بزند. منظور من البته انکار ارزش تفسیر و تأویل ادبیات یا به اصطلاح همان «هرمنو تیک» نیست. منظور این است که تفسیر و تأویل اگر دل بخواهی باشد قبول یا رد آن هم ناگزیر دل بخواهی خواهد بود. کسی نمی تواند با دنیل و برهان این حرفها را رد كند، و اشكال اين حرفها هم دقيقاً همين است. مشكل این جور تفسیرها به قول بعضی فلاسفه «ابطال ناپذیر» بودن آنهاست؛ یمنی این که هیچ راهی برای رد کردن قول مفسر وجود ندارد. اگر دربارهٔ فلان داستان مستعان یا مستعانی فلان مفسر گفت که ابری بودن هوای تهران در روزی که داستان شروع می شود به معنای اختناق سیاسی است، و به هم خوردن حال قهرمان داستان در صبح روز بعد هم کنایه از

دلزدگی یا برآشفتگی او از امر وجود یا وضع بشری است، من یا شما این حرف را چهگونه می توانیم ردکنیم؟

البته باید هر روز شکر خدا را به جا بیاوریم که تا به حال کسی به فکر نیفتاده است از این جور تفسیرها برای داستانهای مستعان بتراشد، یا بنده اطلاع ندارم؛ ولی اگر کسی تراشید، تراشیده است و دیگر هیچ کاریش نمی شود کرد. مگر این که بگوییم این حرف چون قابل ردکردن نیست، ارزشی هم ندارد. ولی کسانی که از آن جور حرفها میزنند از این جور حرفها هم هیچ باکی ندارند.

حریری: میبخشید، آقای دریابندری؛ این «ابطال ناپذیری» که شما الآن اشاره کردید یک مسئلهٔ فلسفی است که بحثهای زیادی دربارهٔ آن شده است، ولی این مسئله برای همه روشن نیست. ابطال ناپذیر بودن یا قابل رد نبودن یک حرف چه عیبی دارد؟ هر کسی مایل است حرفش را طوری بزند که قابل رد کردن نباشد. ولی منظور شما مسلماً این نیست.

دریابندری: نه.

حریری: آقای دریابندری پس منظور شما چیست؟ خواهش میکنم منظورتان را روشن کنید.

دریابندری: آقای حریری منظور من از قابل رد نبودن یا در اصطلاح «ابطالناپذیری» این نیست که انسان حرفش را طوری بزند که دلایل و شواهدش محرز و محکم باشد و به اصطلاح مو لای درزش نرود. طبیعی است که هر آدمی که سرش به تنش بیرزد میل دارد همین جور حرف بزند؛ یعنی حرف باطل نزند. ولی حرف حسابی «ابطالپذیر» است، و «ابطالپذیر» غیر از «باطل» است. «ابطالپذیر» یعنی حرفی که شرایطِ ابطالش معلوم باشد. همان طور که فرمودید این یک بحث فلسفی است و

اینجا طبعاً مجال وارد شدن دراین بحث را نداریم؛ ولی به طور کلی می شود گفت وقتی که یک نفر یک حرف حسابی می زند و شما هم قبول می کنید، میان شما و آن آدم نوعی تفاهم بیان نشده برقرار است، به این معنی که شما می دانید آن آدم در چه صورتی حاضر خواهد شد حرفش را پس بگیرد، یا به اصطلاح شرایط ابطال آن حرف چیست، و آن آدم هم می داند که شما این را می دانید، وگرنه امر تفهیم و تفاهم میان شما اصولاً غیرممکن می شود، و خود گفت و گو کار عبث و بیهوده ای خواهد بود. بگذارید یک مثالی برای روشن کردن این مطلب بزنم. یکی از دوستان من یک وقت یک همسایه داشت، که می گفت سرکه انداختن آمد نیامد دارد، و همچنین معتقد بود که این کار برای خانوادهٔ آنها به خصوص زیان های مرگباری در پی دارد. دلیلش هم این بود که می گفت ما سال ها در آبادان برای خودمان خوش و خرم زندگی می کردیم، تا این که یک سال خانم تصمیم گرفت سرکه بیندازد. هرچه گفتم این کار آمد نیامد دارد مثل بعضی از خانم ها به خرجش نرفت و سرکه اش را انداخت. در نتیجه آن سال جنگ شد و ما از شهر مان آواره شدیم.

### حریری: شوخی میکنید...

حریابندری: نه، باور کنید جدی میگویم. ولی حالا شما فرض کنید شوخی می کنم؛ منظورم نوع حرف است. ملاحظه کنید، آن آدم به خانمش گفته است که اگر سرکه بیندازد برای شان بد می شود. خانم گوش نداده و کار خودش را کرده. بعدش هم جنگ شده و آن وضع بد برای شان پیش آمده ـ آن هم چه وضعی احالا آن خانم چه جوری باید به آقایش ثابت کند که سرکه ربطی به نقشهٔ تصرف منابع نفت خوزستان از طرف بعضی محافل منطقهٔ خاورمیانه ندارد و اگر او سرکه نمی انداخت هم باز ممکن بود جنگ بشود؟ تصدیق می کنید که این خانم هم چه راهی ندارد، چون آن آقا قبلاً به او هشدار داده بود، و حرفش هم هیچ راهی ندارد، چون آن آقا قبلاً به او هشدار داده بود، و حرفش هم

راست درآمده، و حالا خانم باید مسؤولیت آواره شدن خانواده را بر عهده بگیر د و بعد از این هرچه آقا گفت بی چون و چرا قبول کند. البته حرف آقا به نظر ما یک قدری پرت می آید؛ ولی چرا؟ آیا ما می توانیم دلیلی برای رد آن حرف و رفع مسؤولیت خانم بیاوریم که آقارا قانع كند؟ ابدا، چون كه آقا تأكيد مىكند كه نظرش به واسطهٔ تجربه ثابت شده و حرفش را فقط در صورتی پس میگیرد که با دلیل تجربی آن را رد کنیم؛ دلیل تجربی هم در این مورد لابد به این معنی است که برگردیم به آبادان پیش از جنگ و خانم را از انداختن سرکه منصرف کنیم و بعد ببینیم که جنگ نمی شود. تصدیق می کنید که این کار قدری مشکل است. ولى ما نيازى به اين دليل تجربي نداريم؛ براى ما حرف آقا پرت است، نه برای آن که می توانیم با دلیل و برهان آن را رد کنیم؛ برعکس، برای آن که هیچ دلیلی که این حرف را رد کند در تصور ما نمی گنجد. به عبارتِ دیگر، این حرف داد میزند که «ابطال ناپذیر» است، و به همین دلیل مهمل است. اما همهٔ حرفهای ابطالناپذیر داد نمیزنند؛ چه بسیار حرفهای مهمل که قیافهٔ جدی به خودشان می گیرند. مثل این که بگوییم معنای هوای ابری در آن داستان حسینقلی مستعان اختناق رضاشاهی است، چون که مستعان آن داستان را در زمان رضاشاه نوشته و در آن زمان فضای سیاسی و غیره بی اندازه گرفته بوده، و خوب، ابری بودن هواهم همان گرفتگی فضاست. ما با هیچ دلیلی نمی توانیم این حرف را رد کنیم، چون که این حرف فقط به تصمیم گویندهٔ آن برای گرفتن این نتیجه و زدن این حرف منکی است، و نه به هیچ چیز دیگر؛ آن تصميم هم از دسترس ما بيرون است. حتى اگر فرض كنيم كه خودٍ مرحوم حسينقلي مستعان سراز خاک بيرون بياورد و به ما اطمينان بدهد که منظورش ابدا چنین چیزی نبوده است، مفسر ما می تواند بگوید که نیّت نویسنده مطرح نیست، چون نویسنده به هزار علت ممکن است بخواهد نیتش را از ما پنهان کند؛ وانگهی، علم «هرمنوتیک» به ما می گوید که معنی را حتی در جایبی که وجود ندارد می توان یافت. در واقع

هم نیت و شهادت نویسنده در این موارد ملاک نیست؛ ملاک اثر اوست، که مفسر ما آن معنی را در آن دیده است، و هیچ دلیلی در رد آن نمی توان آورد؛ چون که او یا آن معنی را واقعاً دیده است، یا خیال می کند که دیده است، یا میخواهد ما خیال کنیم که او دیده است؛ و در هر صورت ما را نمی رسد که به او بگوییم تو چنین چیزی ندیده ای. اما از همین جا معلوم می شود که حرف او اصولاً از مقولهٔ حرفهای رد نشدنی یا «ابطال ناپذیر» است و فقط به درد خودش می خورد. به نظر من بسیاری از آن تفسیرهای «فلسفی» که دربارهٔ بوف کور اینجا و آنجا می خوانیم از این مقوله است.

خوب آقای حریری، خیال میکنم دربارهٔ کتاب مستطاب بوف کور هم به قدر کافی داد سخن داده شد. پیشنهاد میکنم ختمش را همین جا برچینیم.

حریری: موافقم. ولی لطفاً آن مسئلهٔ «داش آکَل» یا «داش آکُل» را هم که معوق گذاشتیم روشن کنید. چرا شما میگویید داش آکَل به (فتح کاف)، در حالی که غالباً داش آکُل (به ضم کاف) گفته می شود؟

حریابندری: من فقط می توانم نظر خودم را بیان کنم. علت شایع شدنِ تلفظ داش آکُل به ضم کاف احتمالاً آن فیلمی است که از روی این داستان هدایت ساخته شد و اسمش را «داش آکُل» به ضم کاف گذاشتند. من نمی دانم سازندگان آن فیلم چرا و چه طور به این نتیجه رسیدند، ولی در هرحال داش آکُل به نظر من درست نمی آید. کل به فتح کاف کوتاه شدهٔ همان کربلایی است. در شیراز و فارس به طور کلی این لفظ را جلو اسم همهٔ کسانی که به زیارت کربلا رفته بودند می گذاشتند، مثل کُل علی، اسم همهٔ کسانی که به زیارت کربلا رفته بودند می گذاشتند، مثل کُل علی، کُل حسین کُل تقی. اسم آن لوطی شیرازی شاید مثلاً داش آکُل حسین بوده، که همان داداش آقا کربلایی حسین باشد. به این تر تیب به نظرِ می آید که هدایت برای قهر مان داستانش اسمی ساخته که فقط از عنوان های داداش و آقا و کربلایی تشکیل شده، و با حذف اسم اصلی

نوعی شوخی توی این اسم درج کرده. عنوان رمان حاجی آقا هم باز یک همچو اسمی است. یک وقت این جور اسمها زیاد بود؛ مثل آقاخان و میرزا آقا و حاجی میرزا آقا. زمان رضاشاه یک قانونی از مجلس گذراندند که این عنوانها از اسمها حذف بشود، در نتیجه آدمی که مثلاً اسمش میرزا آقاخان بود از شر اسم فارغ می شد. مرحوم میرزا آقاخان کرمانی را سالها پیش از آن از شر زندگی هم فارغ کرده بودند. داش آکل احتمالاً یک دنبالهای هم داشته و اگر گرفتار آن قانون می شد لابد باید آن دنبالهٔ فراموش شده را زنده می کرد. البته گویا یک عنوان «کلو» به ضم کاف هم در شیراز بوده، ولی من گمان نمی کنم «کلو» به «کل» خلاصه می شده. من نشنیده ام. وانگهی، خود کلو هم در خیلی جاهای فارس به فتح می شده. در هرحال به نظر من درست همان داش آکل است که عرض کردم، به خصوص که من یک بار از خود مرحوم هدایت پرسیده ام.

حریری: جدی؟ شما که فرمودید هیچ وقت هدایت را ندیدهاید.

دریابندری: نه متأسفانه. عرض کردم از مرحوم هدایت، یعنی از هدایت بعنی از هدایت مرحوم.

حريرى: پس لابد مرحوم هدايت را در خواب ديدهايد.

دریابندری: نه اتفاقاً در بیداری پرسیدم. داستان از این قرار است که حدود بیست سال پیش یکی از دوستان من و چند نفر دیگر را برد به یک جلسهٔ احضار ارواح. یادش به خیر، غلامحسین ساعدی هم بود. شاید هم خود ساعدی بود که ما را برد، درست یادم نیست. در هرحال احضار کنندهٔ ارواح یک سرهنگ بازنشسته بود، طرفهای پارک شهر، یک مدیوم هم داشت که جوان بیست و دو سه سالهای بود. جناب سرهنگ مدیومش را هیپنوتیزم می کرد، بعد از او می خواست روح

اشخاص متفرقه را حاضر كند، روح هم حاضر مى شد و به توسط مديوم كه در حال خواب بود با حضار حرف مى زد. خلاصه، جناب سرهنگ مديوم را خواب كرد و از ما پرسيد روح چه كسى را مايليد احضار كنيم، من هم گفتم لطفاً روح صادق هدايت را احضار كنيد، چون كار خيلى واجبى با ايشان دارم. جناب سرهنگ گفت آقاى هدايت خودشان تشريف مى آورند، احتياجى به احضار نيست. معلوم شد اين كار هر شبشان است. گفتم بسيار خوب، پس هروقت آقاى هدايت تشريف آوردند مرا خبر كنيد. خلاصه بعد از مدتى گفتند آقاى هدايت تشريف آوردهاند، اگر سؤالى داريد بفر ماييد. فيلم «داش آكل» مثل اين كه تازه درآمده بود، بحث آكل يا آكل مطرح شده بود. گفتم از آقاى هدايت بپرسيد «داش آكل» هدايت به زبان فصيح بپرسيد «داش آكل» درست است يا «داش آگل»؛ هدايت به زبان فصيح گفت «داش آكل».

#### حریری: خوب، این برای شما دلیل شد؟

دریابندری: بله، تا آن حد که قول ارواح می تواند دلیل بشود. تازه داستان به اینجا ختم نمی شود. ما بعد از مذاکره با چند روح دیگر بلند شدیم رفتیم هتل مرمر توی خیابان فیشر آباد، که پاتوق خیلی از دوستان بود. آنجا دیدم اسماعیل شاهرودی شاعر معروف و مرحوم نشسته دارد با یک عده سر همین مسئلهٔ آکل یا آکل جر منجر می کند. شاهرودی با یک عده سر همین مسئلهٔ آکل یا آکل جر منجر می کند. شاهرودی می گفت آکل، آن ها می گفتند آکل. من گفتم حق با شاهرودی است، چون من نیم ساعت پیش از خود هدایت پرسیدم، گفت آکل. شاهرودی گفت بفرمایید، این هم شاهد. ولی هیچ کس از من نیرسید تو نیم ساعت پیش هدایت را کجا دیده ای ....

حریری: آقای دریابندری، حالا من میخواهم چند سؤال در زمینهٔ فعالیتِ

نویسندگی مطرح کنم، یعنی در زمینهٔ داستان کوتاه و رمان و نمایشنامه. آیا به نظر شما شروع کار و پیشرفت کار نویسندگی در جامعهٔ ما با یک روند درست و منطقی انجام گرفته یا احیاناً لنگی هایی داشته؟

دریابندری: عرض شود که این سؤال مرا به یاد یکی از حرفهای بامزهٔ آقای مهندس بازرگان می اندازد....

### حریری: جدی؟ کدام حرف؟

دریابندری: اگر یادتان باشد، ایشان در زمانی که نخست وزیر بود هفته ای یک بار می آمد در تلویزیون صحبت می کرد. یک بار صحبتش کشید به مسائل قرآنی و کلامی، آن وقت خودش متوجه شد، گفت البته این مطالبی که من دارم می گویم از باب تفسیر قرآن است و تفسیر قرآن هم وظیفهٔ نخست وزیر نیست، ولی خوب، ما کدام کارمان مثل آدمیزاد بود که حالا این یکی اش باشد؛ بعد هم حرفش را ادامه داد. حالا ما کدام کارمان روی روند درست و منطقی انجام گرفته که این یکی اش گرفته باشد؟ وانگهی، روند درست و منطقی یعنی چه؟

حریری: تاریخچهٔ داستاننویسی ما از آغاز تا امروز دو سه مرحله طی کرده و در این مراحل فراز و نشیبهایی داشته. حالا منظور من این است که آیا این مراحل طی شده همان طوری بوده که میبایست طی بشود، یا اگر تحولاتِ تاریخی ما به گونهٔ دیگری بود این روند هم فرق می کرد و حالا ممکن بود به نتایج بهتری رسیده باشیم؟

دریابندری: بله، شما سعی خودتان را کردید که سؤال را یک جورِ دیگری فرموله بکنید که برای من روشن تر بشود، ولی به نظر من این سؤال اساساً روشن شدنی نیست. چون در این تاریخچهای که فرمودید

انچه واقع شدنی بوده واقع شده. به عبارت دیگر مقدورات تاریخی و زبانی و فرهنگی و غیره در این سرزمین با هم جمع شدهاند و این آثاری راکه ملاحظه میکنیم به وجود آوردهاند. حالا اگر ما از خودمان بپرسیم که در چه صورتی یک وضع دیگری پیش می آمد، خوب لابد جوابش این است که اگر یکی یا چندتا از آن شرایطی که در ایجاد این وضع دخیل بودهاند عوض میشدند، یا حذف میشدند، طبعاً ما بهنتایج دیگری میرسیدیم. ولی از این جواب هیچ چیز به درد بخوری دستگیر َ ما نمیشود. مثلاً در این تاریخچهٔ مورد بحث شما مرگ صادق هدایت که بنیانگذار داستان نویسی جدید ماست و همچنین بعد از آن کودتای ۲۸ مرداد رویدادهای مهمی هستند، و در فاصلهٔ کوتاهی از همدیگر هم اتفاق می افتند. اگر هدایت سی سال دیگر زنده می ماند، و اگر دولت مصدق به آن صورت برنمی افتاد و به موقع خودش جای خودش را به دولت دیگری از نوع خودش میداد، خوب بدیهی است که اولاً صحنهٔ ادبیات و داستان نویسی فارسی زیر سایهٔ آدمی مثل هدایت رنگی دیگری پیدا میکرد، ثانیاً فضای سیاسی و اجتماعی ما چیز دیگری از کار درمی آمد. طبیعی است که روحیه و کار هیچ نویسندهای از تأثیر این تفاوتها نمی توانست برکنار بماند. ولی آن رویدادهایی که نباید پیش مي آمدند درواقع پيش آمدند. نتيجه هم همين وضعي است كه ملاحظه میکنیم. ولی شاید شما دارید میپرسید که آیا این وضعی که هست خوب وضعی است یا نه، یا به اصطلاح نتیجهٔ این پنجاه شصت سال تغییر و تحول ادبی را چه گونه می توان ارزیابی کرد.

حریری: بله منظور من همین است. شما در گفت و گوی دیگری از ادبیات داستانی دورهٔ پیش از هدایت به عنوان «پیش از داستان» اسم برده اید، و بعد هم اشاره کرده اید که دورهٔ هدایت را هم باید امروز تمام شده به حساب بیاوریم. حالا سؤال من این است که مشخصات این دوره ها چبست؟ چه چیزی این دوره ها را از هم جدا میکند؟

دریابندری: این دوره ها را چیز خاصی از هم جدا نمی کند، این تقسیم بندیهای تاریخی همیشه فرضی و تقریبی است؛ در این جور بحثها این را باید در نظر داشته باشیم. داستان نویسی به معنایی که مورد بحثِ ماست در ادبیات قدیم خود ما سابقه و سنتی نداشته است و اولین داستانهای جدید ما به تقلید از داستانهای فرنگی نوشته شدهاند. یعنی باید پایهٔ یک سنت جدید گذاشته می شده. در این جور موارد شخصیت و استعداد آن آدمی که این پایه را می گذارد، و درک و دریافت او از سنت خارجی خیلی شرط است. پیش از هدایت چندین نفر سعی کرده بودند به شیوهٔ فرنگی داستان بنویسند. از میان اینها دو سه نفر را می شود جدی گرفت، که عبارتاند از جمالزاده و حجازی که معروف اند، و مشفق کاظمی نویسندهٔ رمان معروف *تهران مخوب* که برخلاف آن دو نفر دیگر دنبالهٔ کارش را زیاد جدی نگرفت. حسن مقدم یا علی نوروز هم بوده که از چند تکه نوشتهای که ازش باقی مانده پیداست خیلی با استعداد بوده، ولى متأسفانه جوانمرك شده و تأثيري بهجا نگذاشته. حسينقلي مستعان هم البته بود، كه در همان دورهٔ هدايت خيلي فعال بود و یک وقت ماهی یک رمان کوچک منتشر می کرد، ولی مستعان را به هیچ وجه نمی شود جدی گرفت. دریافت جمالزاده از ادبیات اروپایس كامل تر به نظر مي آيد، ولي او هم با آن كه ساكن اروپا بود و همان جا هم ماندگار شد باید گفت هیچ وقت با ادبیات و سایر هنرهای قرن بیستم تماس نزدیکی نگرفت. در زبان فارسی اولین مقالهٔ مفصل را دربارهٔ جیمز جویس همین جمالزاده نوشته است، ولی در داستانهای خود او از اسلوب رمان نویسی جویس و بعد از جویس کمترین دریافتی به چشم نمیخورد. البته خود هدایت هم از این بابت خیلی پیشروتر از جمالزاده نیست؛ همان طور که گفتم او را باید از لحاظ اسلوب کار نویسندهٔ قرن نوزدهمی به حساب بیاوریم، ولی دست کم هدایت به آخر قرن نوزدهم تعلق دارد و کارهایش نشان میدهد که با رمان گوتیک و ادبیات دراصطلاح منحط و تا حدی هم با کارهای سوررئالیستها آشنا بوده، درحالی که کارهای آن پیشقدمها یا پیشکسوتها بیشتر رمانسهای قدیم اروپا یا رمانهای ابتدایی را به خاطر می آورد. از اینجا، یعنی از این دورنمای تاریخی که نگاه می کنیم، میان دورهٔ پیش از هدایت و دورهٔ او تفاوتهایی به چشم می خورد، که به نظر من از بعضی جهات با تفاوت میان دورهٔ «رمانس» و دورهٔ «رمان» در ادبیاتِ اروپایی قابل قیاس است.

### حریری: تفاوت رمانس و رمان در چیست؟

دریآبندری: بر داشت رمانس خیلی کلی تر و ساده تر از رمان است. در رمانس اروپایی داستان با خطوط خیلی کلی ترسیم می شود و آن پیچیدگیهایی که ما در آدمهای رمان میبینیم به چشم نمی خورد. مثلاً ما غالباً با عشق یاک و وفاداری بی چون و چرا و دلاوری بیپایان سر و كار داريم، يا برعكس با خيانت و خباثت ذاتي و زايل نشدني، يعني با چیزهایی که در واقعیت زندگی کمتر پیدا می شود. حالا ممکن است یک بابایی بگوید نویسندگان آن رمانسها هم واقعیت زندگی را همان جوری می دیدند که توصیف می کردند. خوب، این از لحاظ بحث ما اشکالی ندارد. آنچه در تاریخ ادبیات پیش آمده این است که در اول قرن هفدهم رفته رفته طرز نگاه نویسنده به واقعیت عوض می شود و داستانهای پهلوانی و عشقی موسوم به رمانس آن کیفیت قابل قبول خودشان را از دست می دهند. به عبارت دیگر واقعیت آن طور که داستان سرا آن را میبیند عوض میشود، تا این که یک نفر اسپانیایی به اسم میگل ده سروانتس رمانس تازهای مینویسد که غرض آشکارش دست انداختن رمانسهای معمول و متداول است. اسم این رمانس جدید همان طور که می دانید دن کیشوت است. سروانتس در همان اول داستان به ما می گوید که پهلوان لامانچا به علت خواندن افسانه های چرند و گزافه آمیز حواسش پرت شده. پیداست که در آن دوره دیگر

رمانسهای قدیم اعتبارشان را از دست داده بودهاند. البته دن کیشوت گذشته از این که هزل بسیار شیرینی است بر رمانسهای اروپایی قرن شانزدهم خیلی ابعاد دیگر هم دارد، ولی مطلبی که من اینجا میخواستم بگویم این است که بعد از انتشار این رمانس، که در واقع باید گفت اولین رمان اروپایی است، ختم رمانس برچیده می شود و صحنهٔ ادبیات اروپا عوض می شود. خواندن این داستان برای خوانندهٔ اروپایی مثل خوردن میوهٔ درخت معرفت بوده است برای آدم و حوا. همان طور که آنها چشمشان باز میشود و متوجه برهنگی خودشان میشوند و احساس شرم میکنند، خوانندگان دن کیشوت هم میبینند که رمانس قرونِ وسطایی در عصر جدید چیز مضحک و شرم آوری است. به همین دلیل است که در انگلستان و فرانسه، که خیلی بیشتر از جاهای دیگر اروپا برای گرفتن پیام سروانتس آمادگی داشتند، نوشتن رمانس هزل آمیز، یا هزل بر رمانس معمول و متداول، رواج میگیرد؛ اینجاست که پایهٔ رمان گذاشته می شود. البته این یک امر اتفاقی نیست. قرن هفدهم قرن انقلاب علمي وانقلاب صنعتي است، طبيعي است كه در اين دوره به موازات اين انقلابها نوعی انقلاب ادبی هم پیش بیاید، و این همان چیزی است که با انتشار من کیشوت پیش آمده است، ولی منظور من وارد شدن در این بحثها نیست. آنچه میخواهم بگویم این است که وقتی نویسندهٔ جوانی به نام صادق هدایت از فرنگ به ایران برمی گردد و اولین مجموعههای داستان های کوتاهش را منتشر می کند، تأثیر آن در ادبیات آن روز به تأثیر دن کیشوت در ادبیات قرن هفدهم اروپا بی شباهت نیست. خوانندگان ناگهان متوجه میشوند که داستان یا ادبیات داستانی غیر از آن است که تا به حال می خوانده اند. من البته خودم شاهد صحنه نبوده ام، ولی تصور میکنم که تأثیر اولین داستانهای هدایت بر خوانندگان آن روز تكان دهنده و بيدار كننده بوده است. ناگهان ادبيات روز منسوخ و حتى مضحک مىشود. بله، جمالزاده هم در فرنگ بوده و اولين داستانهایش را از فرنگ به ایران فرستاده، در این که قریحهٔ سرشاری

هم داشته و چند قدم از زمان خودش جلوتر بوده جای شکی نیست، ولی به نظر من جمالزاده هیچ وقت معنای انقلاب ادبی اروپا را درک نکرد، چنان که با انقلاب هنرهای بصری و تجسمی اروپا هم که زیر چشمش رخ داده هیچ تماسی نگرفت، درست مثل کمال الملک، که در گرماگرم جنبش امپرسیونیست ها برای مطالعهٔ نقاشی به پاریس میرود، ولی ظاهراً چیزی از کارهای آنها به چشمش نمیخورد، یا اگر هم خورده آن را به کلی نادیده گرفته. به همین دلیل است که کمال الملک، با آن که استاد زبردستی بوده، نقشش در تاریخ هنر نقاشی ایران نقش بازدارنده است، به این معنی که هر پیشرفتی که بعد از او در این زمینه صورت گرفته با شكستن سنت او حاصل شده. از لحاظ تاريخي فرق جمال زاده با كمال الملك اين است كه جمال زاده با همهٔ عمر دراز و انر ژي فراوانش کمابیش منفرد میماند و مکتب و پیروی پیدا نمیکند. علتش هم گمان میکنم این است که پس از انتشار اولین آثار او خیلی زود چهرهٔ هدایت پیدا می شود و مکتب و سنت جدید را او، یعنی هدایت، بنا می گذارد، نه جمالزاده. هدایت نوعاً آدم دیگری است. لابد می دانید، هدایت مختصری ذوق نقاشی هم داشته، در میان طرحها و مشقهای او کارهایی هست که نشان می دهد این آدم با نقاشی مدرن هم در تماس بوده. همچنین میدانیم که با موسیقی اروپایی هم آشنا بوده. خلاصه این که هدایت از حیث آشنایی با فرهنگ غربی به اصطلاح جامع الاطراف بوده. برای ادبیات ما مهم است که پیام ادبیات جدیدرا یک همچو آدمی به ایران می آورد، و نه حتی جمالزاده که پیش از هدایت به اروپا رفته بوده و آنجا ماندگار هم شده.

مطلب دیگری که در خصوص هدایت باید اضافه کنم مربوط به بُعدِ اخلاقی کار و شخصیت اوست. موعظهٔ اخلاقی یکی از عوارض و شواهدفقر اخلاقی است، هدایت این را خیلی خوب درک میکرده و از موعظهٔ اخلاقی به شدت بیزار بوده و از آن پرهیز میکرده. این بیزاری و پرهیز به اندازهای بوده که حتی در سالهای آخر به شکل نوعی مسلکِ

ملامتی در می آید و هدایت تظاهر به کارهای «غیراخلاقی» می کند. این به نظر من نشان مي دهد كه شخصيت او عميقاً اخلاقي بوده. حالا امیدوارم کسی از این حرف این طور نتیجه نگیرد که بهترین راه برای مشهور شدن به اخلاق دست زدن به کارهای غیراخلاقی است، چون اگر کسی بخواهد چنین نتیجهای بگیرد منصرف کردن او کار آسانی نیست. به هرحال، در آن چیزی که من اسمش را «پیش از داستان» گذاشتم اخلاق کالای ارزان بهایی است که به مقدار فراوان تولید و عرضه مى شود: غالباً به صورت عواقب و نتايج هولناك بى اخلاقى. لازم نيست وارد جزئيات بشويم، فرمول داستانهاي اخلاقي معلوم است: جوان ثروتمندی دخترهای بیگناه را از راه به در میبرد و به بدبختی می کشاند؛ زن زیبا و هرزهای رجال سیاسی را روی انگشتش می چرخاند و به روز سیاه مینشاند؛ مرد بی شعور و بی سوادی با دزدی و دغلی و دوز و کلک که جزئیات آن هم درست معلوم نمی شود به ثروت و قدرت و مقامات بلند مى رسد و همه به او عزت و احترام مى گذارند، به غير از نويسنده البته، كه با نهايت شهامت فحش و فضيحتِ زیادی نثار او میکند؛ و از این قبیل. هدایت این نوع ادبیات را منسوخ کرد. منظور من از «پیش از داستان» همین داستانهای پیش از هدایت است. یکی از این داستانها رمانی بود به اسم آدم فروشان قرن بیستم، به قلم نویسندهای به اسم ربیع انصاری. امروز کتاب و نویسنده هر دو فراموش شدهاند، ولى اين داستان در زمان خودش خوانندهٔ فراوان داشت و خیلی هم گیرا بود. خود من در ده یازده سالگی این داستان را خواندم و برای سرنوشت دختر داستان گریهٔ مفصلی کردم.

اگر میخواهید بدانید، داستانش تا آنجا که به یادم مانده از این قرار بود که یک دسته آدم بدجنس یک دختر خوش جنس را در تهران به دام میاندازند و او را دست بسته و دهن بسته با اتومبیل به شهر دور دستی می برند و در یکی از آن خانه های بد به کار وامی دارند. شهرش اگر اشتباه نکنم همدان بود؛ آن روزها همدان جای خیلی دوری بود.

نامز د دختر که جوان دلیر و فداکاری است بعد از تلاش زیاد دختر را پیدا میکند، ولی افسوس که دیگر کار از کار گذشته؛ دختر مسلول شده و در گوشهٔ آن خانهٔ نکبت بار جهان را بدرود می گوید. در اولین مقالهای که دربارهٔ هدایت خواندم اسم این نوع ادبیات را «ادبیات فاحشه خانه» گذاشته بودند، چون کار این داستانها همیشه به فاحشه خانه می کشید، یا از آنجا شروع می شد. این مقاله در مجلهٔ مردم ماهانه چاپ شده بود و امضا هم نداشت، ولى من الان شكى ندارم كه قلم، قلم احسان طبرى بود. پیش از هدایت این جور داستانها مضحک به نظر نمی رسیدند. جمالزاده صدمهٔ مهمی به اینها نزده بود، کارهای حجازی هم فقط یک اب از اینها شسته تر بود. من این داستان را احتمالاً در سال هزار و سیصد و نوزده یا بیست، یا شاید هم بیست و یک، خوانده بودم؛ یعنی هشت تا ده سال بعد از انتشار اولین داستانهای هدایت. اسم هدایت تا دو سه سال بعد از آن اصلاً به گوشم نخورده بود. این نشان میدهد که تأثير هدايت از دايره محافل خواص هنوز خيلي فراتر نرفته بود. من بچهٔ کتاب خوانی بودم، ولی از محافل خواص فرسنگها فاصله داشتم. بعد از خواندن کارهای هدایت به این نتیجه رسیدم که اگر آدم فروشان قرن بیستم را دوباره بخوانم این بار خندهام خواهد گرفت. به وجود آوردن یک همچو تفاوتی در روحیه و طرز نگاه خواننده کار کوچکی نیست. هدایت این کار را کرده بود، با همان داستانهای قرن نوزدهمی. گمان میکنم یکی از چیزهایی که در آن روزها خوانندگان داستانهای هدایت را میگیرد این است که میبینند در این داستانها از آن عنصر دروغ آمیز و ملال آور موسوم به «اخلاق» هیچ خبری نیست. البته آدمهای داستان دچار انواع گرفتاریها میشوند و در حق همدیگر هم انواع رذالتها را می کنند، ولی این گرفتاری ها خیلی پیچیدهتر از آن است که به این سادگی ها بشود روی موجبات «اخلاقی» آن ها انگشت گذاشت. به عبارت دیگر، با کمال تعجب گرفتاری های آدم های راست راستی و زندگی واقعی را به یاد می آورند. این ها به نظر من مقداری از

مشخصاتی است که داستانهای هدایت را در زمان خودش ممتاز می کرده و باعث می شده که آثار پیش از او ابتدایی و منسوخ جلوه کند. اگر داستان آن چیزی است که هدایت می نوشته، نوشته های پیش از آن را طبعاً باید «پیش از داستان» نامید.

### حریری: ولی منظور شما مسلماً این نیست که آن نوع آثار دیگر نوشته نشده؟

دریابندری: نخیر، منظور من از سکه افتادن آن نوع آثار است. در این جور موقعیتهای تاریخی معمولاً عدهای از مردم با جنبش جدید تماس میگیرند و به آگاهی تازهای میرسند. عدهٔ زیادی هم همان زندگی قبلی را ادامه میدهند، تا کی دست روزگار آنها را در تماس با واقعیتهای جدید قرار بدهد.

در زمان صادق هدایت آن ادبیات منسوخ ادامه داشت و بزرگ ترین نمایندهاش همان حسینقلی مستعان بود، که یک وقت ماهی یک رمان می نوشت و در قطع جیبی منتشر می کرد. هدایت در مقالهٔ بسیار قشنگی یکی از این رمانهای او را دست انداخته است. اسم آن رمان «ناز» بود، اگر اشتباه نکنم. در واقع خوانندگان داستانهای هدایت در روزهای اول عدهٔ زیادی نبودهاند. هدایت کتابهایش را در دویست سیصد نسخه یا شاید هم کمتر چاپ می کرده و مقداری از این نسخهها را هم به دوستانش می داده؛ بنابرین دایرهٔ نفوذ او به محافل معینی که می شود اسمش را محافل برگزیده گذاشت محدود می شده. بیرون از این دایره آن سنت محافل برگزیده گذاشت محدود می شده. بیرون از این دایره آن سنت دامه دارد. به عبارت دیگر دنبالهٔ نسلِ «پیش از داستان» با همان مشخصاتی که گفتم قطع نشده. ولی پس از ظهور هدایت از لحاظ تاریخی این سنت را باید درگذشته و منسوخ به حساب هدایت از لحاظ تاریخی این سنت را باید درگذشته و منسوخ به حساب آورد. این واقعیتی است که در شؤون دیگر زندگی هم دیده می شود.

خریری: آقای دریابندری، در این بحث مربوط به نقش هدایت در ایجاد

یک سنت ادبی جدید شما هیچ اسمی از بزرگ علوی تبردید. آیا به نظر شما علوی در این مهم نقشی نداشته؟

دریابندری: چرا، ولی به نظر من اهمیت او با هدایت قابل فیاس نیست. علوی پیش از به زندان افتادن در ۱۳۱۶ فقط یک مجموعهٔ داستان منتشر میکند، که مجموعهٔ درخشانی هم نیست. یکی دو داستان فرنگی هم در مجلهٔ دنیای دکتر ارانی ترجمه میکند، مثل «گلهای سفید»، که قبلاً صحبتش را کردیم و به هر حال چیز مهمی نیست. فعالیت علوی به عنوان نویسنده در واقع بعد از شهریور ۲۰ شروع می شود، که دورهٔ دیگری است با مسائل دیگری. شهرت و نفوذ علوی در این دوره بیشتر دیگری است با مسائل دیگری. شهرت و نفوذ علوی در این دوره بیشتر جنبهٔ سیاسی دارد. اگر علوی زیر سایهٔ حزب توده نبود من گمان نمی کنم به عنوان نویسنده آن اسم و اعتبار را پیدا می کرد. با همهٔ اینها به نظر من ملاحظهٔ شما درست است، علوی در اولین قدمها پشت سر هدایت بوده و طبعاً باید او را هم تاحدی به حاب آورد. ولی این را هم باید اضافه کنم که منظور من بحث دربارهٔ جریانی است که در تاریخ ادبیات ما پیش آمده، نه دربارهٔ اشخاص.

حریری: آقای دریابتدری، شما گاهی از آثاری دفاع کردهاید که خودتان هم معترف بودهاید خالی از عیب و ایراد نیستند. این عیب و ایرادها به نظر بعضی از مردم خیلی مهم می آید، به طوری که به نظر آنها اعتبار اثر را به کلی از بین می برد. چه گونه است که برای شما این طور نیست؟ لابد شما ملاکهای دبگری در نظر دارید. اینها چه ملاکهایی هستند که آن عیب و ایرادها را منتفی می کنند؟

دریابندری: آقای حریری، من در مواردی که این کار را کر دهام سعی کر دهام ملاکهای خودم را روشن کنم؛ اینجا می توانم این را اضافه کنم که هر اثر ادبی یا هنری به طور کلی جنبههای قوی و ضعیف دارد. برای

من اصولاً قوتهای اثر هنری خیلی بیشتر از ضعفهایش اهمیت دارد. به همین دلیل است که من به هنر «نائیف» علاقه دارم. به هنر نائیف از لحاظ مهارت هنرمند یا صنایع صوری هزار جور ایراد میشود گرفت، ولی این ایرادها چیزی از ارزش اثر کم نمیکند. درواقع مقداری از گیرایی یا به اصطلاح «شارم» هنر نائیف همین رها بودن از قید مهارت و صنایع صوری است.

حریری: هنر نائیف چه نوع هنری است؟ اگر در این نوع هنر مهارت اهمیتی ندارد، پس چه چیزی در آن اهمیت دارد؟

دریابندری: کلمهٔ «نائیف» یعنی ساده دل، یا حتی شاید ساده لوح. بنابرین هنر نائیف هنری است که از روی سادگی به وجود می آید، نه با مهارت و بعد از تعلیم دیدن و این جور چیزها، ما در جامعهٔ خودمان هنرمند نائیف فراوان داشته ایم، ولی کمتر در ارزشهای هنر نائیف باریک شده ایم.

# حریری: هنرمند نائیف چه جور هنرمندی است؟

دربابندری: در یک کلام شاید بشود گفت هنرمند نائیف هنرمند تعلیم ندیده است، یا به عبارت روشن تر هنرمند ناشی. به این دلیل هنر نائیف مسئلهٔ صورت و معنی یا فورم و محتوا را به شکل برهنهاش مطرح میکند. چون از یک طرف گفته می شود که هنر مدرن هنر صورت و صناعت محض است؛ از طرف دیگر هنر نائیف که عاری از مهارت و صناعت صوری به نظر می رسد، که یکی از وجوه مدر نیسم است؛ در واقع خود مدر نیسم در بسیاری از موارد به طرد مهارت و صناعت صوری منجر می شود، چنان که در کارهای هنرمندان مهمی مثل هانری ماتیس و بل کله و شاگال و حتی پیکاسو می بینیم. همهٔ این ها به یک معنی سعی

میکنند خودشان را به مرتبهٔ ناشیگری هانری روسو برسانند.

حریری: این هانری روسو چهگونه هنرمندی بوده؟ هنرش چه مشخصاتی داشته؟

دریابندری: این هانری روسو نمونهٔ فرد اعلای هنرمند نائیف است. آدمی بوده که تعلیم نقاشی اصلاً ندیده بوده، نقاش ماهری نبوده. منظورم از نقاش ماهر آدمی است مثل ماتیس یا پیکاسو، یا دگا. دگا طراح زبردستی است، که مثلاً اسب را در حال پرش یا رقاص را در حال ک چرخیدن روی پنجهٔ یا میکشد. بیننده خیال میکند نقاش این تابلو را از روی یک عکس فوری ساخته که با فلُش گرفته شده. در صورتی که در آن زمان اصلاً گرفتن چنین عکسهایی مقدور نبوده، یعنی درواقع هیچ کس آن حرکات را به صورت ثابت تا آن روز به چشم ندیده بوده. هانری روسو ابدا چنین مهارتهایی نداشته. وقتی گیوم آپولینِر و چند نفر از مدرنیستهای اول قرن روسو را کشف میکنند این آدم مرد مسنی بوده، كارمند ادارهٔ گمرك و ظاهراً كمي هم خلوضع، كه با زن و دخترش توی یک آیارتمان کوچک نزدیک محلهٔ هنرمندهای یاریس زندگی می کرده و تمام وقتش را صرف کشیدن تابلوهایی می کرده که به نظر زن و دخترش یک شاهی هم نمی ارزیده و هیچ کس هم از او نمی خریده. آیولینر و دوستانش ظاهراً مرتب به دیدن این پیرمرد می رفته اند و کارهایش را تماشا می کرده اند و سر به سرش می گذاشته اند، ولى البته خيلي هم دوستش مي داشته اند، چون آدم خيلي ساده دل و باحالی بوده، به اصطلاح. به هرحال، کارهای هانری روسو امروز در ردیف گران ترین آثار آن دورهٔ طلایی تاریخ نقاشی است. اما از آن کیفیت موسوم به مهارت، از آن چیزی که در کارهای دگا میبینیم و درواقع تعیین کنندهٔ ارزش آن کارهاست، در تابلوهای روسو هیچ اثری نیست. نه از دورنمایی یا به اصطلاح علم مناظر و مرایا در آنها خبری هست، نه سایه روشنشان قرار و قاعدهٔ درستی دارد، نه طرح اشیا و آدمها درست است، و نه حتی در رنگ آمیزی شان هماهنگی دیده می شود. این ایرادها را در همان زمان خیلی ها به کارهای روسو می گرفتند و البته همه هم وارد بود. ولی مطلبی که بعداً دست کم برای عدهای از هنرمندها روشن شد این است که این مسائل در کارهای روسو اصلاً مطرح نمی شود. یا حتی می توان گفت که گیرایس هنر او به واسطهٔ مطرح نشدن این چیزهاست. لطف هنر نائیف در همان سادگی و حالت بی گناهی اوست. از اینجاست که نوعی جریان حذف صناعتهای صوری در هنر نقاشی راه می افتد و استاد بزرگی مثل ماتیس پس از آن که به عالی ترین درجات مهارت می رسد سعی می کند مهارت هایش را كنار بگذارد. اين كار بسيار دشوار است، يا در واقع غيرممكن است. مي گويند آدم مي تواند به دانش خودش اضافه كند، ولي از آن نمي تواند کم کند. دوچرخه سواری را می شود یاد گرفت، ولی نمی شود از یاد برد، مگر این که مغز آدم صدمه ببیند. به همین دلیل نتیجهٔ تلاش ماتیس هم برای کنار گذاشتن مهارتهایش هنر نائیف نیست، بلکه مرتبهٔ بالاتری از همان هنر ماهرانه است که مهارتهای ظاهری یا صناعتهای صوری از ان حذف شده است.

اما برگردیم به بحث ادبیات. هنر نائیف همان طور که گفتم به نقاشی منحصر نمی شود. در شعر و داستان و این جور چیزها هم آدم گاهی به کاری بر می خورد که صناعتهای صوری در آن می لنگد، یا از آن غایب است، و با این حال این کار ممکن است گیرایی خاص خودش را داشته باشد.

حریری: این گیرایی در چیست؟ آیا کافی است که در یک الر هنری آن چیزی که شما اسمش را میگذارید صناعتهای صوری رعایت نشده باشد؟

دربابندری: نه، ابدا؛ منظور من به هیچ وجه نفی صنایع صوری یا مهارت نیست. من از تماشای کارهای دگا، که سرشار از مهارت است،

لذت می برم، و خیلی تعجب می کنم اگر کسی لذت نبرد. در هنر نائیف کیفیت یا کیفیتهای دیگری هست که به نظر من شبرین است. در باب نقاشی این مسئله روشن است؛ کم نیستند کسانی که ذوق لذت بردن از این نوع نقاشی را پیدا کرده اند. در باب معماری هم من خیال می کنم هنر نائیف تاحدی شناخته شده؛ معمارها از معماری نائیف زیاد صحبت می کنند، ولی در باب ادبیات ظاهراً هنوز زیاد نیستند کسانی که حاضر باشند لنگی صناعتهای صوری را بر نویسنده یا شاعر ببخشند، یعنی به این نتیجه رسیده باشند که دست کم در بعضی کارها لازم نیست دنبال این چیزها بگردیم.

خریری: این هنر نائیف که شما می فرمایید در ادبیات چه صورتی پیدا می کند؟ من از شما می خواهم که یک نمونه از ادبیات قارسی مثال بزنید.

دریابندری: مثال آوردن از هنر نائیف کار بسیار خطرناکی است، آقای حریری.

حریری: چرا؟

دریابندری: چون عرض کردم، در میان ما هنوز هنر نائیف شناخته نشده، به همین دلیل هیچ هنرمندی دلش نمیخواهد در این مقوله قرار بگیرد. حتی خیال میکنم خود مرحوم هانری روسو هم اگر میشنید که آپولینر و دوستانش اسم کارهای او را گذاشته اند «پنتور نائیف» خیلی خوشش نمی آمد. هنرمندها غالباً خودشان را خیلی «سوفیستیکه» تصور میکنند، که نقطهٔ مقابل «نائیف» است. وانگهی، آینجا هم مثل سایر جاها مرز مطلقی نمی توان کشید. هیچ هنری مطلقا نائیف نیست، و هیچ هنر سوفیستیکهای هم مطلقا از عناصر نائیف عاری نیست. من هم منظورم توجه به وجود همین عناصر است. یعنی این که به صرف دیدن من عناصر در یک کار هنری نمی توان آن را رد کرد، یا دست کم من

نمی کنم. اما یک نمونهٔ عالی از ادبیات نائیف می توانم برای شما مثال بزنم، که خیال نمی کنم اسم بردن از آن خطری داشته باشد. این کتابی است که من همین ایام اخیر می خواندم، به اسم سیاحت شرق. این کتاب زندگی نامهٔ یک نفر روحانی است به اسم آقا نجفی قوچانی که در اواخر دورهٔ قاجار بیست سالی در نجف طلبه بوده و بعد هم به شهر خودش قوچان برگشته و مجتهد آنجا شده و حالا هم گویا مقبره اش زیار تگاو مردم آن نواحی است. این کتاب تاحدی هم میان اهل معرفت شناخته شده است، یادم هست چند سال پیش آقای کامران فانی مقالهٔ خیلی شده است که می دانیم هیچ کدام از زندگی نامه های فرنگی را نخوانده آدمی است که می دانیم هیچ کدام از زندگی نامه های فرنگی را نخوانده بوده و هیچ اطلاعی از ادبیات عصر جدید نداشته، درست همان طور که هانری روسو هم در فنون نقاشی هیچ تعلیمی ندیده بوده. با این حال کتاب این آدم به نظر من یک اثر ادبی بسیار شایان توجه است.

حریری: این کتاب از چه جهت شایان توجه است؟

دریابندری: شما این کتاب را خواندهاید؟

حريري: نه.

دریابندری: اگر خوانده بودید البته خیلی بهتر می توانستیم دربارهاش صحبت کنیم، ولی به نظر من این یکی از آن مواردی است که نشان می دهد آن چیزی که ما در این گفت و گو اسمش را «صناعتهای صوری» گذاشتیم گاهی اهمیت خود را از دست می دهد، درست همان طور که قواعد دورنمایی و سایه روشن و غیره در تابلوهای هانری روسو یا قوللر آقاسی خودمان رعایت نشده اند ولی ما این را نه تنها بر آن تابلوها عیب نمی گیریم بلکه مقداری از گیرایی این کارها را در

رهایی از این قید و بندها می بینیم. برای مثال، نویسنده برای ما سفری را شرح می دهد که با پای پیاده از مشهد به یزد و از یزد به اصفهان انجام داده است. در آن موقع ظاهراً چهارده پانزده سال داشته و مثل خیلی از طلبههای قدیم برای تحصیل علم از این شهر به آن شهر میرفته. از مشهد به یزد با کاروان یزدی ها همراه می شود و توصیفی که از این کاروان میکند به جای خودش بسیار قشنگ است، ولی در میان راه با طلبهٔ دیگری که دوستش بوده از کاروان جدا میافتد و در بیابان برهوت به گرگی برمیخورند و از وحشت سر جایشان خشک میشوند، تا این که گرگ جلو می آید و به چند قدمی آنها می رسد، ولی نویسنده می بیند که گرگ از فرط پیری یا گرسنگی بشمش ریخته و آن قدر لاغر و بدحال است که به زور راه می رود و اصلاً حال و حوصلهٔ حمله به آدمیزاد را ندارد. این است که گرگ بیجاره بعد از آن که مدتی با حسرت به آن دو مجسمهٔ دویا نگاه میکند از هرگونه اقدامی منصرف میشود و آهسته راهش را میکشد و برمی گردد. صحنهٔ اول بسیار وحشت آور است، ولی بعد یواش یواش مضحک میشود، به طوری که آخر سر خواننده نمی تواند جلو خندهاش را بگیرد، یا دست کم من نتوانستم. حتى هنوز هم كه آن صحنه را به ياد ميآورم هم وحشت ميكنم و هم خندهام میگیرد. من در تمام چیزهایی که خواندهام هیچ ندیدهام نویسندهای توانسته باشد این دو حالت را به این خوبی با هم جمع کند. تازه این البته صحنهٔ کوچکی است که نویسنده خیلی زود هم از آن میگذرد. کتاب پر است از این جور مشاهدات و توصیفها، که در نهایت سادگی و ساده دلی نوشته شده، نویسنده هیچ تصوری از فوت و فن داستان سرایی ندارد، حتی از قواعد نقطه گذاری و پاراگراف بندی هم بویسی نبرده، تجربهاش را مستقیماً برای ما نقل میکند، و درست به همین دلیل صحنههای فراموش نشدنی به وجود می آورد. این به نظر من نکتهٔ مهمی را در مبحث هنر نشان می دهد، و آن این است که، همان طور که گفتم، هنر ضرورتاً به صناعتهای صوری متعارف وابسته نیست، چون

این صناعتها جنبهٔ فرهنگی و تاریخی دارند، یعنی در فرهنگها و دورههای تاریخی معینی به وجود می آیند و طبعاً در متن آن فرهنگ و آن دوره اهمیت پیدا می کنند. این به نظر من همان نکته ای است که مدرنیستهای اوایل قرن، مثل ماتیس و پیکاسو و پل کله، دریافته بودند، اگرچه البته هرکدام تعبیر خاص خودشان را از این دریافت داشتند.

<u>حریری:</u> پس بفرمایید که به نظر شما هنر به چه چیزی وابسته هست؟

دریابندری: این سه نفری که اسم بردم برای نشان دادن این چیزی که شما دنبالش میگردید هرکدام به نوعی هنر ابتدایی رو آوردند؛ ماتیس به مینیاتور ایرانی، پیکاسو به صورتکها و پیکرههای افریقایی، کله به نقاشی کودکان. در این هنرها آن عنصر مهارت معهود و متعارف نقاشی کمتر به چشم میخورد.

### حریری: حتی در مینیاتور ایرانی هم؟

دریابدری:

آن نوع مینیاتوری که ماتیس از آن الهام گرفته غیر از این مینیاتور متعارفی است که به ریزه کاری و ظرافت فراوان احتیاج دارد. اسم مینیاتور در این مورد غلط انداز است. خود این واقعیت که اسم این نوع نقاشی ایرانی یک کلمهٔ فرنگی است، آن هم به معنای ریز یا ریزه کاری یا ریزنقش، نکتهٔ مهمی را به ما میگوید. مینیاتور اصولاً تابلو نقاشی نیست، بلکه تزیین یا تذهیب کتاب است و ابعاد آن هم به همین دلیل همیشه به اندازهٔ طول و عرض کتاب بوده، چون باید لای صفحات کتاب صحافی می شده. این که می بینیم امروز مینیاتورهای بزرگ میکشند، خودش نشان دهندهٔ از دست رفتن آن حس تناسب است که می کشند، خودش نشان دهندهٔ از دست رفتن آن حس تناسب است که قبلاً صحبتش را کردیم. مینیاتوری که لای کتاب می بینیم طبعاً برای این قبلاً صحبتش را کردیم. مینیاتوری که لای کتاب می بینیم طبعاً برای این

است که مانند نوشتهٔ کتاب از فاصلهٔ کوتاهی دیده شود، مثلاً حدود سی چهل سانتی متر. می بخشید که من این بحث را دارم با شما می کنم، ولی به هرحال نکته ای است که به نظرم رسید و باید توضیح می دادم تا به آن سؤال شما که پرسیدید هنر وابسته به چی هست برگردیم.

### حریری: اشکالی ندارد آقای دریابندری، این بحث برای من هم جالب است.

دریابندری: خوب، اگر بیننده بیش از این سی چهل سانتی متر از مینیاتور فاصله بگیرد، مینیاتور معنایش را از دست می دهد، چنان که اگر از یک تابلو امپرسیونیستی هم، مثلاً، بیش از بیست متر فاصله بگیریم معنای آن تابلو هم از دست می رود. حالا شما تصور کنید که یک نقاش بردارد یک تابلو امپرسیونیستی بکشد، به ابعاد یکی دو متر مثلاً، و این تابلو را بالای یک استادیوم ورزشی نصب کند. خوب، روشن است که این کار بی معنی است، چون از آن فاصله هیچ کس واقعیت آن تابلو را این کار بی معنی بافت یا «تکستور» رنگ که رکن اساسی یک همچو تابلویی است به کلی از دست می رود. ولی این درست همان کاری است که ما گاهی می کنیم. یعنی تابلو مینیاتور نیم متری مثلاً می کشیم و بعد هم آن را به دیوار یک سالن ده متری آویزان می کنیم. از یک طرف با بزرگ کردن ابعاد تابلو معنی ریزه کاری را از بین می بریم، از طرف دیگر با فاصله گرفتن از آن امکان دیدن ریزه کاری را منتفی می کنیم.

این رعایت نکردن تناسب منحصر به مینیاتور هم نیست البته، این به نظر من یک مسئلهٔ ملی است، چون در خیلی زمینه های دیگر هم ما این گرفتاری را داریم، ولی اجازه بدهید فعلاً برگردیم به ماتیس. مینیاتور همیشه به صورت امروزی اش نبوده. دلایلی در دست است که نشان می دهد این هنر در مراحل ابتدایی اش بیشتر به نقاشی واقعی شباهت داشته تا به تذهیب کتاب. نوعی مینیاتور ابتدایی از قرن ششم یا هفتم باقی مانده که به نام مینیاتور مکتب شیراز معروف است. در این نوع

مینیاتور ما ریزهکاری و نازککاری اصلاً نمیبینیم، به همین دلیل مشکل بشود اسمش را مینیاتور گذاشت. نقاش با قلم موی نسبتاً درشت خیلی راحت رنگ گواش مانندی را برمی دارد و به شکل گل و بته روی کاغذ می گذارد، و اصلاً نگران این نیست که حتی گل و بته هایش یک شکل و یک اندازه در بیایند. به نظر می آید که نقاش کارش نقاشی روی دیوار یا یک همچو زمینهای بوده و بعد به تذهیب کتاب پرداخته؛ درست برعکس مینیاتورسازهای عصر ما که صناعت تذهیب کتاب را روی دیوار منتقل میکنند. این تصویرها چاپ هم شده و یک وقت به اسم «شاهنامهٔ لنینگراد» فروخته میشد. نسخههایش در تهران بیدا میشود. اهمیت تاریخی این مینیاتورها را آقای بهرام دبیری نقاش به من یادآوری کرد و یک وقت مقالهٔ جالبی هم دربارهٔ اینها نوشته بود. این مینیاتورهای مکتب شیراز را گویا در اوایل قرن در پاریس به نمایش گذاشته بودند. این همان دورهای است که باسمههای ژاپنی هم در پاریس به نمایش گذاشته می شود و خیلی ها را تحت تأثیر قرار می دهد و بازگشت به هنر شرقی رواج میگیرد. دبیری معتقد است که ماتیس به واسطهٔ تأثیر این نقاشیهای ایرانی به آن سبک معروف دورهٔ آخر خودش رسیده بوده، و به نظر من درست میگوید. هرکس که سری توی تاریخ نقاشی کرده باشد شباهت کارهای ماتیس را با مینیاتور مكتب شيراز تشخيص مى دهد. اما برگرديم به آن مسئلهٔ اصلى كه هنر و ابسته به چیست؟

حریری: بله، ولی در این صحبت آخر شما مطلبی بود که من مایلم بعداً به آن هم برگردیم. شما به یک «مسئلهٔ ملی» اشاره کردید، اگر موافق باشید بعد از بحث فعلی این مسئله را هم مطرح کنیم.

دریابندری: منظور من مسئلهٔ حس تناسب بود، که قبلاً مختصری دربارهاش صحبت کردهایم.

حریری: ولی منظور من این است که چرا شما این را به صورت «مسئلهٔ ملی» میبنید.

دریابندری: خوب، به نظر من این طور می آید، اگر فرصت پیدا کر دیم در این باره هم بحث می کنیم.

حریری: بسیار خوب، سؤال من این بود که اگر هنر وابسته به صناعتهای صوری نیست، پس وابسته به چیست؟ اصولاً صناعتهای صوری متعارف چه نوع صناعتهایی است، و وقتی اینها را حذف کنیم به چه می رسیم؟

دریابندری: منظور من از صناعتهای متعارف در زمینهٔ نقاشی ان فوت و فنهایی است که از زمان رنسانس ایتالیا تا اواخر قرن نوزدهم در نقاشی اروپایی پرورانده شده، مانند دورنمایی (perspective) و کوتاهنمایی (foreshortening) و سایه روشن (chiaroscuro) و رنگ آمیزی. آنچه در این جریان معلوم شد این بود که این فوت و فنها قوانین و قواعد معینی دارند. «معین» یعنی عینی شده، یعنی چیزی که مستقل از ذهن انسانی عمل می کند، و بنابرین می توان دستگاهی ساخت که مستقل از ذهن انسانی، یعنی به طور عینی، این کارها را بکند. این دستگاه همان طور که میدانیم در آخر قرن نوزدهم ساخته شد و اسمش دوربین عکاسی است، و بعد هم البته فیلمبرداری. بیجهت نیست که به عامل اصلی این دوربین که عدسی باشد می گویند «ابر کتیو» (objective)، يعنى «عينى»، كه غالباً به غلط «شيئي» ترجمه مي شود. این دستگاه در قرن بیستم به سرعت تکامل پیدا کرده و حالا به جایی رسیده است که در ضبط دورنمایی و کوتاهنمایی و سایه روشن و رنگ و در ضبط جزئیات و غیره هیچ نقاشی نه تنها به گردش نمیرسد، بلکه خوابش را هم نمی بیند. اما همین دستگاه عینی هم وقتی در دست فردِ انسانی قرار میگیرد، یعنی وقتی عملش تابع عمل ذهن انسانی میشود، می تواند ابزار آفرینش هنری باشد. به همین دلیل ارزش عکس در این نیست که با چه دوربینی گرفته شده، بلکه در این است که از چه چیزی گرفته شده و از چه زاویهای و با چه نوری و غیره، که همهاش خلاصه می شود در این که چه کسی آن را گرفته، چون همهٔ این تصمیمها را عکاس می گیرد. این است که یک عکس ممکن است چند برابر دوربینش قیمت داشته باشد، یا اصلاً قیمتی نداشته باشد، چنان که غالباً هم ندارد، اگرچه با دوربین بسیار گران قیمتی گرفته شده باشد. بنابرین در آفرینش هنری ارزش نهایی، یعنی آن چیزی که هیچ جانشینی ندارد، عمل ذهن انسانی است.

تحریری: خوب، حالا من می پرسم این عمل چیست، این ذهن انسانی که می فرمایید چه عملی انجام می دهد که دوربین عکاسی و ضبط صوت و مانندِ این ها انجام نمی دهند؟

دریابندری: به نظر من اسم این عمل را می شود گذاشت ضبط و نقل تجربهٔ انسانی، اگر این کلمهٔ «تجربه» باعث ابهام و اشکال نشود.

### حریری: چه ابهامی، چه اشکالی؟

دریابندری: ما این کلمه را هم به معنای آزمایش به کار میبریم و هم به معنای آنچه به سر آدم میآید و آدم از آن درس و عبرت میگیرد، چنان که وقتی میگوییم فلانی آدم باتجربهای است منظورمان این است که فلانی چیزهای زیادی از سرگذرانده و درسهایی گرفته. البته این دو مفهوم با هم بی ارتباط هم نیستند، اما منظور از تجربهٔ انسانی در مبحث هنر مفهوم خالص تر یا بسیط تری است. منظور آن چیزی است که فلاسفهٔ تجربی از آن حرف می زنند. مثلاً اگر ما اندکی نمک روی زبان مان بریزیم، یک حالی به ما دست می دهد که اسمش احساس مزهٔ زبان مان بریزیم، یک حالی به ما دست می دهد که اسمش احساس مزهٔ

شور است، یا اگر به یک تکه چمن نگاه کنیم یک حال دیگری در ما پیدا می شود که اسمش احساس رنگ سبز است، و همین طور احوال دیگر، فلاسفه به این احوال می گویند تجربه یا «اکسپریانس». شاید اگر از روز اول ما در مبحث فلسفه و روان شناسی کلمهٔ «اکسپریانس» را به جای «تجربه» به «حال» یا «حالت» ترجمه کرده بودیم این ابهام پیش نمی آمد، چون در زبان ما این معنی با همین کلمه بیان می شده است.

در نمازم خم ابروی تو با یاد آمد حالتی رفت که محراب به فریاد آمد در این بیت حافظ دارد از چیزی حرف می زند که به زبان فلسفی امروزی به آن میگوییم «تجربهٔ عاشقانه». حالا البته منظورم این نیست که اصطلاح تجربه را دور بیندازیم و حال یا حالت را جایش بگذاریم. منظور این است که تجربه را به چه معنایی داریم به کار میبریم. خوب، تجربه یک امر انسانی و ذهنی است. ما دوربین عکاسی را میتوانیم طوری بسازیم که سبزی برگ یا سرخی گل را دقیقاً ضبط کند، ولی تا انجا که میدانیم از این کار هیچ حالی به دوربین دست نمیدهد؛ نمى توانيم به او ياد بدهيم كه از اين سبزى يا سرخى لذت هم ببرد. لذت مانند رنج یا شادی یا اندوه از باب تجربهٔ بشری است، یعنی امری است که در فضای ذهنی افراد بشر رخ می دهد، نه در واقعیت عینی. دوربین عکاسی و ضبط صوت و مانند اینها فقط جنبه های عینی پدیده ها را برای ما ضبط میکنند، نه تجربهٔ ذهنی را. به عبارت دیگر، عکس به ما می گوید که از چمن نور با چه طول موجی به چشم ما می رسد. این که دریافت این نور چه نوع خلجانی در ذهن ما ایجاد میکند، تجربهٔ خودِ ماست. به نظر من مایه و محتوای نهایی هنر همین تجربه است، و این آن چیزی است که هیچ جانشینی ندارد. هنری که از لحاظ تجربهٔ انسانی فقیر باشد هنر ورشکستهای است.

حریری: آقای دریابتدری، ولی من می خواهم بپرسم هنری که از لحاظِ صناعتهای صوری فقیر باشد جه طور؟

دریابندری: تا منظور از صناعتهای صوری چه باشد. قبلاً صحبت شد، آن چیزهایی که در مبحث نقاشی به آنها می گوییم صناعتهای صوری چیزی نیستند به جزیک سلسله اکتشافاتی که دریک فرهنگ معین در یک دورهٔ تاریخی معین صورت گرفته است، یعنی در فرهنگ ارویایی در دورهای که به اسم عصر جدید یا مدرنیته معروف است. بعد هم دیدیم که مقدار زیادی از این صناعتها جنبهٔ صرفاً عینی دارد، یعنی كارى است كه از ماشيني به اسم دوربين عكاسي به خوبي ساخته است. نقاشی چینی یا ژاپنی یا ایرانی صناعتهای دیگری داشته است، که زیاد به آن اکتشافات اروپایی مربوط نمیشوند. همین طور نقاشی آن ادمهای ابتدایی که روی دیوار غارها نقاشی می کردهاند. این صناعتها تجربهٔ انسانی را به شکل مستقیمتری برای ما نقل میکنند، به شکلی که تكرار آن از ماشين ساخته نيست. اين هنرها هم تجربهٔ انساني را به کمک صناعتهای صوری خاص خودشان به ما منتقل میکنند. بنابرین صناعت صوری، یا صورت به طور کلی، از تجربهٔ انسانی جدا نیست، بلكه خودش نوعى تجربه انساني است. اما بحث ما بر سر هنر نائيف بود. این هنر هم طبعاً صورت خاص خودش را دارد. منتها بسیاری از ما وقتی به این هنر نگاه میکنیم و صناعتهای صوری معینی را در آن نمی بینیم، می گوییم این به درد نمی خورد، چون به اندازهٔ کافی ماهرانه یا فرهیخته نیست. از طرف دیگر، من گمان میکنم که اگر بیننده به اندازهٔ کافی فرهیخته باشد محتوای تجربهٔ انسانی را در هنر نائیف هم تشخیص می دهد، چنان که در نقاشی بدوی هم تشخیص می دهد، و این به نقاشی هم منحصر نميشود.

| Ş | ت: | لقيمت | , ا، | نی | سان | ائ | į | رب | ڄ | ڗ | ان | ما | A | لم |   | , | ای | بر | ل | عد | ١ | ب | تيہ | تر | 2 | ٔیر | بدا | }  |   | ر ک | عر ي | <b>-</b> |   |    |
|---|----|-------|------|----|-----|----|---|----|---|---|----|----|---|----|---|---|----|----|---|----|---|---|-----|----|---|-----|-----|----|---|-----|------|----------|---|----|
|   | •  | •     | •    | •  | •   | •  | • | •  | • |   |    | •  |   | •  | • |   | •  | •  | • | •  |   | • |     | •  |   | ن   | ئنم | عـ | 4 | و   | ے    | رد       | و | 44 |

دریابندری: بله، من خیال میکنم اصل محتوای تجربی انسانی است.

ولى اين كلمهٔ «محتوا» هم ممكن است مثل كلمهٔ «منحط» غلط انداز باشد. من كلمهٔ محتوا را دارم به معناى خيلى وسيعى بهكار مى برم.

حریری: من از حرف شما این طور می فهمم که برای شما محتوای هنر، به همان معنایی که خودتان فرمودید، بیشتر از صناعتهای صوری اهمیت دارد.

دریابندری: به عبارت دیگر بنده در آن دعوای معروف فورم و محتوا جانب محتوا را میگیرم؛ منظور شما همین است، لابد؟

<u>حریری:</u> بله، تعبیر سؤال من همین است.

دریابندری: نه، این دعوای خیلی مهملی است؛ من مایل نیستم در این دعوا جانب هیچ کدام از طرفین را بگیرم.

حریری: چهطور؟ این دعوا از چه لحاظ مهمل است؟ پس نظر خود شما در این باره چیست؟

حریابندری: این دعوا به نظر من از این لحاظ مهمل می آید که می بینم طرفین در واقع از یک طایفه اند و در اصل قضیه با هم اختلافی ندارند؛ آن اصل هم این است که فورم و محتوا یا به اصطلاح قدیم تر صورت و معنی را می شود از هم جدا کرد؛ چون اگر این دو از هم جداشدنی نباشند، بحث بر سر اولویت این بر آن بحث بیهوده ای خواهد بود. اما اگر واقعاً جداشدنی باشند، خوب، پس در هر لحظه ای ما مقداری معنی داریم و مقداری صورت، هر معنایی را به هر صورتی که بخواهیم درمی آوریم. پس دعوا دایر می شود بر ترجیح این صورت به آن صورت، یا این معنی به آن معنی. به این ترتیب صورت مسئله یا به اصورت، یا این معنی به آن معنی. به این ترتیب صورت مسئله یا به اصطلاح محل نزاع عوض می شود و اسم این نزاع را دیگر نمی توان

دعوای صورت و معنی یا فورم و محتوا گذاشت. با این حال میبینیم که طرفین تحت این عنوان دعوا میکنند و دست بردار هم نیستند.

### حریری: حالا خود شما این مسئله را به چه شکلی میبینید؟

دریابندری: ها، این خوب سؤالی است، چون مرا به یاد مرحوم استالین می اندازد.

### حريرى: چەطور؟ چرا استالين؟

دریابندری: لابد می دانید، استالین یک وقت داور کل مجادلههای دانشمندان شوروی بود. وقتی بر سر یک مسئلهای میان اهل فن بحث در می گرفت، طرفین اول خوب جنگ و جدال شان را می کردند، بعد بالا خره می رفتند سراغ استالین و می گفتند رفیق استالین، شما این مسئله با این مسئله به را به چه شکلی می بینید؟ استالین هم می گفت رفقا، اصولاً طرح مسئله به این صورت صحیح نیست. آن وقت خودش مسئله را به صورت دیگری طرح می کرد و مسئله حل می شد. حالا من هم ناچارم به شما بگویم آقای حریری، اصولاً طرح مسئله به آن صورت صحیح نیست. چیزی که هست، احتمال دارد من نتوانم مسئله را به خوبی استالین حل کنم.

حریری: خوب اشکالی ندارد، شما بفرمایید که به نظر شما طرح مسئله چرا صحیح نیست.

دریابندری: برای این که الگویش الگوی مسئلهٔ دیگری است به اسم ماده و صورت، که از زمان ارسطو به یادگار مانده. ارسطو از دو مقولهٔ متمایز «مادّه» و «صورت» بحث میکند؛ میگوید یک ماده ممکن است صورتهای گوناگونی به خودش بگیرد. مثلاً سنگ مرمر ممکن است به

دست پیکرتراش به صورت پیکرهٔ مرد یا زن یا جانور دربیاید. پس نتیجه میگیرد که خود مرمر، یا به اصطلاح او مادهٔ مرمر، یک چیز است و صورت مرد یا زن یا جانور که مرمر به خود میگیرد یک چیز دیگر است. منظور از صورت هم البته چشم و دهان و گوش و بینی یا چهره نیست، منظور آن مناسباتی است که دست پیکرتراش میان مرمر و فضا ایجاد میکند و به زبان فرنگی به آن «فورم» میگویند. به این ترتیب اگر از مرمر ستون یا سکو هم بسازیم، همین حالت ستونی یا سکویی میشود صورت مرمر، چنان که در زبان عادی هم میگوییم مرمر را «به صورت» ستون یا سکو در آورده ایم، این تعبیر «به صورت فلان در آوردن» از فلسفهٔ ارسطو وارد زبان متعارفی شده است.

خوب، روشن است که این جدا کردن ماده از صورت به اصطلاح تجرید یا انتزاع ذهنی است، چون در عالم خارج ماده هرگز از صورت جدا نمی شود. همان چیزی هم که ما اسمش را مرمر خام می گذاریم طبعاً مادهٔ مطلق نیست، بلکه صورت خاص خودش را دارد. یک پیکر تراش مدرن ممکن است یک پاره مرمر خام را روی یک پایه نصب کند و این را به عنوان پیکره برای ما به نمایش بگذارد و ما هم بگوییم به به، چه پیکرهٔ زیبایی، یعنی مادهٔ مرمر به چه صورت زیبایی در آمده. یک آدم یک تخته سنگ بر بخورد عادی هم ممکن است در کوه یا کنار دریا به یک تخته سنگ بر بخورد و از تماشای آن حظ کند. در این لحظه آن آدم هم در نقش همان پیکر تراش در می آید و همان کار پیکر تراش را برای شخص خودش انجام می دهد.

به هرحال ما هیچ وقت مادهٔ سنگ را جدا از صورت سنگ نمیبینیم. وقتی میگوییم سنگ از این صورت به آن صورت در آمده، این یک تعبیر یا تسهیل زبانی است، وگرنه هرگز تصور نمیکنیم که سنگ در واقع از صورتی که داشته درآمده، یعنی بدون صورت شده، و بعد توی یک صورت دیگر رفته. آنچه در واقع رخ داده این است که سنگ مثلاً شکسته، یا تراش خورده، که آن هم البته نوعی شکستن است، و به این

ترتیب میان سنگ و سایر اشیا مناسبات تازهای برقرار شده، و ما اسم این مناسبات تازه را گذاشته ایم صورت دیگر. معنای انتزاع یا تجرید ذهنی صورت از ماده بیش از این نیست. وقتی میگوییم تجرید ماده از صورت یک عمل ذهنی است، معنای این حرف این نیست که ماده به نحوی از انحا از صورت جدا می شود.

حالا مسئلهٔ صورت و معنی یا فورم و محتوا هم پیداست که از روی همان مقولات ارسطویمی طرح شده، یعنی بنای آن بر این است که معنی هم مثل سنگ مرمر خودش یک چیز است و صورتی که پیدا میکند یک چیز دیگر؛ پس معنی را می توان از این صورت به آن صورت در آورد ولی خودش همان است که هست، همان طور که سنگ را میشود به صورت ستون یا سکو تراشید. اگر این تمایز را بپذیریم، یعنی این که معنی یک چیز است و صورت چیز دیگر، طبعاً این سؤال بیش می آید که وجه بارز اثر هنری کدام است، و این می شود پایهٔ آن دعوای معروف. البته طرفین دعوا در اول بحث معمولاً تصدیق میکنند که صورت و معنی از هم جدا نیستند. و این حرف از زمان ارسطو تا امروز مرتبأ تکرار شده، ولی خوب، در عمل این حرف را خیلی جدی نمی گیرند. این ها در واقع حرف دل شان این است که آقایان فلاسفه، شما خیال تان راحت باشد، ما صورت و معنى را فقط يک لحظه از هم جدا مىكنيم، همين قدر كه ببينيم اصالت با كدام است، بعد فوراً آنها را صحيح و سالم باز به هم می چسبانیم. ولی البته راستش این است که این حضرات قبلاً تصميم خودشان را گرفته اند. يک عده هم هستند که اصلاً نگران فلاسفه نیستند و صراحتاً اعلام میکنند که یک معنی را میشود به چند صورت در آورد، و بعد هم راحت نتیجه می گیرند که اصالت یا اولویت با صورت است یا با معنی است، بسته به این که از کدام تیره از آن طايفه باشند.

حریری: بعنی هردو نتیجه را میشود گرفت؟

در آورد دلیلی ندارد که یک صورت را نتوانیم به چند صورت در آورد دلیلی ندارد که یک صورت را نتوانیم به چند معنی بدهیم، همان طور که یک پیکره را می توانیم از مرمر بتراشیم، یا از چوب، یا از گچ.

### حریری: خوب به نظر شما اشکال این حرف چیست؟

دریابندری: اشکالش این است که حرف تحلیل نشده است، گوینده خودش نمی داند از کجا به این نتیجه رسیده است. وقتی می گوییم یک معسى را مثلاً به دو صورت مي توان بيان كرد، اگر نخواهيم حرف همين جوری زده باشیم طبعاً باید از خودمان بپرسیم که این را از کجا دانسته ایم. لابد یا یک معنی بی صورت را دیده ایم که وارد دو صورت بی معنی شده است، یا دو صورت معنی دار را دیده ایم و فهمیده ایم که معنای بی صورت آنها یکی است. هردو تشخیص مستلزم انتزاع معنی از صورت است و معاینه و مقایسهٔ معنی و صورت به طور مطلق، و تصدیق یکی بودن یا دوتا بودن آنها. این اتفاق خیلی غریبی است. اگر کسی در این دنیا صورت یا معنی مطلق به دست آورده باشد، لابد با هوش ذاتیاش این را هم میفهمد که بهتر است به جای آن بحثهای بیهوده این دو جنس نایاب را به صورت آبرومندی بستهبندی کند و مثل جواهر به مردم بفروشد، به خصوص به هنرمندان، چه صورت برست یا فورمالیست و چه معنی پرست، که اسم فرنگی جامع و مانعی هم ندارند؛ چون هردو فرقه سخت به صورت و معنی مطلق احتیاج دارند. ولی تا آنجا که میدانیم چنین اتفاقی در این دنیای بیرونی نیفتاده. پس لابد این اتفاق توی ذهن بعضی اشخاص افتاده، و این همان چیزی است که به آن مى گوييم تجريد يا انتزاع ذهني. اما ذهنها از هم جدا هستند و تشخيص هیچ ذهنی بر ذهن دیگر معلوم نمیشود، مگر از راه تبادل نظر و بحث و استدلال، أن هم آيا بشود آيا نشود. به اين ترتيب مثلاً من پيش خودم خیال میکنم که آن عمل معاینه و مقایسهٔ صورت و معنی مطلق را انجام داده ام و به تشخیص یک معنی در دو صورت رسیده ام. خوب، حالا تنها کاری که باید بکنم این است که باقی اذهان را قانع کنم که آنها هم به تشخیص من برسند. حالا من نمی گویم که این کار غیرممکن است، چون تجربه نکرده ام، ولی می گویم این کار قدری معطلی دارد. بنابرین بهتر است فعلاً آن حکم را معلق بگذاریم تا ببینیم چه می شود.

به هرحال در میان اهل نظریههای نقد هنری امروز کمتر کسی را میبینیم که یک چنین حکمی بدهد، یعنی بگوید که یک معنی را به دو یا چند صورت می توان در آورد. این حضرات غالباً به وحدت اثر هنری معتقدند، یعنی به این نتیجه رسیدهاند که صورت و معنی در واقع یک چیز را تشکیل میدهند. بله، این یک چیز را به طور ذهنی به دو عنصر صورت و معنى يا فورم و محتوا تقسيم ميكنيم، ولي معنى اين حرف اين نیست که می توانیم در یکی از این دو عنصر تصرف کنیم و آن یکی دیگر سر جای خودش و به همان حال خودش باقی بماند. هر تصرفی در صورت بکنیم تصرف متناظری در معنی هم همراه دارد، و برعکس. به عبارت دیگر، هر تصرفی در کل اثر صورت می گیرد، نه در یک جنبهٔ آن. پس این حرف که یک معنی را به چند صورت می توان بیان کرد یا چند معنی را می توان به یک صورت در آورد ـ یعنی پایهٔ آن دعوای معروف ـ حرف مهملی است، و لذا خود دعوا هم مهمل است. آن گروهی هم که به اسم «فورمالیستهای روس» معروفاند و در سالهای اخیر نظریاتشان احیا شده، حرفشان غیر از این نیست. اسم این گروه گویا بعضی ها را به اشتباه انداخته، یعنی گمان میکنند که آنها معتقد به دوگانگی فورم و محتوا بودند و برای فورم وجودی مستقل از محتوا قایل می شدند. این درست نیست. علت این که آن گروه خودشان را «فورمالیست» مینامیدند این بود که در برابر معتقدان به محتوای ایدئولوژیک ایستاده بودند، که فورم را مانند ظرفی می دیدند که محتوا را در آن می ریزند و برای محتوای ایدئولوژیک اولویت قایل می شدند، درست مثل همانهایی که میگویند یک معنی را میشود به چند صورت

بیان کرد، گیرم اینها برای فورم اولویت قایل می شوند و به این دلیل ممکن است اسم خودشان را فورمالیست هم بگذارند. ولی به نظر من اسم این فورمالیستها را باید فورمالیستهای سطحی یا فورمالیستهای کاذب گذاشت. اینها حسابشان از آن گروه معروف فورمالیستهای روس اصطلاح فورم فورمالیستهای روس اصطلاح فورم را به معنای وسیعی به کار می بردند که شامل تمام اثر هنری می شد و طبعاً محتوای محدود فورمالیستهای سطحی را هم در بر می گرفت. این جنبش از سالهای پیش از انقلاب روسیه تا اول دهه ۳۰ ادامه داشت و در این فاصله انواع حرفها زده شد، ولی مدعای اصلی همیشه این بود که فورم را نمی توان مانند ظرفی برای محتوا در نظر گرفت، و این درست خلاف حرف فورمالیستهای سطحی است.

حریری: خوب آقای دریابندری، حالا من میخواهم برگردم به آن چیزی که شما اسمش را «مسئلهٔ ملی» گذاشتید.

دریابندری: بله، منظور من مسئلهٔ حس تناسب بود. ولی من گفتم این یک مسئلهٔ ملی است.

حریری: منظور شما این است که این تنها مسئلهٔ ما به عنوان یک ملت نیست، این یکی از مسائل ماست.

دریابندری: منظور من این است که این مسئله در بعضی از شؤون زندگی ما به عنوان یک ملت به چشم می خورد.

حریری: خوب، این چه مسئله ای است؟

دریابندری: قبلاً در این باره صحبت کردیم، من در یکی دو جای دیگر

هم به این مسئله اشاره کردهام. واقعیت این مسئله را در همان هنر تذهیب کاری یا مینیاتور می توان دید. همان طور که گفتم مینیاتور اساساً تذهیب کتاب است، نه نقاشی. ما وقتی با مفهوم نقاشی آشنا شده ایم و خواسته ایم روی دیوار یا روی پرده نقاشی کنیم، برای سرمشق این کار رفتهایم سراغ همان تذهیبهای لای کتاب که همهاش ریزهکاری است، نرفته ایم سراغ قالیچه یا گلیم روستایی خودمان که پر از شکلها و رنگهای سرمست کننده است؛ شاید به این علت که این فرش زیر پایمان بوده و لزومی ندیدهایم به دیوار هم منتقل بشود. برعکس، خطوط پیچ در پیچ تذهیب کتاب را روی فرش منتقل کرده ایم، یا عین مجالس مینیاتور را، یا حتی صورت آدم را، به این ترتیب هم مینیاتور را از تناسب خودش بیرون می آوریم، و هم فرش ایرانی را که یکی از عالى ترين دستاوردهاى ذوق وكار بشرى است به نوعى «كيج» مبدل میکنیم. آنچه از این کار به دست می آید دیگر نه تذهیب است، نه مینیاتور و نه فرش؛ نوعی کیچ است، که قرار است برای صاحبش کسب آبرو و اعتبار کند، ولی در حقیقت فقط بی ذوقی او را نشان می دهد. این از دست دادن حس تناسب و گرایش به کیچ به نظر من یک مسئلهٔ وخيم ملي است.

| _   |       |     |        |
|-----|-------|-----|--------|
| 64~ | • 📥 ( | ~.< |        |
| ,   | يعني  | ىيج | حريري: |
| •   | _     | _   |        |

دریآبندری: به نظر من بهترین ترجمهٔ این کلمهٔ کیچ «مزخرف» یا «مزخرفات» است، چون کیچ به خصوص در باب معماری غالباً به اشیا یا عناصر تزیینی آب طلاکاری گفته می شود که نقش کارکردی یا فونکسیونل معینی ندارند و رفته رفته این کلمه به صورت نوعی دشنام هنری در آمده است. کلمهٔ «مزخرف» هم همان طور که می دانیم در اصل به معنای آراسته و طلایی بوده و بر اثر بیهودگی یا دروغی بودن به این

روزی که ملاحظه می کنیم افتاده. اما در مباحث هنری، کیچ در یک کلام به معنای هنر قلابی است؛ داستانش مفصل است، امیدوارم در ضمن بحث تا حدی روشن بشود. یکی از مصداقهای کیچ همین گم شدن یا از دست رفتن حس تناسب است. وقتی یک شیء هنری به صورتی در بیاید یا در محیطی قرار بگیرد که با ابعادش تناسب نداشته باشد، کارکرد هنریاش منتفی می شود، دیگر آن چیزی نیست که بوده است، چون کارکرد دیگری به عهده اش گذاشته شده، مثلاً کسب اسم و اعتبار برای صاحبش، دیگری به جای التذاذ هنری که کارکرد اصلی اش بوده. این نوعی کیچ است.

ما ایرانی ها با خیلی از دستاوردهای هنری خودمان این کار را میکنیم و آنها را به صورت کیج در می آوریم. فرشی که نقش گنبد شیخ لطفالله رویش به اصطلاح «پیاده» شده، نه فرش است، نه گنبد؛ نوعی كيج گرانقيمت است. كاركرد اصلىاش هم اين است كه نشان دهد دارندهٔ این شیءِ گران قیمت چه آدم مهم و متعین و در عین حال متذوقی است. منتها متذوق بودن یا نمایش ذوق یک چیز است، باذوق بودن یک چیز دیگر. کیچ ذوق نیست، نمایش ذوق است، نمونهٔ بارزتر کیچ انواع اشیای کوچک و بزرگ خاتمکاری است که در خانههای ما به چشم می خورد. خاتم هم مثل مینیاتور هنر ریزه کاری و ظریف کاری است، و به همین دلیل وقتی که از بیننده فاصله میگیرد معنیاش را از دست می دهد. غرض یا کارکرد آن دیگر تأمل در نقش زیبا و ظریف نیست، به نمایش گذاشتن وقت و حوصلهای است که صرف ساختن آن شده، و بعد هم البته پولی که صرف خرید آن وقت و حوصله شده. این معنى، يعنى عنصر تظاهر و تفاخر كاذب، به شكل رسوايي در خودٍ اشیای خاتمکاری درج شده. به پشت یک قاب عکس خاتم که معمولاً چوب سفید خیلی پستی است نگاه کنید تا بفهمید کیچ یعنی چه. جعبهٔ سیگار خاتم روی میزکار یا میز پذیرایی شاید خیلی پرت نباشد. من البته خودم نه سیگار میکشم و نه اگر میکشیدم جعبهٔ سیگار خاتم روی میزم میگذاشتم، ولی اگر کسی از تماشای یک مشت استخوان ریز ریز

شده که با زحمت زیاد کنار هم چسباندهاند لذت میبرد، خوب، بگذارید ببرد؛ جعبهٔ سیگار خاتم به درد یک همچو آدمی میخورد. اما میز تحریر خاتم و اتاق خاتم چیز بسیار وحشتناکی است و به درد هیچ کس نمی خورد. با این حال چنین چیزهایی وجود دارد. جای یکی از این چیزها اگر اشتباه نکنم توی کاخ مرمر بود، و لابد هنوز هم هست. احتمالاً جاهای دیگر هم نظایرش پیدا میشود. سازندهٔ این میز نمیداند که محصول کارش چه سرنوشتی پیدا میکند. خودش با این میز از فاصلهٔ چند سانتی متری سر و کار دارد، ولی میز ساخته شده را باید در گوشهٔ یک سانن بیست سی متری بگذارند، آن هم لابد روی یک فرش کاشان یا ماهی درهم تبریز. به این ترتیب میز به صورت یک حجم خاکستری رنگ بسیار ملالآور روی یک زمینهٔ پر نقش و نگار در مى آيد. چيزى كه جالب است، اين حجم ملال آور در آن كاخ حتى وظیفهٔ معمول و معهود کیچرا هم. که کسب اعتبار برای صاحب «شیءِ هنری» باشد، انجام نمی دهد، چون همه می دانند صاحب آن کاخ خیلی بیش از اینها دستش به دهنش میرسیده، بگذریم از این که از بابت میز احتمالاً چیزی هم از جیب خودش نپرداخته، و هیچ وقت هم برای تحریر پشت آن میز ننشسته. بنابرین میز مورد بحث نوعی یاوگی مجسم است که یک «هنرمند» ایرانی خدا میداند چند سال از عمرش را صرفِ ساختن آن کرده. پیداست که سفارش دهندگان و سازندگان این شیء در این جریان حس تناسب و استقامت ذوق شان را گم کردهاند. به این ترتیب آنچه از کار درآوردهاند «شیءِ هنری» نیست، بلکه یک کیچ وحشتناك است.

ولی البته کیچ به کاخ سلطنتی یا خانه های اعیان منحصر نمی شود. وقتی جامعه به اصطلاح «مانتالیتهٔ کیچ» پیدا کرد، یا کیچ پسند شد یا به عبارت بهتر پای بند مزخرفات شد ـ آن وقت کیچ از همه جا سر درمی آورد، حتی از وسط اتوبان. رُز، مثلاً، گل بسیار زیبایی است، خیال نمی کنم کسی منکرش باشد. اگر کسی چند شاخه از این گل برای

دوستش هدیه ببرد، یا وقتی شهرداری چند ردیف بتهٔ رُز کنار یک گردشگاه عمومی میکارد، کارش قابل تحسین است، چون با این کار به یک آدمیزاد یا به گروهی از آدمیزادها مجال تأمل در زیبایی خاص رُز داده می شود، و غایت هنر همین تأمل در زیبایی است، یا دست کم یکی از غایتهای هنر. اما اگر هزاران بتهٔ رُز را در جدول وسط اتوبان بکاریم که قطار اتومبیلها با سرعت هفتاد هشتاد کیلومتر از کنارش می گذرند و پای هیچ آدمیزادی غیر از باغبان به بیست متری آنها نمی رسد، آنچه در واقع از این بُتههای رُز دیده می شود مقدار زیادی لکهٔ رنگ است در کنار جاده. ولی توی روزنامهها و توی گزارشهای مربوط به گل کاری شهر رُز همان رُز است. به این تر تیب با از دست رفتن تناسب میان رُز و محیطش، و در نتیجه با منتفی شدن معنا یا کارکرد حقیقی آن، رُز بی گناه محیطش، و در نتیجه با منتفی شدن معنا یا کارکرد حقیقی آن، رُز بی گناه محیطش، و در نتیجه با منتفی شدن معنا یا کارکرد حقیقی آن، رُز بی گناه

مثال کیچ را من از کاخ سلطنتی و خانههای اعیان زدم، ولی این هم یکی از خصایص جامعهٔ ماست، چون کیچ اساساً مال طبقهٔ متوسط است، و این را هم باید اضافه کنم که همیشه هم جنبهٔ منفی ندارد. در خیلی از موارد کیچ کوششی است برای عمومی کردن موهبتی که بر حسب ذات خودش در اصل منحصر به یک آدمیزاد یا گروهی از آدمیزادهای ممتاز بوده است. مثلاً از پیکرهٔ موسی اثر میکل آنژ یک نمونهٔ حقیقی وجود دارد، که اگر اشتباه نکنم در کلیسای «سن پتر در زنجیر» رئم است. بنابرین دیدن و احیاناً لذت بردن از این شاهکار پیکرتراشی برای بیشتر مردم میسر نیست. ولی از برکت انواع آلبومهای پیکرتراشی برای بیشتر مردم میسر نیست. ولی از برکت انواع آلبومهای از روی این اثر ساخته اند و در بازار عرضه کرده اند عدهٔ زیادی از مردم تصوری از آن به دست آورده اند. همهٔ آن آلبومها و پیکره ها از مقولهٔ کیچاند، چون هیچ کدام تناسب اثر اصلی را ندارند و تصوری که به بیننده می دهند تصور حقیقی نیست، کارکرد یا فونکسیون آنها هم غیر از اثر می دهند تصور حقیقی نیست، کارکرد یا بالاستیکی این نیست که نشان می دهند تصور حقیقی نیست، کارکرد یا بالاستیکی این نیست که نشان اصلی است؛ چون کارکرد موسای چینی یا پلاستیکی این نیست که نشان اصلی است؛ چون کارکرد موسای چینی یا پلاستیکی این نیست که نشان اصلی است؛ چون کارکرد موسای چینی یا پلاستیکی این نیست که نشان

دهد ارادهٔ انسان می تواند سنگ مرمر را مثل موم نرم کند، یا تصور یک انسان نابغه را از یک افسانهٔ باستانی بنی اسرائیل عینا در معرض تماشا و تأمل ما بگذارد، یا چیز دیگری از این قبیل؛ موسای پلاستیکی شیءِ ارزان بهای مزخرفی است که یک بورژوا یا پتیبورژوای قرن بیستم احیاناً از یک سفر توریستی با خودش آورده و روی تاقچه یا سر بخاری اتاق پذیرایی اش گذاشته و فراموشش کرده. به این معنی هر کیچی که از روی موسای میکل آنژ ساخته شده اهانت مستقیمی است به اثر اصلی و آفرینندهاش؛ ولی در عین حال آن مقدار ارادت و احترامی هم که در میان تودهٔ مردم دنیا برای این اثر و آفرینندهاش وجود دارد به واسطهٔ همین کیچها حاصل شده، که به هرحال تصور ناقصی از اثر اصلی به این مردم می دهد. به این معنی نقش کیچ ممکن است مثبت هم باشد. ولى البته كيچ غالباً در جهت منفى عمل مىكند، سينى هاى نقر ماى كه پیکرههای تخت جمشید یا نقش رستم روی آنها قلمزنی یا برجسته کاری شده نه تنها هیچ تصوری از عظمت یا صلابت یا چه میدانم ابهت اصل كار را به ما نمي دهند، بلكه غالباً آن را كار مضحكي نمايش مي دهند. همچنین، جااستکانی ها و قندان هایی که به عنوان میناکاری عرضه می شود نشان دهندهٔ ظرافت و لطافت رنگ و طرح مینیاتور ایرانی نیست، بلکه ریشخند کردن این هنر است. این نوع کیچ تماماً منفی و حتی رکیک است. با این حال می بینیم که خانه های ما پر از این جور چیز هاست، به این دلایل است که من این را به صورت یک مسئلهٔ ملی میبینم.

# حریری: آقای دربابندری، این کلمهٔ کیج از کجا آمده، ریشهاش چیست؟

دریابندری: این کلمه گویا کمتر از یک قرن است که در فرهنگِ اروپایی پیدا شده، سابقهاش هم درست روشن نیست. آنچه کمابیش مسلم است، اول در زبان آلمانی به کار رفته، هرچند بعضی عقیده دارند که از «اسکچ» انگلیسی گرفته شده. بعضی هم میگویند از یک کلمهٔ

روسی آمده. ولی سابقه و ریشهٔ این کلمه مهم نیست. مهم این است که روند تكوين خود كيچ همراه بوده است با رشد سريع طبقهٔ متوسط و كنجكاو شدن اين طبقه براي سر درآوردن از وسايل تفريح و تفنن اعيان و اشراف، و البته فراهم شدن مقدورات فني توليد نمونههاي فراوان و ارزان از آثار هنری یگانه و گران بها؛ مثل چاپ آلبومهای رنگی از تابلوهای نقاشی که مدتها در موزههای اروپا خوابیده بودند و فقط کسانی آنها را می دیدند که بای شان به آن موزه های می رسید. بنابرین کیچ به معنایی که در فرهنگ اروپایی اراده می شود یکی از فراوردههای دموکراسی غربی و تکنولوژی قرن بیستم است، و طبعاً مربوط است به این فرض اساسی که همه چیز قابل خرید و فروش است، از جمله هنر و زیبایی والا و یگانه. یک مورخ هنر که اسمش درخاطرم نمانده میگوید کیچ در لحظهای از تاریخ هنر ظاهر میشود که زیبایی را هم مثل هر کالای دیگری می توان برحسب قانون عرضه و تقاضا در جامعه توزیع کرد. وقتی که زیبایی از دعوی یگانگی و والایی خودش دست برمی دارد، یعنی وقتی دیگر مدعی نیست که فقط یک نمونه از چیز زیبا مي تواند وجود داشته باشد و آن نمونه هم در مرتبهٔ والايي از جامعه باقی میماند، خوب، آن وقت تولید انبوه زیبایی هم دیگر کار دشواری نیست، گرچه البته این زیبایی دیگر مانند آن نمونهٔ اصلی بگانه و والا نخواهد بود. این تعارضی است که در ذات کیج هست؛ به عبارت دیگر، کیم زیبایی والا و یگانهای است که فراوان و پیش پاافتاده شده و در دسترس همه قرار گرفته.

در جامعهٔ ما البته صورت مسئله قدری فرق میکند، چون که ما از روز اول به واسطهٔ کیچ با هنر اروپایی آشنا شده ایم. ناصرالدین شاه و همراهانش اولین باری که به اروپا میروند مقداری کیچ می خرند و با خودشان می آورند. در سالهای بعد رفته رفته خانه های اعیان و اشراف تهران پر از کیچ آخر قرن می شود، مثل پیکره های چینی باروک و رُکوکو و چراغها و شمع دان های آب طلاکاری و اکلیلی و مانند این ها، که

تتمهاش را هنوز توی عتیقه فروشی ها می بینیم. آن کوزه قلیان ها و بشقاب هایی که صورت ناصرالدین شاه روی شان نقش شده در واقع کیچهای بسیار مضحکی هستند که باب سلیقهٔ خریداران ایرانی ساخته شده اند، چه بسا سازندگان این کیچها وقتی سفارش آن ها را می گرفته اند مدتی به ریش یا در واقع به سبیل سفارش دهنده خندیده اند. حالا با گذشت زمان این کیچها ارزش تاریخی و ارزش ندرت پیدا کرده اند و ما آن ها را در جعبه آینه می گذاریم.

حریری: آقای دریابندری، شما برای این چیزی که اسمش را یک مسئلهٔ ملی میگذارید جه راه حلی در نظر دارید؟

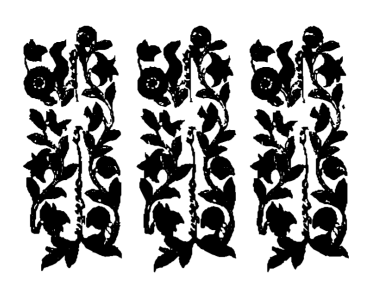
دریابندری: من هیچ راه حل فوری برای این جور مسائل سراغ ندارم، به نظرم بی خود دنبال راه حل فوری هم نباید گشت. این جور مسائل با وجدان یا آگاهی ملی مربوط میشود، یعنی آن قسمت از آگاهی فردی که میان افراد یک جامعهٔ ملی مشترک است و آن افراد را به هم مربوط و متصل میکند، و به همین دلیل می تواند در حیات آن جامعه نقش بسیار مهمی داشته باشد. این وجدان یا آگاهی در دسترس هیچ فرد یا دستگاهی نیست. مثلاً علاقه و اعتقاد به عید نوروز و مراسم آن یکی از محتویات آگاهی ملی ما ایرانی هاست. به همین جهت کسی نمی تواند به این آسانی ها آن را تغییر بدهد، و ما شاهد بوده ایم که هرکس به جنگ این علاقه و اعتقاد رفته شکست خورده. البته نوروز برای ما «مسئله» نیست، خیلی هم اسباب سربلندی ماست. ولی همهٔ محتویات آگاهی ملی در جریان تاریخ یک جور نمیمانند، مواردی پیش می آید که یک علاقه یا اعتقاد ملی در تعارض با واقعیات زندگی قرار میگیرد. در این جور موارد طبعاً در قسمتهایی از جامعه نسبت به این واقعیت آگاهی حاصل می شود. به عبارت دیگر، بعضی از افراد آن علاقه یا اعتقاد را به عنوان مسئله می شناسند و در صدد «حل کردن» آن بر می آیند، یعنی میخواهند یک رسم ملی را تغییر بدهند. از آن طرف، آن بدنهٔ جامعه که هنوز به آن رسم پای بند است از آن دفاع می کند، یا می خواهد آن را بر باقی جامعه تحمیل کند. این سرچشمهٔ بعضی کشمکشهای اجتماعی است، که کم یا بیش همیشه در هر اجتماعی جریان دارد، وگاهی کار را به جاهای باریک هم می کشاند.

به هرحال، یک مسئلهٔ ملی اگر واقعاً مسئله باشد، یعنی اگر رسمی یا سنتی داشته باشیم که با سایر مقتضیات زندگی اجتماعی تناسب و مطابقت نداشته باشد، خوب، باید انتظار داشت که این مسئله دیر یا زود راه حل خودش را پیدا کند، و این راه حل چیزی نیست جز گسترش همان آگاهی مختصری که در قدم اول ممکن است در گوشهای از وجدان اجتماعی پیدا شده باشد. حالا این حالت گم کردن حس تناسب که در آرایش صحنهٔ زندگی در میان ما دیده میشود دلایل تاریخی خاص خودش را دارد. تا آنجا که به نظر من میرسد، این سردرگمی به روندِ رشد طبقهٔ متوسط و نحوهٔ آشنا شدن این طبقه با هنر اروپایی مربوط مي شود. همان طور كه بحث شد، اين هنر را در قدم اول اعيان و اشراف جامعه به عنوان سوغات از فرنگ آوردهاند، آن هم به شکل انواع کیچ، که در همان زمان بساطش درحال برچیده شدن بوده. در قدم بعدی طبقات پایین تر این کیچها را سرمشق کیچهای ارزان بهاتری قرار دادهاند و آن ابتذال وحشتناکی که در جااستکانیهای مینا و سربخاری های دروغی و گچبری های قالبی می بینیم به وجود آمده. آن چیزی که من اسمش را از دست دادن حس تناسب گذاشتم تا حدی از میل شدید همین طبقهٔ متوسط به خودنمایی یا به اصطلاح افاده فروشی سرچشمه میگیرد. میزخاتمکاری، آنهم روی فرش ایرانی، هیچ ارزش آرایشی یا «دکوراتیف» ندارد. ارزش کارکردی یا «فونکسیونل» آن هم به مراتب کمتر از میز چوبی ساده است. اما ارزش افادهای آن چیز دیگری است. بتهٔ رز وسط جدول اتوبان هم عیناً همین وضع را دارد. خرزهره برای آرایش یک چنین جدولی خیلی مناسبتر است، خیلی

هم ارزان تر تمام می شود، ولی درست به همین دلیل پای ارزش افاده ای او سخت می لنگد.

بنابراین اگرکمی در مسئله باریک بشویم میبینیم که این سرگشتگی در حس تناسب در حقیقت «سمتوم» یا نشانهٔ مشکل دیگری است، و آن رشد نامتوازن طبقات اجتماعی است، یعنی رشدی که با فرهنگ و روشنایی فکری متناسب با آن همراه نبوده. در جریان این رشد نامتوازن در جامعهٔ ما مقدار زیادی از هنر ایرانی شدیداً صدمه دیده است. زیباترین قالیچهها و گلیمها و جاجیمهای ایرانی همیشه از دهات و ایلات و عشایر بیرون آمده است، ولی افراد آن طبقهٔ معروف کلمهٔ «دهاتی» را به معنای زشت به کار میبرند. لابد هنر دهاتی در قیاس با کیج فرنگی و تقلیدهای ایرانی آنها به نظر آن حضرات زشت می آمده است. آن وقت مسئله پیچیدگی تازهای هم پیدا میکند، و آن این است که عدهای از «دهاتیها» بالاخره «روشن» میشوند و به کیبچسازی می پردازند؛ و خوب، لازم به گفتن نیست که «کیچ دهاتی» چیز خیلی وحشتناكي است، و بايد گفت مصداق حقيقي همان صفت «دهاتي» است. بعد هم شکل شهری کیچ دهاتی به بازار می آید، و این همان بنجلهایی است که به شکل چیزهای بی مصرفی مثل چنته و خورجین دروغی و اشکدان بلور نیلی و دیگچه و دیزی مسی عروسکی و آینهٔ دردار و مانند این ها قفسهٔ فروشگاههای «صنایع دستی» را پر میکند، و گویا مقداری از آن هم به فرنگ صادر می شود، و به این ترتیب مال بد بیخ ریش صاحبش برمی گردد.

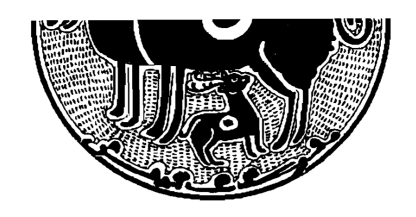
حریری: آقای دریابندری، از همکاری شما در این گفت رگو خیلی متشکرم.



# ادتیات اوی

زندگانی مانی ، آثار مکتوب مانوی تاریخ اندیشههای گنوسی

دكتر مهرداد بهار و دكتر ابوالقاسم اسماعيل پور



### نجف دریابندری



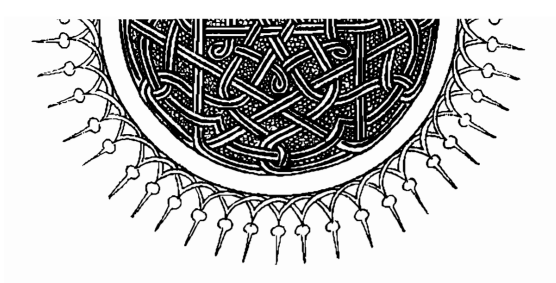
با همكاري فهيمه راستكار

اولین نکته ای که خوانندهٔ گرامی باید بداند این است که هیچ کس با خواندن کتاب آشپزی آشپز نمی شود، اما نکتهٔ دوم این است که هیچ آشپزی، و نیز هیچ کسی که خیال آشپز شدن را در سر داشته باشد، از کتاب آشپزی بی نیاز نیست... .

آشپزی ایرانی، مانند فرش ایران، اساساً هنری است تودهای، که در خانههای مردم ساده یا حتّی فقیر به دست زنان و دختران شهرها و روستاهای این سرزمین پرورانده شده است، هر چند نمونههای فرد اعلای آن ـ باز مانند فرش ـ از خانههای اعیان و اشراف جامعه سر درآورد....

آشپزی ایرانی در سرزمین خود محدود نمانده است. ایران مرکز جغرافیایی خاور میانه نیست، ولی مسلّماً کانون فرهنگی این منطقه از جهان است و قرنها فضای سرزمینهای اطراف را از این لحاظ روشن کرده است. آشپزی ایرانی، به عنوان یکی از وجوه مهم فرهنگ خاور میانه، در واقع مکتب مادری است که دو شاخهٔ مهم آشپزی جهان امروز ـ آشپزی هندی از یک طرف و شاخهٔ ترکی/ عربی از طرف دیگر ـ از تنهٔ اصلی آن رویپدهاند....

آشبزی ایرانی در عین حال که هنر ظریفی است و به نظر میرسد که از زندگی شهری در رفاه و تنغم پدید آمده، در حقیقت راهی است برای درآوردن مواد کمیاب و گران، مانند گوشت و مرغ و ماهی، به صورتی که مقدار کمی از آنها به همراهی سبزی و تره بار و برنج یا نان بتواند سفرهٔ خانواده را پُر و رنگین کند؛ بگذریم از این که در سالهای اخیر مراجع علم تغذیه به این نتیجه رسیدهاند که مقدار گوشت و تخم مرغ و کرمای که در غذاهای ایرانی به کار می رود از لحاظ بهداشتی هم به صلاح نزدیک تر است...



# جلال الدين محمد مولوى



غزلها و رباعيها

به سعی محمدرضا شفیعی کدکنی



### نشركارنامه منتشركرده أست:

بازماندهٔ روز: کازوئو ایشیگورو، ترجمهٔ نجف دریابندری تاریخ روسیهٔ شوروی: ای. اج. کار، ترجمهٔ نجف دریابندری

حافظ به سعی سایه (ه. ا. سایه) «در ۳ قطع رحلی، وزیری، جیبی»

سياه مشق ۴: ه. ا. سايه

سفر در مه (تأملی در شعر احمد شاملو): نوشتهٔ دکتر تقی پور نامداریان

پنج دوست کمبریجی من: یوری مودین، ترجمهٔ احمد کسایی پور

هنر ویرایش: باب گاتلیب، ترجمهٔ احمد کسایی پور، مزده دقیقی

تثوری بنیادی موسیقی: نوشتهٔ پرویز منصوری

سنگ آفتاب: اوکتاویوپاز، ترجمهٔ احمد مبر علایی

چند گفتار در فرهنگ ایران: نوشتهٔ شاهرخ مسکوب

همه چیز دربارهٔ ارکستر سمفونیک: دروتی برلینر کامینز، ترجمهٔ حسن الفتی

ایب لینکلن بزرگ می شود: کارل سندیرگ، ترجمهٔ احمد کسایی پور

نشركارنامه منتشر ميكند:

تقش آیینهای ایرانی در نظام خلافت اسلامی:

هلال بن محسن صابی، ترجمهٔ دکتر محمد رضا شفیعی کدکنی

کتاب فتوت: ابن معمار بغدادی، ترجمهٔ عبدالعلی اسبهبدی

در باغ سبز: نوشتهٔ نجف دریابندری

رساله در طبیعت انسان: دیوید هیوم، ترجمهٔ نجف دریابندری

۱۹۸ داستان: ارنست همینگوی، ترجمهٔ نجف دریابندری

فیل در پرونده: برانیسلاونوشیج، ترجمهٔ سروژ استپانیان

خود آموز شطرنج: گ. ی. اون فیش، ترجمهٔ سروژ استپانیان

خود آموز شطرنج: ب. د. پرسیتس، ترجمهٔ سروژ استپانیان

نقش مرکز در شطرنج: ب. د. پرسیتس، ترجمهٔ سروژ استپانیان

رابین هود: هنری گیلبرت، ترجمهٔ احمد کسایی پور

محاکمهٔ سقراط: آی. اس. استون، ترجمهٔ رضاخاکیانی

