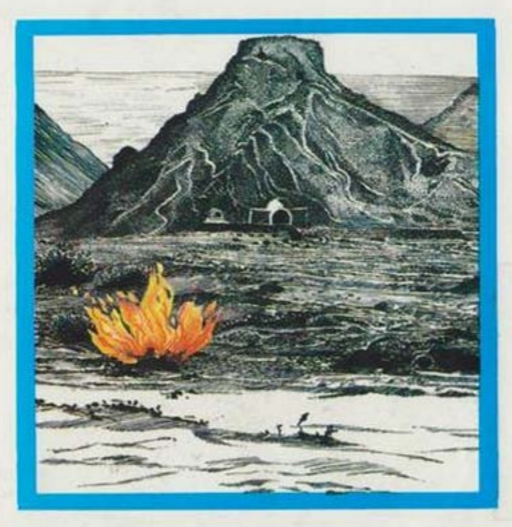
اسماعيل فصيح فرار فروهر in the star



نشر البرز

اسماعيل فصيح فرار فروهر

فعري استأثیل ۲۹۱۴ . افرار فروهم / استاثیل نصیح. - تیران: نشر اقبرز. ۱۳۷۲ . ۱۹۷۹ می. ۱۹۹۸ می. ایستویسی بر اساس اطلاعات فیپا (فیرستویسی پیش از انتشار). می. ع. به انگلیسی: ۱۳۸۸ . می ع. به انگلیسی: ۱۳۸۸ . می ع. به انگلیسی: ۱۳۸۸ . ۱۹ د داستانیای قارسی - قرن ۱۴. افت. عنوان. ۱۹۷۸ فی ۲/۶۲ PIR ۸۱۶۹ . کتابخانه ملی ایران ۱۹۵۲/۷۶ ـ ۲۲ م

چاپ اول: ۱۳۷۲ / چاپ هشتم: بهار ۱۳۸۸
 شمارگان: ۱۱۰۰ نسخه
 چاپ: آسمان
 نقاشی روی جلد: سالومه فصیح
 لیتوگرافی: بهار
 یها: ۱۹۰۰ تومان
 شابک: x - ۸۰۰ - ۲۲۲ - ۹۶۴

مرکز توزیع: پخش ألبرز ـ تلفن: ۸۸۲۵۲۷۲۹ ـ ۸۸۲۵۵۶۰۹ ۸۸۲۵۹۹۹
 WWW.ALBORZPUBLICATION.COM
 INFO@ALBORZPUBLICATION.COM
 نشر البرز: خیابان دکتر بهشتی، بین چهارراه اندیشه و سهروردی. سناختمان شماره ۶۴.
 تلفن و نمایر ۱۹۲۶ ۸۸۲۰۵۸۸۲ مندوق پستی: ۱۵۸۱ – ۱۶۷۶۵

حق چاپ برای نشر البرز محفوظ است.



| ۱   | کتاب اوّل  |
|-----|------------|
| 144 | کتاب دوم   |
| ۲۸۷ | کتاب سوم   |
| ۴۸۵ | کتاب چهارم |

کلیهٔ شخصیتها و رویدادها و صحنههای این رمان خیالی است. هرگونه شباهت احتمالی بین آنها با آدمها و رویدادهای واقعی چه در تهران و چه در یزد به کُلی تصادفی است. ا.ف.

## **کتاب اول**

## 

«مثلاً همين انقلاب و پاکسازي خودمان به رهبري زرتشت در مبارزه با

منن کهنهٔ «آمیشنامپنتا»های هندیهای منگ ـ که به خداهای گوناگون اعتقاد داشتند. زرتشت ایرانیان آریایی پاکگهر را از تعصبات دینی هندی رهایی بخشید، و به سوی نور خداوند یکتا اهورا مزدا سوق داد و به فکر کردن و ارادهٔ فردی هدایت نمود. اما سده ها بعد، آیین پاک و اندیشمندانهٔ او بـه دست یک مشت مُنهای آتش پـرستِ مُـتحجرِ واپسگـرا و سنّتقورت دادهٔ درباری، که فقط مشتی ورد حفظ بودند و «وعظ» میکردند، تحریف شد و بالاخره به تاریکخانهٔ تاریخ رفت... یا مثلاً انقلاب کبیر فرانسه که بخاطر آزادی، برابری، و برادری و بخاطر و به دست ناپلئون بناپارت تحریف شد و همان فرانسویها را واداشت که ملل اروپایی را تا اعماق خاک روسیهٔ تزاری، به خاک و خون بکشند...یا انقلاب مارکسیستی ـ سوسیالیستی ـ کارگری ۱۹۱۷ روسیه و به اصطلاح انه کری گرم بایالیستی ـ موسیالی به خاک و خون بکشند...یا ملل اروپایی را تا اعماق خاک روسیهٔ تزاری، به خاک و خون بکشند...یا انقلاب مارکسیستی ـ سوسیالیستی ـ کارگری ۱۹۱۷ روسیه و به اصطلاح انه کری بایتالیسم و به دست این آقای میخائیل گورباچفِ ساز شکار...» نه.این شروع خوبی نیست.

هفتهٔ پیش شیراز بودم. یکشنبه عصر که از خیابان ۵ شمیّه ۵ کنار ۵ پارک آزادی ۲ به طرف بلوار امام خمینی قدم می زدم، خانم کوشان را دیدم. در برنامهٔ دوهفته ای ویژه که برای شرکت ۵ طراحی و مهندسی پتروشیمی ۴ برگزار می کردیم، شرکت داشت. خانم پرراندخت کوشنان، خانم بیوهٔ جوانی بود از تبار (فعلاً باشد). او از کارمندان لیانسیهٔ مرکز کنامپیوتر شرکت ملی پتروشیمی ایران در منطقهٔ ماهشهر بود. خودش هم شعر می گفت و امروز مثل خودم تک و تنها. پس از سلام و احوالپرسی صحبت کنان با من آمد و چون شیراز را بهتر بلد بود، مرا به ۵ حافظیه ۴ برد و با هم غزلیات زیبای شاعر رند و عرفانی ایران را روی سنگ مزارش و بر در و دیوار آرامگاهش خواندیم و لذت بردیم. بعد، صحبت کنان با تاکسی

## قرار فروهبر

دربست به «باغ دلگشا» رفتیم، آنجا که تیمور لنگ حافظ را بـه حضور پذیرفته بود، ولی سرش را نبریده بود تا با آن مناره درست کند. غروب که آرام آرام از راهروی سنگلاخی وسط باغ متروکه پایین می آمدیم به او گفتم چشمهایش قشنگ است و مرا یاد توصیف چشمهای خانم زیبای رمان **چشمهایش** بزرگ علوی می اندازد. فرم و ظرافت صورت کشیده اش شبیه نقاشیهای کلاسیک تجویدی از رباعیات حکیم عمر خیام بود. وقتی لبخند میزد، حالت چهره و لبها شباهت بسیار به «مادونا»ی میکل آنژ داشت. رفتار و حرف زدنش که اصلاً فروغ فرخزاد بود. او فقط لِبخند میزد و تشکر میکرد و یک بار هم بازویم را فشرد. گفتم دوست داشتم شام را در خدمتش باشم ـ شاید هم یک عمر را. او نیز چیزهایی دربارهٔ شخصیت «ساده» ولى «بخته» من گفت. چون او هم در هتل «هما» اقامت داشت، بعد از شام، حدود ساعت نه، در اتاق من، يكديگر را ملاقات كرديم و خطبة عقد شب را خوانديم. خانم كوشان جلوى آينة بزرگ ميز توالت، در نور اندک آباژور صورتی رنگ درخشید و آمد و ساعتهای آن شب مرا با خودش در ملکوت اهورا مزدا، حافظ، علوی، خیام، فرخزاد، میکل آنژ، يرواز داد.

نه. این را هم مجبورم بگویم اتفاق نیفتاد، گرچه می توانست اول و آخر خوبی برای هر کاری باشد.

بنابراین، بهتر است سیر وقایع این روایت را هم ساده، از اول آنطور که اتفاق میافتد شروع کنیم.

\* \* \*

یکشنبهای گرم، حدود ظهر، اواسط مرداد ۱۳۶۸، با نفسگیر هوای فوقالعاده آلودهٔ این روزگار تهران.

با بیوک کذایی از تقاطع خیابان انقلاب و جادهٔ قدیم شمیران (دکتر شریعتی)، انداختهام بالا، طرف خانه، که دلشوره را احساس میکنم...

ترافیک وسط روز تابستانی مرکز شهر هم کم سوهان روح نیست. سر پیچ جاده، جمعیت مثل مور و ملخ منتظر و در ولع تاکسی یا سواری یا مینی بوس، تا خطکشی وسط خیابان وول میخورند. صفهای درازی هم برای اتوبوس و مینی بوس تشکیل شده. هُرم هوای داغ و خشک این موقع روز تهران آلوده با دودگازوئیل از لوله های اگزوز اتوبوسها و مینی بوسهای اسقاط از رده خارج شده همهٔ خیابان را در خودگرفته است. شهر امروز ضمناً حال و هوای عزاداری اوایل ماه محرم را دارد، پُرسوز و گدازتر از سالهای اخیر. دسته های عزاداری و نوحه خوانی سنتی، چه پیاده و چه روی پیکآپها به طرف مساجد روانند.

هرچه از پیچ شلوغ سهراه بالاتر می آیم، جاده رفته رفته آرامتر می شود و در نزدیکیهای خیابان تکش همهجا تقریباً خالی است. خود خیابان تکش مثل همیشه خلوت است، و امروز انگار سوت و کور و مرده.

در آپارتمان را که باز میکنم و به پذیرایی می آیم، دلیل دلشورهٔ چند دقیقهٔ اخیر را میفهمم.

دسته کلید را که گوشهٔ قفسهٔ کتاب نزدیک در پرت میکنم او را می بینم. با مانتوی سیاه شیک و روسری سیاه شیک، که هنوز سرش است، کنار خواهرم فرنگیس نشسته، بغمه زده. جلویشان روی میز، قوری بزرگ کمرباریک چای و فنجانهای خالی است، با قوطی سیگار «تیر»، یک جاسیگاری با تلی تهسیگار، فقط اندکی کسمارتفاعتر از قلهٔ آتشفشان خاموش دماوند جلوی مهمان خواهرم.

خانم دکتر فروهر است، چاق و چله و سبز مرو، با چهر ای الگوی خانمهای کمی خوشگل کمی بدجنس طبقه بالای تهران، با بزک خفیف، و امروز با چشمهای کمی بادکرده و حالتی عصبانی، مضطرب، حتی انگار گریه کرده. همسن و سال فرنگیس است. درحقیقت همکلاسی قدیمی فرنگیس بوده، در دبیرستان دخترانهٔ ناموس، در خیابان امیریهٔ تهران، در عهد دقیانوس. از سالی که خواهرم، بعد از مرگ شوهرش، از آبادان به تهران آمده و در اینجا مستقر شده بود، آنها دوباره یکدیگر را پیدا کرده و رفت و آمد داشتند، یا داریم، گرچه نه خیلی زیاد. او و شوهرش، استاد دکتر فروهر، قبل از بیماری دکتر، گاهگاهی پیش ما می آمدند. امروز درد توی چشمهای خانم سوسن فروهر سوسو میزند، دردی بدتر از دلهرهٔ مدام آنها در ماههای اخیر، از وقتی دکتر فروهر دچار آن بیماری روانی ناجور شده بود و بستری اش کرده بودند. سال آخر جنگ دختر و دامادش از انگلستان آمده بودند و سعی کرده بودند او را به انگلستان ببرند که نشده بود. دکتر فروهر نمی خواست خانوادهاش، و بخصوص پسر جوان ممنوع الخروجش را توی دجنگ شهرها ول کند و برود.

بعد از سلام و احوالپرسی، خانم فروهر همانطور ساکت و بغمهزده روی مبل میماند و مثل همیشه بگو و بخند نیست.

فرنگیس میگوید: «جلال، بیا چند دقیقه بشین. مسئلهای داریم.» می آیم جلوتر، نگاهشان میکنم، کنار شان می نشینم میپر سم: «حال و روزگار چطوره، دختر مخترا؟ چه مسئلهای داریم؟»

خانم فروهر همانطور دست زیر چانه، اول کمی مات باقی میماند. بعد فقط آهی میکشد و میگوید: «نمیدونم چی بگم.» «احوال دکتر چطوره؟»

دچه میدونم چی بگم!» آهی عمیقتر میکشد. کنار پایش، بغل مبل، یک ساک دمتی نسبتاً بزرگ است. کیفدمتی خانمها یا ساک خبرید نیست.

فرنگیس میگوید: «مسئلهٔ خیلی ناجوری پیش اومده، جـلال ـ بـرای دکتر فروهر...»

داوه۹...حالش که زیاد بند نشنده، امیدوارم. و به خانم فروهر نگاه میکنم. اسماعيل فعبيح

احتمالاً به دلیل حال مضطرب و تقریباً هیستری خانم فروهر، فرنگیس وارد مطلب می شود. ددکتر فروهر دیروز صبح آسایشگاه را بی خبر ترک کرده و معلوم نیست کجا رفته... خانم فروهر دیروز عصر که رفته سراغش نبوده. این طفلک تنها تمام دیشب و امروز صبح را منتظرش بوده و دنبالش گشته. معلوم نیست دکتر چه به سرش اومده، نیست شده... با اون حالش. گم شده..

سیگاری روشن میکنم و رو میکنم طرف خانم سوسن فروهر. منگی و ماتی صورتش رقتانگیز است. میگویم: «زیاد نگران نباشید خانم. پیدایش میشه...کجا میتونه رفته باشه؟»

«نمیدونم...کدوم جهنمدرهای رفته، یا چی تو کلهٔ دیوونشه.» میگویم: «او یک استاد دانشگاه بوده. من فکر نمیکنم باوجود بیماریش، هنوز فکر و عقل سلیم و فهمشرو ازدست داده باشه.»

ابا اون حالش؟... هر جهنم درمای میتونه رفته بناشه. زیبر مناشین یا اتوبوس یا کامیونی چیزی... یا ممکنه یکی از این موتورسیکلت سوارهای وحشی بهش زده بناشه، لت و پنارش کنرده بناشه و از چیزهنای دیگهم میترسم.»

می خواهم بپرسم چه چیزهای دیگه، میگذارم فعلاً بگذرد. دکتر فروهر شش هفت ماه اخیر را در آسایشگاه روان درمانی زیرنظر دو روانیزشک متخصص بستری بود ـ با چیزی که پزشکان آن را اول افسر دگی و افت روحی، بعد اسکیز وفرنیای حاد تشخیص داده بودند. این آخر سریها هم او را روانپریش (پارانوئیک) مارک زده بودند ـ یعنی «بیمار روانی ماکزیمم خطرناک و جامعه ستیز.» من یک بار نیم ساعتی با یکی از پزشکان تراپیست او بهنام دکتر علی امامی صحبت کردم. این وصف حال و واژه را از دهان این دکتر شنیده بودم. او ضمناً از دکترهای بیمار ستان مرکزی شرکت نفت هم بود. فرنگیس به من نگاه میکند. دچکار میشه کرد، جلال؟» پک بلندتری میزنم. نخستین فکر منطقی را کـه بـه کـلهم مـیرسد میگویم: دبه پلیس خبر دادید؟» تقریباً رو به خانم فروهرم. دپلیس؟... نه هنوز.»

«چەجورى رفتە؟ بلند شدە لباس پوشيدە رفتە و بەكسى نگفتە؟ لباس داشتە؟»

«آره... بلندشده لباس پوشیده، یواشکی آمده پایین. تو دفترچهٔ تقویمش تلفنها را داشت. تلفن کرده به آژانسی که نزدیک خونهمون بوده و میشناختندش. آژانس گرفته، رفته. ششصد هفتصد تومنم پول تو کیف کوچکش داشت. ساعت و دو تا انگشتر طلاش هم دستش بود. با آژانس رفته طرف ترمینال جنوب، اما بعد گوشهٔ میدان شوش یهجا پیاده شده. دیگه هیچی.» آهی میکشد و نفس بلندی از دماغش بیرون می دهد. چشمان قهوهای رنگ قشنگش، زیر ابروهای باریک برداشتهاش تقریباً پر از اشک است و نفرت.

فنجان چای را که فرنگیس برایم ریخته برمیدارم، با یک حبه قند. «شما موضوع آژانسرو از کجا فهمیدید؟... از مسئولین آسایشگاه؟»

«نه ... اونها هیچکدوم خبر ندارند، جنز اینکه غیبش زده. کیسهٔ نایلونی رو که خرت و پرتهاش توش بوده و دستش بوده، منگ خبر با حواس پرتی توی تاکسی آژانس جا میذاره. رانندهٔ آژانس که شناس بود آورد در خونه داد. من این جوری خبر دار شدم. از راننده که چندتا سؤال کردم هیچی نمی دونست جز اینکه رفته گوشهٔ میدون شوش پیاده شده. راستی... سر راه، در خونهٔ یه نفر هم توی خیابانی بالاهای اقدسیه توقفی میکنه، یک پوشهٔ کاغذی به پیرمردی میده، خداحافظ میکنه.»

دنه... میتونه یکی از دوستان دانشگاهیش باشه. یا یه دیمونهٔ منگ

دیگه مث خودش. نه، مطمئن نیستم.» «صحیح... باید این را پیگیری کرد. توی کیسهٔ نایلونی چی بوده؟» «هیچی... اسباب اصلاح و دفترچهٔ یادداشتهای مزخرفش...چیزی حدود دویست ورق خط خرچنگ قورباغه، دیوونه.» «یادداشتها؟»

خانم فروهر با غیظ آهی بلند میکشد. «میگفت داره اتوبیوگرافی واقعی خودشرو مینویسه. اونهارو هفت سوراخ قایم میکرد، اما باید همهرو توی تاکسی آژانس جا بذاره!» دست میکند توی کیفش که کنار مبل است و یک دفترچهٔ کاغذ خطدار قطع جیبی درمی آورد. «یه مشت نوشته های مالیخولیایی و غیرقابل فهم -یا برای من غیرقابل فهم. امروز که رفتم وسایل باقی مونده شرو از آسایشگاه جمع کردم مقدار دیگری هم یادداشتهای پراکنده ته کشوش مانده بود. همه ش اینجاست.» یادداشتها را تقریباً پرت میکند جلوی من روی میز. بر می دارم، نگاهی می اندازم. یادداشتهایی است که با خودکار تو هم تو هم نوشته شده، اما تا حدی خوانا. می بندم بر میگردانم روی میز. نمی خواهم خودم را با اینها درگیر کنم.

فرنگیس سیگار تازهای روشن میکند. به من زل میزند. باز میگوید: هجلال، چه کمکی میشه کرد؟ خانم فروهر تنهامت. دخترش که انگلیسه. فکر کردیم فعلاً به اون خبر ندهند، چون ممکنه بیخود ناراحت بشه و به کلهش بزنه بلند شده بیاد. اون پسر نازنین شون هم که اونطور شد، طفلک. بیشتر افراد خانوادهٔ خود خانم فروهر هم که یا انگلیس اند یا امریکا. خانم فروهر کسی رو که واقعاً بتونه بهش کمک کنه نداره. از فک و فامیل خود دکتر هم میگه ظاهراً یک نفر حسابی و به در دبخور نمونده، یا در ایران نمونده.»

باز به خانم فروهر نگاه میکنم. قاطعانه میگویم: «باید اول به پلیس

اطلاع بديد، خانم. او بدر يک مفقودالاثر يا شهيده. آنها وسايل مخابراتي خوب دارند، و هرچه بتونن کمک میکنن. ۱ خانم فروهر ميگويد: دمي خواستم از اينجا كه ميرم همين كاررو بكنم. شاید بگیرنش همه راحت شن. فرنگیس جان و شما هم از دغدغه خاطر بيرون بيايين.» نگاهش میکنم. درفته نزدیک ترمینال جنوب؟... حتماً میخواسته جایی بره. حدس میزنید کجا می خواسته بره؟» «نمیدونم. جایی نداشت.مگر اینکه یکی دیگهرو زیر سر داشت و جاهاییرو داشت که من خر خبر نداشتم.» دآخرین دفعهای که خودتون دیدینش دقیقاً چه وقت بود؟، «وا، پريروز عصر ديگه. يکي دو ساعتي پهلوش بودم. اصلاً حرف نمي زد. داصلاً هيجي نگفت؟، دفقط می گفت تنهام بذار \_با لجبازی.» باز هم سیگار تازهای روشن میکند. «حالش چطور بود°» «گُند...، دود را با غیظ و نومیدی فوت میکند. «یعنی جدی حالش این چند وقته مدام راستراستی رو به وخامت و جنون و بلاهت کامل مىرفت... اول گفتند بارانو ئيكه، بعد، بخصوص از دو ماه پيش كه بهقول دکتر امامی اون آخرین حمله یا فروپاشی عصبیشرو داشت... پس پریروز، وقتى پهلوش بودم، همين دكتر امامي آمد ديدنش. دكتر امامي هم كه مال شرکت نفت خودتونه، با چندتا دکتر سرمایه گذاشتن این کلینیک بیماریهای روانی و آسایشگاه خصوصی و تأسیس کردهان، و حسابی مردم بالاي شهرو ميچاپن. اما دكتره خودش خوبه. عصرها اونجاست. خودش هم خوب مردىيه.

**«پریروز دکتر امامی اومد ازش برسید حالتون چطوره آقای دکتر** فروهر ۳... جعفر یکهو سر دکتر فریاد زد «نام من فروهر نیست مردیکه! نام من قر و هره. واژه ها و مفاهیم آیینهای میهنی را مخدوش نکنین!» بعد هم دوباره روش رو کرد به دیوار.»

مدتی باز درحال بغمه ساکت می ماند. بعد آهی میکشد: «خدایا چی بگم... خودت کمک کن، به حق قرآن مجید...»

۱۹ فامیلهای خودش چی؟ فرمودید کسی نمونده؟

«چرا، سه تا از برادرهاش هنوز در تهران هستند، که اون تههای خیابون ری و جنوبهای شهر خونه دارن. اما اونها دوستش ندارند، رفت آمد نداشتند. فقط یه خواهرش تهرون مونده ـ یعنی تا پارسال که بود ـ پیر و تنها، بچه ها و شوهرش توی بمبارون شهید شده بودند. خودشم پاک دیوونه شده بود ـ توی تیمارستان روزبه نزدیکیهای دروازه قزوین و لشکر نگهش میداشتند. جعفر این خواهر بدبخت دیوونه رو دوست داشت.»

نگاهش میکنم و میخواهم بپرسم فکر نمیکند یک چیز تابناک در خاندان فروهر ارثی / ژنتیک است، میپرسم: «اسم و فامیل شوهری این خواهر چی بوده؟»

دربابه ساوجبلاغی... البته یه خواهرش هم هست که از جعفر دو سال بزرگتره. اما اون حالا آلمان پیش دخترشه.»

اصحيح.٢

۱.

دما تا پارسال چند دفعه رفتیم دیدنش ـ یعنی دیدن این ربابه خانوم ـ اما اون از رفتگان بود. فروهر تنهاخودش بیشتر میرفت. اما بعد، وقتی خودش اینجوری شد، دیگه نرفت. تازگی هام خبری ندارم، یک سال، یک سال و خُردهای میشه. هشما آدرس برادرهارو دارید؟.... میگوید: دما سالها و سالهاست که با اونها رفت و آمد آنچنانی نداشتیم. داداش بزرگش، اون که هنوز زندهست، داده اسمشرو از فروهر عوض کردهاند، فامیل زنش رو روی شناسنامهش گذاشتن، دینبلی نسب. جمفر از اونها تقریباً بریده بود. بجز این خواهر دیرونهٔ بیچارهش که اون هم اصلاً از دنیا بریده. روزی که خونه شون بمبارون شد، شوهرش و هفتتا بچه هاش و دامادها وعروسها و نوه هاش همه خونه شون جمع بودند، شلهزر دیزون داشتند، تمام کشته شدند. خودش رو از زیر خاک و آوار کشیده نیرون. دیرونه. ۲ قاین داداشها تلفن ندارند؟ هملب دیگری هست؟ هملب دیگری هست؟ ممگوید: «یک چاقوی تیز مال میره پوستکندن توی کشوش پهلوی بشقاب مشقابا و بستهٔ جانمازش بود... اون رو هم برداشته با خودش برده.

نگاهش میکنم. جالب است که دم دست مریض پارانوئیک حادً، چاقوی تیز بگذارند. و حالا می فهمم چراگفت داز چیزهای دیگر هم می ترسم. ه می ترسید بیاید سراغ خودش، که بعید هم نیست ـ با آن رفتار و طرز برخورد آزاردهنده و مدام درحال قهری که این اواخس با پیرمرد بیمار داشت. میگویم: الابد دکترها یا پرستارها اونرو برداشتهن.»

ەنە، مىدونم، خودش ورداشتە. پىرسىدم، اونھا ورنـداشىتند.» حالا فرنگيس آه بلندى مىكشد.

میگویم: دخانم فروهر، میدون شوش که گفتند دکتر رفته و پیاده شده نزدیکیهای ته خیابون ری هم میشه. یادم هست خود دکتر هم پارسال یک روز که حرف آمد توی حسرفِ زمانهایِ گذشته، گفت که خانهٔ پـدر و اسماعيل فعبيح

۱۲

مادریش همون جاهاست. آدرس را دارید؟ برای اونجاها انگار یهجور خاطره و دلتنگیِ تلخ هم داشت. فکر میکنم اگر آدرسرو داشته باشید بد نیست سری بزنیم.»

خانم فروهر، میگار گوشهٔ لب، دست توی کیف دستی اش میکند، و دفترچهٔ تقویم و تلفنی درمی آورد. «میتونم گیر بیارم. فقط یکی از پسرداییهاش توی سبزهمیدون و اونجاها یه چلوکبابی داره که ما تلفنشو داشتیم. اما هیچکدوم از افراد خانواده اش هم دیگه بهش محل سگ نمیگذاشتند.» چشمانش عوض اینکه پُر از اشک باشد، بیشتر پُر از اشمٹزاز است.

بالاخره میگویم: «ناراحت نباشید خانم دکتر. شما آدرسرو گیر بیارید، بعد به اتفاق میریم بیرون. اول به پلیس اطلاع میدیم. پلیس الان کامپیوتر داره، به کلیهٔ کلانتریها و مراکز اورژانس اطلاع میده. بعد هم میرم یه سری به منزل این داداشهاش میزنم... از اونجا شروع میکنیم. شما هم همینجا پیش این خانم خوشگل و هم مدرسه ای سابقتون باشید. ناهاری هم بعداً می خوریم... بعد من میرم سر و گوشی آب میدم. همه چی درست میشه.»

برای تأیید به فرنگیس نگاه میکنم، که میگوید: «عالییه.»

خانم فروهر سرش را تکان تکان می دهد. «باشه... متشکرم...من از صبح تاحالا خونه نبودهم. بهتره برم یه سر خونه. صبح رفتم آسایشگاه، اسبابهاش رو جمع کردم. از اونجا اومدم اینجا. می خواستم برگردم خونه... راستش می تر میدم. ممکنه هرجا هست بیاد خونه، با چاقوش، و با اون حال خرابش. هنوز می تر سم. کلانتری رو چشم، با هم میریم... مرسی. اما بعد من میرم خونه چیزهایی بر دارم. فاطی هست... خدایا چکار کنم؟» به فرنگیس نگاه می کند، از آن نگاهها که گربه سیاه خشمگینی زیر باران به یک خانم رهگذر می اندازد. فرنگیس میگوید: «درست میشه،» بعد میگوید: «ماشین خودترو بذار همینجا، با جلال برو. کلانتری هم برو، بعدم هرچی میخوای بردار بیا... اینجا پیش ما امنی. ضمناً دکتر هم کسی نیست که به مورچه آزار برسونه. ایشالاً خودشم سالمه.»

خانم فروهر، تهسیگارش را خاموش میکند و آمادهٔ بلند شدن میشود، میگوید: «متشکرم آقای آریان... یادداشتهاشرو میگذارم فعلاً پیش شما باشه. شاید شما چیزی از این شرّ و ورها دستگیرتون بشه و سرنخی پیدا شه. من که هیچی نمی فهمم.»

«بسیار خب، مرمبی. بد فکری نیست.» بعد میپرسم: «عکسی از دکتر دارید که تازگیها گرفته شده باشه؟ شاید بخواهیم به کسی نشان بدیم، شناسایی کنن.»

داوا، آره.» دست توی کیفش میکند. «اتفاقاً اینو روز تىولدش خىودم گرفتم.»

عکس کارت پستالی درشتی از دکتر همان روزهاست. «می خواستم بدم بزرگش کنن. اما قشنگ نیست.» عکس را به من می دهد. صورت آبرفته، چشمهای گودافتاده ولی نافذ، موهای تُنکتُنک سفید، بالای پیشانی چروکدار... منظر ای است. فرنگیس می گوید: «اگر میخوای بدی بزرگ کنن روتوش میخواد.» «روتوش نمیخواد. شفاعت میخواد.» نگاهش می کنم. «عنق منکسر ه!»

\* \* \*

من خانم سوسن فروهر را اول به کلانتری سر خیابان فلسطین (کاخ) نزدیک میدان فلسطین می آورم (که از خانهاش در خیابان وصال شیرازی زیاد دور نیست). با او می مانم تا فرمهای لازم را پر کند و مفقود شدن

**شوهر بیمار روانیا**ش را به افسر نگهبان گزارش بدهد. عکس دکتر جعفر فروهر را هم میگیرند، از آن فتوکپی برمیدارند برای ضبط در پرونده. من بالاخره خانم فروهر را به خانهاش میرسانم.

بعد از اینکه مطمئن می شویم کسی جز کلفت پیرشان فاطی در خانه نیست، من می آیم بیرون توی ماشین می نشینم، منتظر می مانم. حوالی دو و نیم است که، با خانم فروهر، که به کلفتشان سپرده است به کجا می رود، به آپارتمان برمی گردیم. خیابان خلوت و غمزده است.

## آدرس خانهٔ برادر دوم دکتر فروهر، انتهای خیابان ری، نرسیده به میدان شوش، آخرهای کوچهٔ حاج شیخ رجبعلی (حالا کوچهٔ امام موسی صدر)، دست چپ، کوچهٔ شهید حدادی، جنب سقاخانه، پلاک ۲۱ است. تصمیم میگیرم بجای رفتن با بیوک طاغوتی گته گُنده به آن محله، با یک تاکسی آژانس بروم که اغلب پیکان دارند و راننده ها هم معمولاً محله های مختلف تهران را بلدند.

حوالی سه و نیم بعدازظهر، بعد از اینکه با فرنگیس و مهمان پریشان حال ناهار مختصری، سالاد و برنج و ماهی میخوریم، (بیشترش را خود من)، زنگ میزنم ماشین بیاید. خواهرم هم نگران و افسرده است، اما نه با اضطراب و ترس و دلخونی خانم فروهر که شوهرش، در اوج اختلال حواس و «روانپریشی» در تهران روانپریش ول است ـ با چاقوی تیزی که از کشوی کمدش بلند کرده، تیوی جیبش. از فرنگیس می خواهم استراحت کنند، دو سه تا ترانکولایزر بخورند، دو سه ساعتی بخوایند، تا من برگردم. قرار شده که من سری به خانهٔ برادر فروهر بروم ببینم چه میشودکرد، پرسوجویی بکنم. ه ه ه

حوالی ساعت چهار است که ماشین می آید و راننده زنگ میزند، من آمادهام. بعد از اینکه مطمئن می شوم که آدرس و پول کافی و همهچیز همراه دارم دفترچه یادداشتهای دکتر فروهر را هم، محض اطلاع و هرچه، برمی دارم و می آیم پایین.

راننده یک افسر راهنمایی بازنشسته از آب درمی آید که خوب است، و ماشینش هم یک پیکان ۶۳ یا ۶۴ تمیز. وقتی آدرس را به او می دهم میگوید محله را بلد است ولی احتمالاً نمی شود توی کوچهٔ فرعی اش رفت. مسئلهای نیست، می توانستم آن تکه راه را پیاده بروم. نیمچه قراری هم میگذارم که شاید با هم برگردیم. خوشحال می شود در خدمت باشد.

از جاده قدیم (دکتر علی شریعتی) می اندازد پایین، بعد از پل چوبی و خیابان بهارستان و میدان بهارستان به طرف سرچشمه و جنوب تهران می رود. رادیوی ماشینش روشن است و از آن روایت تاریخی از حماسهٔ جانفشانی مسلم ابن عقیل و فاجعهٔ آن پخش می شود. تمام این قسمت شهر نیز بخصوص هرچه به جنوب نزدیکتر می شویم، با پرچمهای سیاه مهر نیز بخصوص هرچه به جنوب نزدیکتر می شویم، با پرچمهای سیاه درخونگاه و بازار می اندازد. راننده که از افسران پاکسازی شده قدیمی است. بیشتر توی خودش است و من خودم هم برای اینکه وارد بحث و اختلاط نشویم، سرم را با یادداشتهای دکتر فروهر گرم می کنم، یا سعی

یادداشتها چیزی نثلاً شبیه پیشنویس یک کتاب دانوبیوگرافی، است. دستخط، اگرچه کمپی درهم گوریدگی دارد، (یا بقول سوسن خانم "خرچنگقورباغه" است) تاحدی خواناست، اما نثر و متن «شرّ و ورها» عجیب است، یا همانطور که زنش میگفت، درست فهمیده نمی شود ـ یا من هم نمی فهمم ـ که احتمالاً باید پس از اوجگیری اختلال حواس و آن «حمله» آخر، شروع به نوشتن کرده باشد.

به دکتر جعفر فروهر فکر میکنم. چیز خیلی زیادی واقعاً دربارهٔ افکار و اعماق روحش نمیدانم، جز اینکه استاد تاریخ دانشگاه تهران بود، با درجهٔ پروفسوری. از دانشگاه کالیفرنیا در برکلی درجه Ph.D. داشت. یازده دوازده سال در دانشگاه تهران در عصر آریامهر تدریس کرده بود. در عرض این مدت هفت هشت کتاب تاریخ و جامعه شناسی نوشته بود، که یک اثر دوجلدیاش جایزهٔ سلطنتی برده بود! من کتابهایش را نخوانده و حتى اسم تمام آنها را نشنيده بودم. بعد از انقلاب اسلامي ايران، درست نمی دانم پاکسازی شده یا تقاضای بازنشستگی کرده بود. تصویر کلی که از او داشتم مرد ایرانی باسواد، دیندار و نمازخوانی بود، توی دنیای کتاب و تدريس. لب به مشروب نميزد و زندگي خصوصياش هم وقف خانوادهاش بود... دخترش شوهر کرده و در انگلستان بود، یک پسر هم داشتند که بعد از انقلاب دیپلم تجربی گرفته و چون مشمول بوده، به خدمت احضار شده و در جبهههای باختران مفقودالاثر شده بود. بنیاد شهید، هلال احمر، یا صلیب سرخ جهانی نام یا خبری از او نداشتهاند. این تکان بسیار بدی برای دکتر نگونبخت بود. در یکی دو سال اخیر هم احتمالاً بخاطر بیکاری و سرخوردگی ممنوعیت تجدید چاپ کتیابهای آریامهریاش، اختلال حواس و فراموشی، و یک بار هم هنگام عبور از خيابان (درحاليكه سرش توي روزنامه بوده) يک پيک آب بدجوري به او میزند و تبوی جنو پرتش میکند، دچار نبوعی روان رنجوری و بنعد ماليخوليا شده بمود معطوريكه ابن اواخير اغلب، وقتى خاطرات نمینوشت، فقط رو به دیوار دراز میکشید، با یک نفر حنرف میزد، و گاهي هم توي حرفهايش چيزهايي سيگفت که خوشگل بود. سعي

میکنم صفحات اول خاطرات کذایی یا «اتوبیوگرافی» روانپریش با خط «خرچنگقورباغه» راکشف رمزکنم.

بند ۱ ـ جایگاه و تاریخ زایش من: روز زایشم را درست به باد ندارم ولی دربارهٔ مرگم بسیار خوب سیدانم: میدانم چگونه می میرم و در کجا می میرم ـ تنها تاریخ و ساعت دقیقش را هنوز نمی دانم.

دربارهٔ سالهای آغازین زندگیم باید نخست از دروغهایی که فک و فامیل مستطابم در سراسر زندگانیم به من گفته اند سخن آغاز کنم. (البنه پدرم هنگامی که من کودکی بیش نبودم دار فانی را بدرود گفت و من از او اندک به یاد دارم). ولی سایر افراد خانوادهٔ من، و ازجمله برادرها و خواهرهای من، در تمام زندگیم به من دروغ، گفتهاند. به من گفتهاند من در کموچه وحاج شیخ رجبملی، ته خیابون ری، پایینتر از ایستگاه ماشین دودی شازده عبدالعظيم قديم تهرون بهدنيا آمدهام. به من گفتهاند من در دسال وبايي»، اواسط دورهٔ رضاشاه بهلوی به دنیا آمدمام. گفته اند اول تاریخ به دنیا آمدن مرا، مثل بقية وداداشهاء و وآبجيهاءم بشبت جلد قرآن مجيد عقدكنان آقاجون و خانمجون نوشته اند، بعدها به دستور رضاشاه رفته اند برایم مثل آقاجون و خانم جون و همه وسجل، با شناسنامه گرفته اند. تمام این لاط اثلات مثل سایر کارها و حرفهاشان مشتی دروغ است. دروغ، دروغ؛ دروغ! یا به زبان فرس باستانی دروگ، دروگ، دروگ! با پژوهشهایی که تازگیها خودم در فيشربندى فهرست مراجع شجرهنومجة خاندان كهنمان انجام دادهام تاريخ و مکان زایشم را درست و دقیق کشف کردمام. مکانِ زایش من در خود شهر باستانی ری، یا دراگ، یا دراگا، است، و نه بغل سقاخونهٔ ته کوچهٔ حاج شیخ فبرار فبروهبير

رجیعلی ته خیابون ری تهرون. تاریخ زایش من هم سال ۱۷۲۸ قیل از میلاد مسیح است و نه ۱۳ خرداد ۱۳۱۳ هجری شمسی! یا روز اربعین یعنی ۲۰ صفر سال ۱۳۵۳ هجری قمری... اینها را سوگند یاد میکنم. یعنی فیش فهرست مراجع دارم.

سال زایش من در این جهان همچنین مصادف با سالی بس ویژه و خجسته است. پدرم، یا دُپُتیاره مین، در ایین سال کیانی تازه به سست سنگتراش ویژهٔ بارگاه گشتاسب کیانی پسر لهراسب پسر کیخسرو پسر کیکاووس پسر کیقباد گماشته شده بود. جدی.

مسرم را بلند میکنم و نفس عمیقی میکشم. ماشین آژانس سر چهارراهی توی ترافیک گیر کرده. راننده پشت جراغ نارنجی چشمکزن وسط سنگینی ترافیک دیوانه ترمز کرده، چراغی که انگار خودش هم تیک روانی دارد. راننده پیکآپ بغل دست ما، در فاصلهٔ نیممتری من، جوانکی با صورت لاغروست، تهرنگ زرد، که ریش سیاه خاک آلود، پیراهن سیاه بییقه، و وینستون گوشهٔ لب، درحال لب گزیدن و تجرت است، و انگار او هم مثل فروهر گمشده از ۱۷۲۸ قبل از میلاد درحال چرت بوده.

رانندهٔ آژانس که مردی بادیسیپلین و فهمیده است از دست چراغ ترافیک عصبانی است و میگوید نارنجی چشمکزن در اصول ترافیک بین المللی ابلهانه و بی معنی است. درنگ نارنجی فقط پنج ثانیه میاد و اعلامکنندهٔ آمدن قرمزه... نمیفهمن، نمیفهمن... فکر نمیکنن. میذارن روی چشمکزن و ول میکنن میرن... نارنجی چشمکزن!» دبعضی وقتاکاری نمیشه کرد جز صبر.» او هم آهی میکشد دبله، آقای مهندس.» میگاری تعارف میکند که

من تشکر میکنم و برمیگردم توی «اتوبیوگرافی» روانپریش.

پدرم سالها پس از زناشویی با کسی که آن روزها توی خانهٔ ما خانجون (یا قمرخانم) صدایش می کردند و می گفتند مادر من است، زن دیگری داشت. با پژوهشهایی که کردهام، حالا ایمان دارم که من از رحم این همسر دوم پدرم هستم، نه یک ننهقمر. برای همین هم هست که من از همان اوایس در آن خانه و خانواده ویک وصلهٔ ناجوره بودم ـ و هستم. ولی مام یا دماتره من از ردهٔ پایین ایرانیان دست ورز نبود. او از خاندان بزرگ و موبدی پاپگان بود و عاشق پدرم بود. این را هم باید سوگند یاد کنم. من تنها فرزند او بودم و آن نازنین بانو هنگام زایش من از این جهان فانی به نور جاودان رسیده بود.

البته ویژگی و خجستگی ارجمند سال زایش من نشانهٔ شگرف دیگری دارد. این همان سالی است که در ایران نخستین پیامبر خداوندگار، اشس زرتشت، از خانوادهٔ اسپیتامان، در سن پنجاه و پنج سالگی از جانب ایزد دانا پدیدارگشته بود. او اکنون به دربارگشناسب پذیرفته شده و آن شهریار آیین این پیامبر -یا مزدهیسنای ایزد یکتا را پذیرفته بود... این راکه خودم - به خط ددین دبیریه نسک و فهرست مراجع دارم.

از نخستین سالهای کودکی ام البته چیزهای زیادی یادم نیست. تنها سایه و روشنهای یادبودی که از آن روزگاران در گوشه های مغزم هست، این است که ما لباسهای پوست چرمی می پوشیدیم و همیشه در سفر بودیم. پدر و آقا بزرگ که هنوز لباس پلنگی می پوشیدند. آنها از جنوب سیبریه به دراگاه سفر کرده و از بسیاری فلاتها گذشته بودند. من در دراگاه به دنیا آمدم.

به هرحال خجسته ترین چیزهایی (که از دهان پدرم شنید هام) این بود که اشو زرتشت در سال زایش من، از سوی خداوند یکتا (مزدا اهورا) با کتاب آسمانی گاثا به زبان واومنایی و پدیدار گشته بود! یادم هست در آخرین سالهای زندگی بسیار طولانی پدرم، او میگفت که زبان اومنایی گاثا به زیان وریگ وداوی هندیها نزدیک است. اما هندیها دیوانه بودند. چون به هو خدا احتفاد داشتند و بهجای فکر هم تعصّب و سنّت داشتند! این را هم سوگند یاد میکنم.

پس از مرگ پندرم، و بنه مرور کنه من بنزرگتر می شدم، بنا افسنوس، می شنیدم که پیامهای این دو نسبک گاثا و ریگ ودا، باگذشت سالها، در میان اقوام گونا گون آریایی که با نامهای پارسها و مادها و پارتها در سرزمین ایران پراکنده میشدند، با هم قاطی پاطی شدند. یادم هست که بدرم همچنین از تاريخ سينهبه سينة نباكان به من مىگفت كه زرتشت نه تنها نخستين پيامبر خداوند یکتا، بلکه بنانهندهٔ علم رصد و تاریخ روزها و هفتهها و مناهها و حتى سال كبيسه بوده است! اين را هم سوگند ياد مىكنم. هر روز ماه هم یک نام داشت. با پژوهشهای خودم، اکنون می توانم بگویم که تاریخ راستین زایش خود زرتشت نیز روز خورداد (یا ششم) فروردین ماه سال ۱۷۶۸ پیش از میلاد مسیح بوده است... اما کی باور میکند؟ و بدبختانه، چون در روزگار مرز پرگهر همه چیز زود زود دگرگون می شود، هرچه من بـزرگتر و بزرگتر می شدم، با مخدوش کشتن آیین مزده پسنا و حتی ریگ ودا، ایرانیان حتی نام خدای خود را به جای مزدا اهبررا، گذاشته بودند اهبررامبزدا و خیلیها هم اصلاً مثل هندیها، تعقبی و مُغ و خرافانی و جادوجنبلی و آتشپرست شده بودند! بطورىكه وقتى من به مىن مدرسه رقبتن رسىيدم. ناگهان شنیدم میگفتند پس از روی کار آمدن این کوروش هخامنشی، اشر زرتشت جدیدی از همان خاندان اسپیتامان برای زنده کردن یا هسوشیانت، اشو زرنشت راستین و گاثا بدیدار گشته، یعنی روحانی اتقلاب کرده و به دربار ويشتاسب پدر داريوش راه يافته و اين پادشاه جوان يا وساتراپ» بلخ، آیین راستین او را آیین ملی ایرانیان بازگردانده است... من، به هرحال با اینکه پسربچهای بیشتر نبودم از این پدیده خوشحال شدم .گرچه آرزو میکردم پدرم زنده بود و بیشتر توضیح می داد... بویژه که زبان هم دگرگون شده و از واوستایی» به نمیدانم وقُرس باستانی» یا وفارسی» یا وبارسی، تبدیل گشته

بود. به گاتا هم میگفتند گاتها! این را هم که همهٔ دنیا می دانند. اگرچه من نام کهن آن را بیشتر دوست داشتم، اما چون نسک همان بود، میگفتند پاکنگهر است. میگفتند چکیدهٔ سخن این آیین انقلابی و جدید زرتشت نیز (که تمام خاورمیانه و حتی دنیا را تکان داده!) از یکتاپرستی وایزد داناه یا وداناترین هستیه پیام می دهد ـ و نه آن آشفال بازیهای چندخدابی مسخرهٔ آن موقع تورانیان و این روزهای یونانیان...یا دو خدایی ابلهانهٔ هندیهایی که حالا همه در یکی از استانهای خاوری ایران بزرگ در کنار رود گنگ منگ بودند... اینها در هنگام نیایش به جای دست به موی خداوند بلند کردن و بند کشتی می دادند. وای که چقدر هندی بودند. یمنی می گفتند در جهان دو خدا می دادند. وای که چقدر هندی بودند. یمنی می گفتند در جهان دو خدا است. یک خدا به اسم و آسوراه که مثلاً خیلی بالا بالاها و دورتر و والاتر است. یک خدا هم به اسم و دیوای که مثلاً خیلی یا بالاها و دورتر و والاتر به فکرشان خطور نمی کرد که این اهریمن است! یعنی فکر تو که شان نبود. به فکرشان خطور نمی کرد که این اهریمن است! یعنی فکر تو که شان نبود. خلاصه از این لاطائلات. از این هندیها هر چسیزی و هر کاری بگریید، برمی آید. این را هم سوگند می خورم.

اما پیام اشوزرتشت ایران، آیین «مَرْدَه یسناه بود: با این پیام که او از جانب ایزد دانا، خداوند یکتا، اهورا مزدا آمده است، و پشتیبان روشنی و راستی و نیکی و درست اندیشی و خرد و مهرورزی و گزینش آزاد است! جدی. دربرابر او «دیواه یا «اهریمن» یا ابرقدرت خونخوار یا همان «شیطان بزرگ» و فامد بود که مردم را تحریک به دروغ و بدی و نفرت و شیطنت میکرد. میداد گاوهای بیچارهٔ آفریدهٔ خداوند را در تاریکی غارها کشتار میکردند و کباب میکردند و میخوردند. این شیطان همیشه هم طرفدار جنگ بود، و جهانخواری. طرفداران او هم فقط اهل دعوا کردن، و بعد هم شکمبارگی و عیش و نوش بودند. البته باید اعتراف کنم که اینها را درست یادم نیست به درستی خودم از سالهای اوابل زایشم درک کردهام و به یادم مانده، یا بعدها که از سن شش سالگی خواندن خط دین دبیری و زبان اوستایی در فرهنگیختان یادگرفتم، و شروع به خواندن متون همهٔ هاتها و بندهای گاثا کردم...

اوه راستی... نزدیک ۵۶۸ سال بعد از زایش اشوزرتشت هم شنیدیم در فلسطین و آنجاها، این حضرت موسی نبی الله با نرر آتش کوه سینا و پیام خداوند یا به قول آنها دیهوه یازل شده است، تا فرمانهای وقانون و خدایی را برای آن اسرائیلی ها بیاورد. چون آنها فکر و اندیشه توی کله شان نمی رفت، و فقط از دفرمان و می ترسیدند، یهوه هم وده فرمان و نازل کرده بود.

... نکات دیگری را هم بد نیست اشاره کنم. در همان اوایل مدرسه رفتن من، حالا در یونان یک وهومره داشتند که حصاصهٔ اودیسه را می سرود، خوب بود. در هندوستان هم به تازگی این و گو آنصابوداه ی فیلسوف، در دهلی، پا به عرصهٔ ظهور و بنای وروشن ه کردن این هندیهای منگ را گذاشته بود. و در چین، یا تاتارهای آن روزگار هم، این فیلسوف بزرگ، کونگ ـ فو ـ تسه ملقب به و کنفسیوس ه پا به عرصهٔ تاریخ خاور خاور نهاده بود. اما از کنفسیوس ـ از زرتشت خودمان الهام گرفته اند. جدی. یعنی کنفسیوس که دربست تز اشوزرتشت را داشت. او نیز می گفت در جهان دو نوع روح وجود دارد یکی فشن ه که مظهر روشنی و خیرخواهی و سودمندی است، و دیگر و کوئی است که مظهر روشنی و خیرخواهی و سودمندی است، و یاد کنم؛ هر بچه مدرسه ی دهات هنگ کنگ می داند.

ساختار فرهنگ و دولتهای جهانی این روزهای بچگی من نیز ساده و بیشتر در دست دو دولت ایران و یونان بود ـ یعنی ایران و روم، یا خاور و باختر. مرز و بوم ایران از خاور به هندوستان و از باختر به دریای مدیترانه و مصر و اتیوپی میرسید. در جنوب خلیج پارس، هم که میشنیدیم فقط محراهای بی آب و علف برهوتی است. با یک مشت طایفههای تازی، که

نام خودشان را وعرب مگذاشته اند، و فرهنگ که هیچی، آب هم ندارند. فقط هم مار و ملخ و مارمولک می خوردند. در باختر هم تنها دولت روم وجود داشت که شامل آتن و اسپارت و روم می شد. در شمال و در باختر باختر هم فقط قومهای جنگلی یادم نیست ژرمن و گالی و وایکینگ و ساکسونی در هم می لولیدند. این را هم سوگند یاد می کنم.

آهی میکشم و یادداشتها را می بندم و توی جیب بغل کتم می تپانم، چون هم خودم کلهام دود میکند، هم رانندهٔ آژانس سر کوچهای توقف کرده، سرش را از شیشه بیرون برده، دارد تقلا میکند پلاک کاشی آبیرنگ جدید سر کوچهٔ «امام موسی صدر» را بخواند. میگوید: «فکر میکنم همینه، آقای مهندس.»

پسکوچهٔ نسبتاً گل و گشادی است به عرض هفت هشت متر ولی انگار بن بست، با جوی آب خشکی و مط آن. از ماشین می آیم بیرون، بعد از ایستکه از رانسنده خواهش میکنم منتظرم بماند، آدرس به دست، درحالی که کتم سر دستم است وارد کوچه می شوم. کوچه خلوت است و بعد از چندین قدم دست چپ کوچهٔ حدادی را پیدا میکنم، این یکی پسکوچهای تنگ و دراز و بن بست است. یاد پسکوچه های درخونگاه می افتم، گیرم پست تر. سر کوچه مقاخانهٔ خشکیده ای است و کنار مقاخانه، خانهٔ پلاک ۲۱. خانه یک چیز انگار دوطبقهٔ نسبتاً ولنگ و باز می خورد بالا. زنگ اخبار دارد، ولی بدون اسم و چیزی. یاد گفتهٔ سوسن خانم فروهرم که گفته بود حاج علی آقا بزرگترین برادر زندهٔ دکتر و زنش فخری زمان خانم اینجا زندگی می کردند. دکمهٔ زنگ را فشار می دهم و امیدوارم خانوادهٔ دینبلی نسب را این وقت بعداز ظهر تابستانی زیاد بدجور امیدوارم خانوادهٔ دینبلی نسب را این وقت بعداز ظهر تابستانی زیاد بدجور از خواب نکشم که کفرشان دربیاید. مدت زیادی هیچ اتفاقی نمی افتد. صدای زنگ را هم نمی شنوم. باید یا خیلی دور باشد، یا برق رفته باشد، یا زنگ خراب باشد. بعد از حدود یک دقیقه باز زنگ دیگری می زنم. هنوز خبری نمی شود. آماد ام که زنگ سوم را هم بزنم ولی بعد ول کنم، که صدای لخلخ پایی می شنوم. صاحب پا انگار شل است، یا معلول، یا کور، چون با عصا از پله هایی پایین می آید. اینجا همه چیز امکان داشت. اگر خود دکتر جعفر فروهر هم با یک جلد وگا تاء به خط ددین دبیری، زیر بغل در را باز می کرد، آب خوردن بود.

صدای بم جنوب تهرونی مردی را می شنوم که اول می پر سد «کیه؟ چه خبره؟ سر آوردین؟ بعد در را هم نیمه باز می کند. نگاهش می کنم، و «سلام و علیکم، حاج آقاءیی می گویم. پیر مردی هفتاد هشتاد ساله است، خیلی چاق، تقریباً خیک، چشمهای آب مرواریدی دارد، زل، کلهٔ تاس، با اندک پرز سفیدی دو طرف گیجگاهش سبیل کم پشت سفیدی هم دارد با کمی ته ریش و پر سفید. یک پایش انگار کو تاهتر از دیگری است و عصای چوبی به دست دارد. تقریباً عین کورها ایستاده. خیلی شکل خمیرگیرهای بازنشستهٔ زیر بازارچهٔ درخونگاه است، یا شاید هم فراشهای مدر سهٔ پایین تر از مختاری. شلوار پیژامه پایش است، با پیراهنی از چلوار کهنهٔ خاکستری که می آید روی شلوار، با دوتا دکمهٔ پایین باز، که انگار با عجله انداخته تنش. دمپایی.

«منزل آقای حاج آقا دینبلینسب؟ ببخشید مزاحم شدهام.»

«بعله؟ سلام و علیکم. بفرمایین. چه فرمایشی بود؟» زل به طرف من، توی صورتم نگاه میکند. اول فکر میکنم مرا نمی بیند.

قیافه و سر و وضع بالاشهری من، اگر میبیند، نشان نمیدهد آمده باشم در خانه گذایی. من دست دراز میکنم، و با گفتن اسم خودم و ذکر از دوستان استاد دکتر فروهر، با او دست میدهم. افرمایش تون چیه؟»

اجنابعالی حاج علی آقا دینبلینسب هستید؟ برادر جناب دکتر فروهر؟٤

«بعله، عرض کردم بفرمایین.» سرفهای میکند که انگار با آروغ شکم گندهاش قاطی است. چشمهایش حالا بیشتر دودو میزند، شاید هم ترسیده است. فکر نمیکنم چشمهاش سالم است و مراکاملاً دیده.

۹بنده مهندس آریانم، از طرف خانواده دکتر فروهر آمدهام، حاج آقا. ببخشید که این موقع بعدازظهر تابستانی مصدع شدهم. ایشان مسئله دارند. آقای دکتر، از آسایشگاه... بیرون رفتهاند. مفقود شدهاند. میدونید که کسالت روانی داشتند. خانم فروهر دوست خواهر بنده هستند. امروز تنها و خیلی نگراناند، آمدند پیش خواهرم. در خانه ماندهاند... گفتیم بیایم بینم دکتر فروهر اینجاها نیامده، یا شما از ایشان خبری دارید یا خیر؟...»

بەتندى مىگرىد: «نەخىر...»

«آخرین خبری که خانم فروهر دارند این است که دکتر ماشین آژانس گرفته و آمده اینطرفها... عرض کردم که میدونید ایشان بیماری روحی ناجوری داشتهاند. ممکنه وضع خطرناک باشه. هم برای خودش، هم برای دیگران.»

باز فقط میگوید: «نـهخیر...» چشمهایش دودوی بیشتری میزند. کسمکم دارم مسطمئن مسی شوم چشمان آب مرواریـدی کـور است، یا نودونه درصدی مرخص.

صدای جیغگونهٔ زنی حالا از بالای پلهها می آید که «کیه حاج آقا - چرا دم در وایسادی مرد؟ کیه؟» این فقط مىۋالکردن یک زن برای کسب خبر نیست، یک فریاد تشر و تحکم و تحقیر است. حاج آقا فوری سرش را برمیگرداند و میگوید: «یه آقای مهندسه، از دوستای دکتر فروهر. میگه دکتر از آسایشگاه فرار کرده. دنبالش میگردن...» قرار فروهسر

مدتی سکوت است، بعد دوبارہ صدای بلند زن می آید کہ «بگو بفرمايند بالا، بيارشون بالا، مرد. چرا دم در وايسادين؟\* حاج آقا به من میگوید: «بفرمایین بالا آقای مهندس. دم در بده.» داگر اجازه بدید مزاحم شما و خانم نشوم. همین جا خوبه. چند سؤال ميكنم و مرخص مي شوم. مي خواستيم از شما چندتا سؤال بكنيم، ببينيم عقیدهٔ شما چیه. یعنی چه سرنخهایی میتونیم برای خانم فروهر و پیدا كردن دكتر فروهر گير بياوريم... آمده اين طرفا؟ ــ ٢ باز صدای جیغ زنش می آید که «بگو بفرمانن بالا... مگه صدا نمیشنفی، کُری؟ ۱ مرد عصا بهدست میگوید: «بفرمایین بالا... بفرمایین به دقیقه، تا خونهرو نذاشته رو سرش.» اچشم...) بالاجبار دنبالش ميروم تو، چون در خانه بين او و نازنين بانويش یگانگی خجستهٔ اهورایی / دینبلینسبی وجود دارد. پس از تعارف زیاد خواهش میکنم ایشان جلو بروند و راهنمایی بفرمایند. بلافاصله پشت در، پلههای تنگی است که زیگزاگ می خورد به طبقهٔ بالا. حاج آقا عصازنان و دست به ديوار جلو ميرود، درحاليكه باسن خيلي چاق و گندهاش جلوی من تقریباً تمام راهپله را تسخیر کرده. هیچی نشده، از آمدنم به اینجا مثل سگ پشیمانم. اینجا و آنجای راهرو چند گلدان شویدی و پیچ غمناک خاک میخورند. وقتی بالاخره به بالای پلهها ميرسيم و حاج آقا دمپاييهايش را ميكند، من هم بـالاجبار كفشهـايم را درمي آورم، و وارد مي شويم.

اما اتاق نشیمن بزرگ و دلباز است و مفروش با چندین تکه قالی قمی خوب کوچک و بزرگ قدیمی. یکور اتاق که یک دست مبل و میز نسبتاً آبرومند هم دارند. سمت دیگر پشتی و مخده راحتی سینهٔ دیـوار. بـه اسماعيل فصيح

دیوارها و مسر تماقچهها چندین تمثال بزرگ حضرت محمد (ص) و حضرت علی (ع) است. یک عکس بسیار بزرگ قاب شده هم از جوانی ظاهراً خود حاج آقا است، چهل یا پنجاه سال پیش. عکسهای قاب کردهٔ کوچک و بزرگ دیگری هم دور و بر دیوارها است که احتمالاً تخم و ترکهٔ حاج آقا هستند. اما بزرگترین تابلوی موجود، به دیوار بالای اتاق، در سمتی است که پشتی و مخدهها قرار دارند. این یک تابلوی عظیم، اقلاً دو متر و نیم در یک متر و نیم، نقاشی قهوه خانه ای قدیمی است، که روی آن را با احترام پارچهٔ توری کشیده اند.

از حاج آقا تشکر میکنم و گوشهای روی یک مبل مینشینم، روبروی خودش. روی میز کوچک جلوی ما، چیزی نیست جز یک گلدان با چندجور گل مصنوعی. من، پس از اینکه مطمئن می شوم دکتر فروهر اینجا نیست، تازه شروع کردهام به سؤال اول، اینکه چه کسان دیگری اینجاهای شهر هستند ـکه دکتر می توانسته نزد آنها رفته باشد ـکه از یک گوشهٔ اتاق، از یک راهروی خیلی تنگ که ظاهراً به سایر اتاقهای خانه راه دارد، سروکلهٔ فخری زمان دینبلی نسب پیدا می شود ـ یا باید بگویم قد و بالاش. فخریزمان خانم یک مانتوی سیاه تنش انداخته با یک رومسری گر باقالی که بیشتر صورتش را هم پوشانده. در پایین مانتو هم جوراب سیاه و یک جفت نعلین گُل و بته جقهدار پایش است.

میگوید: «سلام آقا ـخوش آمدید... قربان شما... لطف کردید.» مرا از بالای دماغ که آثار چشمهایی آنجاها هست نگاه نگاه میکند. من بلند میشوم و سلامی میکنم.

«بغرمایید، بغرمایید. از این آقای دکتر و خانم دکتر فـروهر بیوفـا و بیمعرفت چه خبرهایی آوردید؟»

مینشینم نفس بلندی میکشم و دارم دوباره شرح وقایع را مختصراً تکرار میکنم که حرفم را قطع میکند. «اونها مارو هیچوقت داخـل آدم نمیدونت آقا که اینجا بیان. ما دشمن اونها هستیم... ما صنّار براشون ارزش نداریم. مام صنّار واسه اونا ارزش قائل نیستیم. آخرین دفعه ای که دیدیمشون هشت نه سال پیش بود، اوایل عید یه توک پا اومدند، بعدهام دیگه هیچی. مام دیگه نرفتیم. اون دکتر هرچی معرفت و محبت و ملاحظه برای فامیل داشت تو امریکا گذوشت و اومد! اینجا حالا میخواهد مترجم باشه، میخواد مؤلف باشه، هیچ بلانسبت شما پُخی نیست. نه ملامی، نه علیکی، نه حال شما چطوری؟... بزرگتری گفتند، کوچکتری گفتند...ه بعد میگوید: الی ما ما بندشو یه سیلندر گاز از پایین توی حیاط بیار بالا. اجاق گازش تموم شده. عصات دم پات رو زمینه. یه چایی بذار، واسه این آقای مهمان و خیرخواه. لطف کردند. وی مبل کمی دورتر مینشیند، تکیه میدهد.

دارم میگویم «نه خانم، متشکرم، خواهش میکنم»، که حاج آقای بااطاعت، کورمال کورمال، بلند میشود. یک «باه، باز پدرسگ لامصّب تموم شده؟» میگوید و عصازنان و لنگانلنگان میرود سیلندر خالی را از پشت راهروی تنگ برمی دارد میرود طرف پلهها. من بلند می شوم و می خواهم بروم در آوردن سیلندر گاز به پرمر د کور و شَل بدبخت کمک کنم که محترم زمان خانم با یک «وا ـ چه حرفها! بفر مایین بنشینینا» بلند می شود جلویم را میگیرد. هیکل فخری زمان خیلی گندهتر از آن است که جرأت کنم اصرار کنم، یا مقابله کنم. بنابراین برمیگردم می نشینم. حاج آقا با عصا و سیلندر بالای پلهها رسیده که فخری زمان میگوید: «بعد یه هندونه م از همین مش شعبون بگیر بیار... دهنشون خنک شه.»

با صدای بلند میگویم: «نه خانم، تمنا میکنم زحمت نکشید.» بعد مجبور می شوم بگویم: «من باید برم. با آژانس اومدم سر کوچه منتظره.»

فخري زمان که لابد نمي شنود ميگويد: ۱۱ز بس ټِپه و پخمه ست.

همیشه بوده.»

«کی؟» فکر کردم مقصودش دکتر فروهر است. «همین مرد... حاج آقا... یکی دو شب که من نیستم دست به هیچی هیچی نمیزنه. گاز عوض نمیکنه. ظرفارو نمیشوره. همهچیرو ول میکنه تو ظرفشوری.» لحنش حالا خودمانی است. ما سالهاست با هم دوستی خالهخرسه داشتهایم.

> مىرسرى مىگويم: «مگه شما تشريف نداشتيد؟» «من هر هفته دو مىه شب ميرم خانقاه...»

نگاهش میکنم. خانقاه... نمی دانستم خانقاه زنانه هم داشتیم. یا شاید هم زنانه ـمردانه درهم بود، محفل جانان بود، من خنگِ خر خبر نداشتم. نمی دانم چه بگویم. میگویم: «نماز و طاعتهاتون قبول. انشاه الله. اما دربارهٔ آقای فروهر که عرض کردم آمده این طرفهای شهر، نظر شما و حاج آقا را می خواستم و کمک شما را...۳

میگوید: «اخبار این یکی دو ماه اخیررو که شنیدید، آقای مهندس... چطور میشه؟»

دبالاخره يهطوري ميشه... دربارة دكتر فروهر ميخواستيم....»

داون همیشهٔ خدا خُل و ناجور بود بابا. بخصوص از وقتی که بالاخره رفت انگلیس و آمریکا و دکتری گرفت و برگشت و اومد با اون دخترهٔ بالاشهری که باباش خرپول تهرون و دربار بود ازدواج کرد که لقمهٔ گندهتر از دهنش بود. اگه پولِ خانوادهٔ اون نبود، بعد از اینکه بعد از انقلاب از دانشگاه بیرونش کردند باید می رفت گدایی. پدر و مادر زنش خیلی واسهش گذوشتهن. هم اینجا هم آمریکا.»

در این فکرم که حاج علی آقای کور مادرمرده، با اون پا، چـهجوری دارد سیلندر گاز را از پلهها می آورد بالا. یاد یادداشتهای دکتر فـروهر از دوران بچگیاش می افتم. از حاج آقای کور و شل برمی آمد که از فسیلهای ملک راگای زمان وشتاسب باشد. از خانم حاج آقا میپرسم: دخانم، از دوران بچگی دکتر فروهر چیزی یادتون هست؟»

اوقتی حاج آقا منوگرفت، اون دو سه سالش بود. بچهٔ چهاردهم و ته تغاری مش عباس سنگتراش و قمرخانم خدابیامرز بود. باباشون وقتی اون دو یا سه ساله بوده مرد. اسمشو باباشون گذوشته بود جعفر. اما خواهر و مادرش ااصغر ۵ صداش می کردند چون ریزه و ته تغاری بود. خودشم أصغر دوست داشت. اما حالا بیشتر خواهر هاش هفت کفن پوسوندهن. فقط سه تا داداشهاش هنوز زندهن. خواهر هاش همه مردهن، بجز یکی که توی تیمارستانه و یکی شونم آلمان. اون عکس باباشون خدابیامرزه... ۴ به عکس بزرگ عتیقهٔ قاب کردهٔ مردی لاغر و ریشو با کلاه پهلوی اشاره می کند، به دیوار ته اتاق.

«پدرشون زن دیگهای نداشت.»

«زن دیگه؟ فکر نکنم بابا. وقتی مرد اقلاً هفتاد سال بیشتر داشت. مال زمان آخرهای ناصرالدین شاه و ممدعلی شاه و احمدشاه و اوایل رضاشاه اینها بوده. وقتی اواسط زمون رضاشاه مرد هفتاد و پنج سالو شیرین داشت، اونم مثل تمام فامیل، مثل حاج آقای ماکاسب و مینگتراش و یه گوشه خزیده و پخمه بود.»

میخواهم بگویم اگر در شصت هفتاد سالگی بچهدار شده پس زیادِ زیاد هم پخمه نبوده. اما مـن و فـخری زمـان خـانم دیـنبلینسب بـا هـم آنقدرهاگوگوری مگور نبودیم.

حاج آقا بالاخره هِن هِنكنان با مسیلندر گاز و عصا وارد می شود... میرود طرف آشپزخانه. من باز عذرخواهی میکنم. محترم زمان هنوز نشسته، با دماغش بربر مرا نگاه میکند ـ لابد تا حاج آقای بیچاره با چشم کورش سیلندر را وصل کند. میگوید: «گفتید زنش چطوره آقای مهندس؟ گفتید دلناگرونه؟» اسماعيل فصيح

وبله، خیلی نگرانه... و خواهر بنده را هم نگران و به قول خود خانم فروهر پر از دغدغهٔ خاطر کرده. بیشتر به همین دلیل است که بنده مزاحم شدهام، باید ببخشید. اونها همکلاسی و دوستهای زندگی بودهن. ما برای دکتر فروهر نگرانیم ..»

ب. مطرف مسن خسم می شود. «حالا چهش شده؟ لابد زنش پول آسایشگاه رو نداده، اونم بلند شده در رفته... » نمی فهمم لحنش شوخی و مسخره است، یا واقعیتگرا. ادامه می دهد «اون خانوم خانوما که همیشه خودشو تو عرش اعلی حساب می کرد. اون فروهر خودشم که از بچگی با اون همه استعداد و هوش و ذکاوت همیشه تخس و گوشه گیر و از مردم فراری بود. نمی دونم حالا روشون میشه بعد از اینهمه سالها که به ما بی اعتنایی کردن حالا که تو دَغمصه افتادهن بفرستن درِ خونه ؟... » راست می نشیند و آه مصنوعی می کشد. «خوب، شمام باید ببخشین. الهی علی شاه مردان بالاخره خودشون نگه دار شون باشه، عوضشون بده.»

حالا حاج آقا لخلخکنان و عصازنان می آید، یک دباهاس ببخشین» میگوید و می خواهد یک جا پیداکند بنشیند.روی پیشانی اش قطرههای هرق نشسته، بدجوری نفس نفس میزند. فخری زمان میگوید: دحاج آقا، ساک و گذوشتم همین جلو دم در. پاشو وردار برو یه هندونهی خوب از مش شعبون بگیر بیار. بگو بِبُرَه، سفید نباشهها؟ خدا بخواد خودت مالک تمام اون دکونها هستی. باهاس از شما حساب ببرن. نه مث دیروز طالبیهای بی مزّه بِت بدن.»

من تقريباً بلند مىشوم. دخانم استدعا مىكنم پذيرايى نفرماييد. من آمدەم سلامى بكنم، چندتا سۇال بكنم. اگر حاج آقا باز مجبور بشىوند زحمت بكشند، من همين الان از خدمتتون مرخص مىشوم. همين چاى خوبه... والله، بخدا... عالىيه، استدعا مىكنم.»

دوا... پس بذارین براتون به شیشه شربت بهلیمو و یا آلبالو و یا

سکنجبین بگیره دهنتون خنک شه ـ تو این گرما.» ظاهراً هر ناشناس بیخود و چُلمن مهم است، اِلاَّ حاج اَقَا شوهر.

داستدعا میکنم، فقط چای خوبه. اگر شما تروخدا لطف و ظرافت بفرمایید و فقط یک چایی مهر و محبت کنید، سپاسگزارم....

وقتی فخری زمان خانم بالاخره به خواهش من بلند می شود و می رود طرف آشپزخانه، من حاج آقا دینبلی نسب را نگاه می کنم. بهتزده، با عصا و مط پاهاش نشسته. می گویم: دحاج آقا خسته نباشید. خیلی باید ببخشید. جناب حاج آقا، شما این طرفهای شهر دوست و آشنایی قدیمی و فامیلی دیگر ندارید که به دکتر فروهر نزدیک باشه، یا رابطه ای داشته باشه؟»

حاج آقا سر مبل سیخ نشسته، انگار که ته مبل نشستن و لم دادن مال مهمانهای لامذهب و سَرخَر شمال شهری است. درحالی که با یک دستش دستهٔ عصای چوبی را وسط دو لنگ چاقش این ور و آن ور قل می دهد، دست دیگر را زیر میز می کند و پس از مدتی دوتا بادبزن دستی حصیری از یک جا می آفریند. یکی را به طرف من ول می کند و با دیگری خودش را باد می زند. با یک لاال الا الله می گوید: «این ور ها فکر نکونم...بقیهٔ بودمچه هام حالا شمالهای شهر خونه و زندگی دارن... این ورها فقط علی مونده و حوضش. مام واسه خاطر چندتا دکونی که سر کوچه دارم و چندر غازی کرایه دادهم موندیم... عطاره که میگه داره ور شکست میشه.

دیک کمی از گذشته هاش تعریف بفرمایید. از دکتر فروهر.»

اون... همیشه عوضی و وصلهٔ ناجور بود. خودشو بالاتر از همهٔ اهل فامیل و مردم توی کوچهٔ حاج رجبعلی خیال میکرد. فرار میکرد. دور خودش حصار میکشید.»کلمهٔ «اون» را جوری ادا میکند که انگار از یک چیز نامربوط و زیادی حرف میزند. «دشمن همهٔ ما بود. ما هم، بهقول ۳۴ اسماعیل فصیح

فخری زمان خانوم، مام دشمن اون هستیم. بخصوص وختی آمریکا بود. تو کالیفرنیا و نمیدونم اونجاها یه زن بی حجاب و لختی و پتی نامسلمون گرفت و آبروی فامیل رو برد. وختی می خوامت زن بگیره خانجون خدابیامرز مادرمون هنوز زنده بود، نامه نوشت. خانجون بیچاره داشت زلتک زلتک مینداخت. خودش که مواد مواد نداشت، اما داد هرکی مواد داشت نامه واسه ش نوشتند و جزّ زد که زن خارجی نگیره. یکی شو خانجون عاق والدینش میکنه و تا عمر داره عاقه و بعد از اینم که بمیره به آتیش جهنم خدا میسوزه. به چشمهای تقریباً کور پیرمرد چاق نگاه میکنم. کلمات را طوری یا فریاد و خشم ادا میکند که انگار خودش هماکنون فروهر را عاق والدین محضری کرده است. «سایر برادرها و خواهرهای دکتر کجا هستند؟»

داداش، هاش هستن. ممداقا که شابدولعظیمه. اقا مصطفی هم که بازنشستهٔ ژاندارمرییه هس. نازیآباد می شینن. آبجیها هم بیشتر فوت کردهن.»

دهمه فوت کر دون؟،

«بعععله. همه فوت کردهن. فقط یه آبجیمون مثلاً زندهس که تو یک دیوونه خونه سر چهارراه لشکره. اون عصمت خانوم هم که آلمان پیش دختر شه. ممد آقامون سنگتراشی رو منتقل کرد سر کوچهٔ امامزاده عبدالله. هنوز باهاس باشه، مش ممد آقا. این اصغرک ته تغاری بابا خدابیامرز بود، مشد عباس آقا، به قاب عکس پرمرد با کلاه پهلوی نگاه میکند. «خدا همهٔ رفتگان زیر خاک رو بیامرزه. خب، نیامرزیدم نیامرزه.» کرکر میزند. از هُرهُری بودن حاج آقا بدم نمی آید. پشت سر ش به دیوار تابلوی بزرگ زیر توری سفید هم انگار خشمگین است و بیشتر خودش را انداخته است. ضمناً نمی فهمم وقتی میگوید داصغرک» اشتباه لپی است، یا واقعی است و چون «ته تغاری بوده...» شاید هم دو اسم داشته. «یه خورده از سالهای بچگی ش تعریف کنید، حاج آقا.»

«بچگی تخس و ناجوری داشت. خیلیم تلخی و سختی کشیده بود. بچهٔ زمون جنگ بود. اون سالها که روسا و اینگلیسا مملکتو گرفته بودهن، و همهچی قحطی بود. روزگار ننه حرملهای بود. مام خونوادهٔ گندهای بودیم. بابا که مرد، فقط اون دوتا سنگتراشی خاک بر سرو که از قدیم مدیما داشت، از خودش باقی گذوشت و یه خشت خرابه همین بغل مسجد. آرد و نون و قند و شکرم کوپنی بود و انقدر کم بود که تموم بچه ها

«پدر سنگتراش بود؟» «ما جدّاندرجدّ سنگتراشی داشتیم. بعد از تقسیم ارثیه، داش بزرگمون خدابیامرز حاج اکبرآقا، و مش ممدآقا سنگتراشیرو خریدن و بردن شابدوالعظیم دهنهٔ امامزاده عبدالله. کارشونم گرفت. آخه اونوقتا قبرستون باز بود.»

«پدر... همسر دیگهای نداشت که مثلاً دکتر از زن دیگهای باشه؟» «نه بابا... اون وختا مردایی که دستشون به دهنشون میرسید یواشکی صیغه میغهای میگرفتن. اما از بابامون بعیده. اون صاف و ساده و بادین و ایمون بود و ذاکر سیدالشهداء هم بود. شبهای جمعه تو خونهمون سینهزنی داشت ـ همیشه. ماهی دو روز تو خونهمون روضه خوانی داشتیم. دهههای محرم که تمام دهه سینهزنی و قمهزنی و عزاداری بود. خلاصه از اون مراسم و مناسک که اون قدیما بود داشتیم. خوب بود. خدا رحمت کنه.»

دوقتی پدر فوت کرد، دکتر دقیقاً چند سالش بود؟. ددو سالش بود. یه هفته واسه بابا ختم و عزاداری تو خونهی خودمون اسماعيل فعيح

گذوشته بودیم. این بچهرو ..که بچهٔ آخر خانجون بود ..سیاه پوشونده بودن، گذوشته بودن وسط اتاق، روی سرش هی کاه میریختن که یعنی یتیم و خاک بر سر شده. تا شب هفتش که سر قبرش توی ابن بابو به مراسم داشتند، هر شب و هر روز تو خونه شون همین جوری روضه خونی و قرآن خونی و عزاداری بود. کاه رو سر بچهٔ یتیم میریختیم. تو خونه اصغر صداش می کردند و به خواهش خانجون روضه خونم روضهٔ حضرت علی اصغر (ع) می خوند... و همه زارزار گریه می کردن، اشک می ریختن و کاه می ریختن. هنوز دستهٔ عصا را وسط پاهاش قِل قِل می دهد.

اچیزی می فهمید؟ فرمودید دو سالش بود؟،

«انگار یه چیزایی میفهمید. گریه نمیکرد. همهش نیگا میکرد. انگار مات و منگ بود. یادم هست سر خاک، وقتی بابارو توی امامزاده عبدالله چال میکردیم، خانجوناینا بچهرو لب قبر نشونده بودن و همه خاک وکاه میریختن رو سرش. اون موقع هم که همه گریه میکردن، اون گریه نمیکرد...ه

ِ فخری زمان حالا با سینی چای می آید: یک چای توی لیوان برای حاج آقا آنور، دو تا توی استکان با انگارهٔ شیک برای من و خودش اینور.

میگوید: دچیه مرد همهش حرف مردن و قبر و خاک بر سری میزنی. آقای مهندس و خونوادهش و دوستش ناراحتاند.» چای مرا با دست زیر آستینبلند سرو میکند. برمیدارم و تشکر میکنم.

میگویم: «بنده فقط یک سؤال دیگر دارم و زحمت راکم میکنم. آیا شخص خاص و بخصوصی در فامیل هست که دکتر فروهر از دستش ناراحتیِ دیرینه و کهنهای داشته باشه، و حالاکه اختلال حواس ناجوری پیداکرده بخواد خدای ناکرده مثلاًکاری بکنه؟»

از موضوع چاقویی که فروهر از کشوی میزش برداشته و در جیبش گذاشته البته حرفی نمیزنم. یادم می آید شنیده بودم بعضی از برادرهاش آن وقتها توی پاقاپق و گود زنبورک خونه و آنجاها عرقخور و چاقوکش بودند. عرقخوری و چاقوکشی هم میتوانست در ایران ژنتیک باشد ـ مثل جنون و اشتغال ذهنی بچهها با مرگ و خاک بر سری.

حاج آقا به طرف فخریزمان نگاه میکند. میگوید: «نه... ما ـ» فخری زمان حرف او را قطم میکند. «از یکی از داداشهباش، حاج

اکبرآقا دلخوری داشت... سر سهم ارث و انحصار وراثت و از این حرفا.» «ایشون که فوت کرده؟!»

فخری زمان میگوید: دبابا سالهاست... هفت تا کفن پوسونده. اونم پدرسوختهٔ دغل و آبزیرکاهی بود. وقتی دکتر تازه دبیرستانشرو تموم کرده بود و از خونه فرار کرد و میخواست قاچاقی از کشور خارج بشه و خلاصه اون ماجراها پیش اومد، و برگردوندنش تهرون، حاج اکبرآقا سهم ارثیهٔ اورو به مبلغ ناچیزی خرید، سرشم کلاه گذوشت، اما بالاخره تذکرهٔ رسمی و حسابی درست کردن و رفت... بعد از اینکه از امریکا برگشت و میخواست دوباره برگرده، حاج اکبرآقا و اون ممدآقا خیلی اذیتش کردن. قرار بود تعهدنامه ای پر کنن، دلشو خون کردن و بالاخره بطور مسخره ای عسلاًفش کردن ـ تسا بالاخره در تهران موند و کار گیر آورد... و اون ماجراها...»

«كدوم ماجراها؟» به طرف حاج آقا نگاه مىكنم. حاج آقا سرفهاى مىكند. «ما درست نميدونيم... مال سى و پنج شش سال پيشه.» به طرفى كه محترم زمان نئسته چشمغُره مىرود. «اين حاج اكبر آقاى مرحوم اولادى نداره اينجا؟» فخرى زمان مىگويد: «دوتا از پسرهاش فرار كردهن رفتهن آلمان. يكى شون اينجاست. انگار سر چهارراه اسلامبول دلار قاچاق مى فروشه.» «از او آدرسى، تلفنى، چيزى نداريد؟» اسماعيل فعبيح

«این طرفا زندگی نمیکنه؟» حاج آقا میگوید: «نه والله. آخرین خبری که ما از ایشون داریم اینه که توی نارمک و اونجاها با ننهش زندگی میکرد.» من آدرس و شماره تلفن منزل خودمان را به حاج آقا می دهم که اگر خبری یا اثری احیاناً از دکتر فروهر گیر آوردند، محبت کنند یک زنگ به ما بزنند.

امتکان چایم را که مزهٔ هِل و گلاب و آبـلیمو و زنـجبیل و هـمهچیز میدهد الا چای ـ سر میکشم و پس از دو سه دقیقهٔ دیگر گپ زدن بلند میشوم. دکتر فروهر، هرجا بود، در دنیای حاج علی آقای کور و بددهن و فخری زمان دینبلینسب خانقاهبرو نبود. در راه بازگشت به جاده قدیم، توی تاکسی آژانس، سرم از خستگی و گرما و آلودگی بدجوری درد گرفته. روال بعدازظهر های این روزهای من معمولاً یک چرت بود و پانمی شدم بروم ته خیابان ری، پایین تر از ایستگاه قدیمی ماشین دودی شازده عبدالعضیم. ساعت حدود پنج است و هوای دم کرده و داغ و خفهٔ تابستان محلات جنوب و مرکزی تهران هم برای خودم گوری از دلتنگی. در پایان بخش کوتاه خبری ساعت پنج، از رادیوی تاکسی آژانس، گوینده با اعلام وضع هوای تهران، طبق گزارش سازمان هواشناسی کشور، اخبار تابناکی را هم مؤده می دهد: میزان آلودگی هوای سرطانزا ۶۰ برابر نرمال، انیدرید مولفورو ۲۴ برابر نرمال، شدرات کرین مرطانزا ۶۰ برابر نرمال، انیدرید مولفورو ۲۴ برابر نرمال، شدرات کرین دودهای غلیظ ۲۰ تا ۲۰ برابر نرمال است. گوینده به کسانی که دارای اسماعيل فصبح

خارج نشوند... یا از تردد در نقاط مرکزی و جنوب شهر خودداری کنند. نمیگوید اشخاصی که دارای پارانوئیک حاد جامعه ستیز هستند چکار باید بکنند.

راننده ساکت است انداخته توی ترافیک و من سعی میکنم دستمالی جلوی دماغم بگیرم و سرم را با نگاه دیگری به یادداشتهای دیوانهٔ دکتر فروهر (برای یافتن سر نخ) مشغول کنم که این هم حالا دیگر کار حضرت فیل است. دستخط درهمگوریده و متن بیوگرافی منفجرشده، از اولش هم تمرکز فکر حسابی میخواست. راننده، لابلای ترافیک شلوغ و هردم بیل و هردم هویج مرتب روی ترمز میکوبد. گاهی مجبور است از وسط کوچه پس کوچه های پسردست انداز میان بر بزند و بالاخره از نزدیکیهای سرچشمه و پشت مسجد سپهسالار می اندازد بالا و زمانی نزدیک به سه ربع طول میکشد تا به پل چوبی برسیم.

این ارجاسب با برادرش ویشناسب دشمنی دینی داشت، و کینه توزی و مخالفت میکرد جدی. ولی ویشناسب سرانجام آئین زرتشت و اندیشه و پیام او را پذیرفت، و آن را آیین و سیستم فکری نیزاد آریایی هخامنشی ساخت.

یکی از چیزهای خوبی که من از همان بچگی از کیش زرتشت خوشم می آمد، یعنی بدم نمی آمد، این بود که زرتشت با سنن کهنه و مزخرف و خرافاتی مانده از جمشید یا (جم) یا (ییم) مخالفت می کرد. جدی. می گفت، جمشید جم به انسانها و سایر موجودات آفریتش اجازهٔ فکر و اختیار گزیتش آزاد نمی داد. در دربارش، در کنار مغهای جادوگر و رمال، پیشکار و پسکار و خدمتکار و نوکر و کنیز زرخرید داشت – یعنی جمشید جم. جشنهای بزرگ و بیهرده هم می گرفت، سورهای کلان و بیخودی برای مهمانان خارجی می داد و دستور می داد گاوهای بدبخت بیچاره را می ک و کپاب میکردند و خودش میخورد و میداد مهمانانش هم کوفت کنند. زرتشت هیچوقت گوشت حیوانات نمیخورد. من هم بدم میآمد.

یکی دیگر از پدیدهای اهورایی زرتشت که بیشتر از هر چیز ما بچههای آن روزگار را راستی راستی شیفنه میکرد و حال میداد، این بود که میگفت در کیش مزده پستا، همهٔ مردم، همهٔ اقراد هر خانوار و هر دهکده و هر شهر و هر دیار، باید فکر کنند و گزینش آزاد داشته باشند ـ یعنی در تمام کارها و جنبه هسا. در زنساگی همر زرتشتی زمانی فر*ا میرسید - یعنی (پانزده* سالگیاش) که او باید اراده میکرد و کیش خود را برمیگزید: باید بین دراستی، و ددروغ، یکی را برمیگزید .. یعنی یا کیش مزده پست را یا دین منتی و مزخرف مغهای واپس گرای دیوپرست را...فرد باید کُشتی همّت به کمر می بست. جامهٔ مبدرهٔ سفید باک می پوشید و به یا میخاست... وای... باوجود بچگی، وقتی ما این سخنان را در آتشکده میشنیدیم دلمان نحنج میزد. من خودم آرزو میکردم هرچه زودتر پانزده سالم بشیرد و سِندره بپوشم! کُشتی همت بیندم! زرتشت میگفت، این سیستم فکر و ارادهٔ گزینش بربایهٔ اندیشیدن، آنچنان نیاز هستی هر «پُرام» با ملت است که خود اهورا مزدا پروردگار دانا و توانا از آن برکنار نبوده است ـ اهورا خودش نیز اندیشمندانه برگزیده بود که با ددیوه پیر بتیارهٔ اورند و طرفداران بدسگال جادو و مکر، و ستمگران خرابکار مبارزه کند. حتی در پست ترین درجه، گاوهای ایرانزمین هم حق گزینش داشتند، که بین چوپانی که گلهدار نیک است یا چوپانی که گله را نیک نمی باید یکی را برگزینند... این را هم سوگند ياد مىكنم.

گرچه دبرادرهاه و دخواهرهاهی بزرگتر من و سایر بچههای راستهٔ ما عصرها میرفتند بیرون شهر، سنان/ندازی میکردند و بیر و پلنگ و آهـو میکشتند و پوست میکندند، من دوست داشتم به آتشکـده بـروم و به سخنان زرتشت گوش کنم. از همه چیز شگرف.تر این بودک او میگفت

## اسماعيل فعبيح

پشتیبانان دروغ و خبائت و بلاهت و مکر هم حق گزینش و رأی دارند... این را هم سوگند یاد میکنم. هر دو سو میتوانستند بنشینند، افکار و عقاید و بازتابهای درونی خود را ابراز و ادعا کنند. او در نیایشهای خویش، از پروردگار میخواست که پشتیبانان دروغ و خبائت و بلاهت و مکر هم یک جو عقل حسابی پیدا کنند و در افکار خود سیستم و دستکم یکپارچگی داشته باشند... برای همین بود که خیلی از مفهای متعصب قدیمی، با او دشمنی میکردند و آزارش میدادند... اما بسیاری از پروان او در راگ به گسترش پیام او ادامه میدادند ـ و نمیترسیدند... یعنی در اینجا، شاگردان و پروان اشو زرتشت، افکار و پیامهای ناب او را در کتاب یا نامهای به نام گاتها و به زبان ناب اوستایی و خط دین دبیری خوب نوشته و ویراستاری و بیروانش توزیع میکردند.

ایران این روزها دارای چهار پایتخت بود. در شوش و اکبانان (مادها) و تخت جمشید (پارسها) و بلخ که شهر زیبای ویشناسب (پارتها) بود - و آیین زرتشتی دین رسمی ایرانیان. یادم هست در اتاق کلاس ما، روی دیوار روبرویمان، مانند سر در مدرسه یا «فرهنگیختان» و سر در همهٔ ادارات و آتشکدها و ساختمانهای بزرگ، آرم سنگی و نقاشی شده فروفر به رنگهای سفید و فیروزهای بود. من خوشم میآمد، چون هم سنگتراشی و هم نقاشی رنگ و روغن قشنگ و عالی داشت، هم مانیفیست آرم کل سیستم و افکار مهندسی دقیق، نشان میداد که پایه و بن زرتشت، فکر نیک، خرد رسا، مهندسی دقیق، نشان میداد که پایه و بن زرتشت، فکر نیک، خرد رسا، اشاره به خداوند و پارسایی است. دست راست را برافراشته بود بدین نشان که مردم را به راه راست که سرانجامش والایی و رسایی و روشنی است راهنمایی میکند. بالهای گشادهٔ جیماش مهرتبه یا پایک داشت که البنه اشاره به سه پیام بنیادی اندیشهٔ نیک /گفتار نیک /کردار نیک بود. دو بند قبرار فبروهبير

دورکمر، یا کشتی او که دو سرش از دو سو آویزان بود، نمودار دو نیروی درگیر خوبی و بدی، همانا «سپندارمینو» و «انگیزهمینو» در نهاد بشر بود ـ و ما باید درس میخواندیم و بهتر میفهمیدیم که باید کوشید تا «سپنتا» بر «اهسریمن» پسیروز گسردد. حستی دامن جبه هسم سه پایک سسبلیک داشت...جدی.

ما سرودهای او را در کلاسهای مدرسهٔ فرهنگیختان میخواندیم و می توشتیم. من خودم خط دین دبیری ام از همه بهتر بود، و زنگ آموزش خط، سرمشق را روی پوست آهو مثل بقیهٔ بچه ها رج نمی زدم. یعنی با معنای پیام می خواندم و می تویشتم: وای آفرینندهٔ بزرگ و دانا، از راه خرد و بیتش و الهام، راز آفرینش را به من بیاموز تا راستی را به مردم جهان باموزانم. یک نسخهٔ اصل گاثا، که این روزها توی نامکخانهٔ آتشکده بود، و من آن را خیلی دوست داشتم، و هر وقت دلم می خواست می رفتم و آن را می خواندم و لذت می بردم، و دلم می خواست و قتی بزرگ شدم دستکم یک موبد بشوم. وه که آدمی در دوران کودکی چه خوابها و خیالها و آرزوها و سرگرمیهایی دارد...

رانندهٔ آژانس از بهارستان انداخته طرف ظهیرالدوله که سر خیابانِ فرعی تنگیِ یکطرفه، دو ماشین شاخ به شاخ به هم خوردهاند و راه بـند است. رانندهها هم شاخ به شاخاند و منتظر پلیس راهنمایی. آنها بیرون آمدهاند و به هم فحش های خر و گاو و میت سگ می دهند. می خواهم بیایم بیرون و با «اتوبیوگرافی» فَروهَر بزنم توی کله شان، که فکر کنند، و «سپندار مینو» داشته باشد، در عوض به رانندهٔ آژانس پیشنهاد میکنم عقب عقب برگردد توی بهارستان و از صغی علیشاه بیندازد جلوی وزارت ارشاد و بالا، قبول میکند خودم هم باز می اندازم توی خوابها و آرزوهای کودکی فَروهَر...

42

اسماعيل فعيح

اما چندی که گذشت، و من کمی بزرگتر شدم، شنیدم داریوش در جنگ شمال کشته شدد! جدی. یک روز جنازماش را از شمال به راگا آوردند (که من آن روز هم یادم نمی رود) آوردند و از اینجا به تـختجمشید بـردند و شنیدم در جایی به نام تقش رستم به دخمهای در درون کوه به خاک سپردند. بعد شنیدیم این خشایارشاه یا مثلاً ددلیرشاه، به شاهنشاهی رسیده... ولی بزودي فهميديم كه اين شاهنشاه ازكيش زرتشتي خوشش تميآيد، دشمني دارد، و پیروان زرنشت را دمخالفین رژیم شاهنشاهی، اعلام کرده است! شاه خودش را سایهٔ خدا در کشور میدانست و درباریان به دستور او سیروان زرتشت را دشمنسان ملت قبلمداد تسوده و آنها را می دادند قیمه قیمه میکردند. گوشتهایشان را هم جلوی حیوانات می انداختند. یا آنها را به اسارتگاهها و اردرگاههای اعمال شاقه جهت حسل سنگ برای ساختن کاخها در پایتختهای شاه می فرستادند. بعد از هم مانند نیابش داربوش بنا کرد به لشکرکشی و جنگ و تجاوز و به خاک و خون کشیدن کشور همسایه: به یو نان. یعنی خراب کردن و سوزاندن و خون ریختن. در یورش به بونان، خشابار مثلاً میخواست از شکست بدرش در سالها پیش انتقام بگيرد!

و البته در دوران حکومت خشایارشاه، موضوع شکست داریوش در نامکهای کلاس تاریخ فرهنگیختان سانسور می شد. این را هم سوگند یا د می کنم. ولی بچه های بزرگتر کتابها را گیر می آوردند و می خواندند، و برای ما هم تعریف می کردند. یک نکته این جنگ که برای ما بچه های جوان سال بیشتر حال می داد، این بود که وقتی ارتش دریایی – زمینی پارس در بندر ماراتن از لشکر کوچکتر یونان شکست می خورد، این سردار میلیت ادشان، یک سرباز جوان به نام فیدیپیوس را احضار می کند و فرمان می دهد که لخت و برهنه شود و با فریاد شادی پیروزی از ماراتن به آتنا پلود و خبر شکست فرار فروهبر

میاه پارس را به مجلس منای یونان برساند! این فیدیپیوس، یا «مرد ماراتنی» هم ۳۰ میل راه را با رکورد جهانی میدود و خبر را میرساند ولی در همان مجلس هم جابه جا میافتد و ریق رحمت زئوس را سر میکشد! خوب، این یونانی ها همیشه راستی راستی اطوارهای عجیب و لخت و پتی بازیهای مسخرهشان را داشتند. کتابهاشان در ایران ممنوعه بود.

اما خشابارشاه که امسال به یونان یورش دریایی ـ زمینی برده بود، للونیداس سردار یونانی را شکست داده و کشته و تمام اسپارتیهای مادرمرده واکروپولیس ه را هم آتش بزنند و ویران کنند، که این به عقیدهٔ آموزگار زبان خارجی یونانی ما بسیار کار بدی بود. بناهای تاریخی را هرچه هستند، بد یا خوب، باید نگه داشت تا آیندگان ببینند، نه اینکه آتش بزنند. یا کملنگ بردارند خراب کنند... ابلهان تاریخ ایس کمارها را میکنند. خوشبختانه یا بردارند خراب کنند... ابلهان تاریخ ایس کمارها را میکنند. خوشبختانه یا بردارند خراب کنند... ابلهان تاریخ ایس کمارها را میکنند. خوشبختانه یا بردارند خراب کنند... ابلهان تاریخ ایس کمارها را میکنند. خوشبختانه یا بردارند خراب کنند... ابلهان تاریخ ایس کمارها را میکنند. خوشبختانه یا بردارند خراب کنند... ابلهان تاریخ ایس کمارها را میکنند. خوشبختانه یا برداری و مفسر بزرگ برداری را خبرگزاری و تفسیر میکرد. البته خود هرودوت هم ابله بود، یعنی پارس را خبرگزاری و تفسیر میکرد. البته خود هرودوت هم ابله بود، یعنی پرو آیین چندخدایی بود، جدی. در کتابی هم که بعدها در دآنناه روی پروست گلامهٔ خوب آهر انتشار داده بود، هارمیاه را قبربرههایی نامیده بود - که فقط به یک خدای آسمانی اعتقاد دارند! وای که چقدر بی خرد بود. خوب، منتر خبری و سیاسی بود.

راستش من و بچههای همسن من، این سالها گوشهٔ راگای شاهنشاهی الکی خوش بودیم...لباسهای ابریشم می بوشیدیم، بازی میکردیم، مدرسه می رفتیم و به دولت و شاه و ارتش کاری نداشتیم.

من هم که همیشهٔ خدا تنها توی دنیای خیال و رؤیاهای خودم بودم...

بند ۲ ـ نخستين واژگون بختي

بنابراین پیش از اینکه من به دوران سدرهبوشی و دبیرستان برسم، این پندارها از زرتشت در ژرف جان من حک شده بود: که مردم پارس، یا ایرانیان، مردمی هوشیار، اهل کتاب، بیدار و با دفکره و دانش اند ـ یا باید باشتد. نقط شاه گاهی کارهای نابخردانه میکرد. در جهان نیز تنها یک آفربدگار وجود داشت که دانا و توانا و گوهر راستی بود، و پدیدآورندهٔ همه دنیای روحانی و دنیای جسمانی. دولتها میآمدند و میرفتند، سران دولتها و حکومتها میآمدند و میرفتند و وقتی هم بودند مثل یویو، بالا و پایین میرفتند، چهره عوض میکردند، اسم عوض میکردند، یا در پی جنگ و جاه بودند، پیروز میشدند، یا شکست میخوردند و مشغول زد و بند یا این و آن و با دشمنان کهنهٔ خود بودند ـ ولی آیین اهورایی که اشوزرتشت پیامآورش بود، ماندگار و روشن و پایدار بود.

در دنیای خصوصی درونم نیز، در ژرف رؤیاهای کودکی ام، با آنچه در گاثای زرتشت یادم داده بودند، مطمئن شده بودم که موجودیت پروردگار با ودرست اندیشیدن و با ودل آگاهی و با گرینش، در روان آدمی پدیدار میگشت. این اندیشه، آدمیزاد را آسوده و استوار می اخت. او را به مهر می رساند - جایی که هم روشنی بود و هم عشق، و هم بازگشت به فتره ایزدی. نه تنها زندگی نیک بود، بلکه مرگ نیز بامعنا و سودمندی برگزار می شد - برای همین بود که جسم مردگان را در سر دخمه ها برای خوراک پرندگان می گذاشتند. مردم هم هرگز نمی بایست جانوران و پرندگان را بکشند و بخورند - و باید تنها از نعمات خداوندی، یعنی میوه و دانه های گیاهی و آب و شیر و هوم تخمیرنشده زندگانی کنند.

اما یک روز صبیع، اواییل پاییز آن سیال، کیه ما آمادهٔ رفیتن به وفرهنگیختان، بودیم، ناگهان گفتند اسکندر مقدونی از راه ومسویتیماوی فبرار فبروهبير

ایران (بین النهرین!) به خاک ما، به شوش، تجاوز کرده ب و جنگ شروع شده! اون به قول بچه های محل وسگ اسپارتی ۵، پس از تسخیر شوش، پاسارگاد و سپس شهر تخت جمشید را هم گرفته، کاخهاو بناهای باشکوه آن را کسه سقفهای چربی خوش رنگ و خوش نگاری داشتند، به انتقام از کسه سقفهای چربی خوش زده و ویران ساخته بود و داشت از راه اکباتانا یا مدان به طرف راگا می آمد! چکیدهٔ کلام، ناگهان همهٔ زندگی ما و اوضاع شهر و همه چیز کشور به هم ریخت و مدت درازی هم قاراشمیش و هرج و مرج ماند، ما هم بی مدرسه و کار و زندگی ماندیم و علاف شدیم.

یادداشتها را می بندم، و نغس بلندی می کشم. حملهٔ اسکندر مقدونی از راه مسوپتیما به پارس، خودم را یاد حملهٔ «صدام حسین سگ عفلقی» به خوزستان انداخته است که اول پاییز ۱۳۵۹ هجری شمسی از همان مسیر، خودم را در آبادان بیکار و زندگی و علاف کرد. ضمناً من و خانم سومن فروهر از حیث خواندن تراوشات تاریخ روانپریش دکتر جعفر فروهر یکسان هستیم: من هم چیز زیادی نمی فهمم.



اوایسل جسادهٔ قسدیم از رانسندهٔ آژانس خواهش میکنم مرا به تقاطع شهرموردی و پالیزی ببرد پیاده کسند. آنجا مىنزل یک دوست نىزدیک و قدیمی دکتر جعفر فروهر است ـ دکتر خطیبی، که دست بر قضا خانهاش تا آپارتمان خودمان هم فاصلهٔ خیلی زیادی ندارد. میتوانستم سر راه، کلامی و خبری بگیرم، اگر منزل باشد.

دکتر ایرج خطیبی از دوستان دبیرستان و دانشگاه و تقریباً تمام زندگی دکتر فروهر بوده است. او هم بلافاصله پس از انقلاب، از یکی از پستهای مدیر کلی وزارت فرهنگ و آموزش عالی، درحقیقت از سمت معاونت پژوهشی جناب دکتر رهنمای وزیر، پاکسازی شده و بازنشسته بود. گرچه نمیرفت حقوق مستمری بگیرد، و به دلایلی که کسی نمیدانست ممنوعالخروج بود. شاید هم فقط قُبی می آمد، امکانات نداشت.

ایرج خطیبی با فروهر در این سالها ارتباط داشت، ولی نه اینکه زیاد به دیدنش برود. در آشنایی با دکتر خطیبی که (دکتر تاریخ و علوم سیاسی از آکسفورد) و تاقچه بالابود، فقط باید می رفتید او را در خانهاش می دیدید ـ از خانه بهندرت بیرون می دفت. خودم در این سالها دو سه بار با فروهر به ديدنش رفته بودم، آشنا بوديم، چون مثل خو، م تنها بـود. در طبقهٔ اول خانهٔ بزرگ و دراندشتی که از قدیم مال پدر و مادرش بود زندگی میکرد. يول خوبي هم توي دست و بالش بود ـ گرچه معلوم نبود از کجا. تـوي الکل (ودکا و آبلیمو) و دود سیگار (فقط مالبرو) زندگی میکرد و توی نوارهای موسیقی ایرانی و خارجی قدیمی و توی رادینو اسرائیل و بیبیسی و توی کتابهایی که از خارج برایش می فرستادند. از بعد از انقلاب تاحالا تلويزيونش را روشن نكرده بود. به راديو جمهوري اسلامي هم معاذًالله گوش نميکرد حتى در روزهاي اجنگ شهرها»... روزنامهٔ ايراني هم نمي خواند. اگرچه به دلايلي دفترچه بسيج گرفته بود، اما كوپنها را میگرفت و باره میکرد، میریخت توی جو. به مسجد یا به ختم احدالناسی پا نمیگذاشت ـ حتی به مراسم ختم مادر خودش هم سال گذشته نرفته بود. بعد از فوت مادرش در آلمان، وقتی دایی اش در تهران بخاطر این درگذشت، در مسجد شیک و مدرن سجاد در میدان هفت تیر مراسم ختم برگزار کردند، خطیبی نرفته بود. خودش عصر روز بعد، با دعوت تلفنی از عدهای خاص، مجلس دیادبودی از مادرش، در سالن پذیرایی شیک خانهٔ خودش ترتیب داده بود. کسانی که در این «ختم» حضور داشتند، فقط زنهای سربرهنه بودند و مردهای کراواتی ـ و بلافاصله پس از قهوه، شيريني ويسكي سرو شده بود. من ميدانم، چون خودم با دکتر فروهر و خانمش آنجا بودیم. بعدها، بعد از اینکه فروهر دچار آن اختلال حواس شد و من خودم دو سه بار در آسایشگاه به ديدنش رفتم. يک بار دکتر خطيبي را هم آنجا ديدم... امروز او مي توانست اخباری داشته باشد.

راننده مرا مر پالیزی پیاده میکند. از او تشکر میکنم و حسابش را

اسماعيل فعبيح

می پردازم. نزدیکیهای غروب است که جلوی خانهٔ دوطبقهٔ دکتر خطیبی می رسم. در آهنی و ماشین و دارد و حیاط بسیار بزرگ. زنگ می زنم ـ با این روزنهٔ امید واهی که دکتر جعفر فروهر اینجا باشد، و غائلهٔ فرار و بیوگرافی ختم شود... پس از چند لحظه از طریق اف اف صدایی می آید. وکیه؟» وقتی خودم را معرفی می کنم و محض اطمینان عبارت «از دوستان جناب دکتر فروهر» را هم اضافه می کنم، سیستم اف اف ویزی می کند و در پا زور باز می شود.

دکتر، با قد و بالای بلند لاغر، جلوی در ساختمان، در انتهای حیاط، بالای دو سه پلهٔ طبقهٔ پایین ایستاده. امروز بطور عجیبی شیک است: شلوار شیک، پیراهن آهارزده، و کراوات شیک. موهایش که هنوز مجعد و پرپشت است، تمیز و خوب شانه شده و از بوری به سفیدی می خورد، اما برق میزند. همین طور هم سبیل پرپشت و تابدارش. وقتی مرا می بیند، می آید پایین دست می دهد. بسیار خوش آمد می گوید: «آقای آریان... فرشتهٔ رحمت. بفرمایید... تنها بودم.»

دبغرماييد فرشته زحمت.

«سرافراز فرمودید، بیا بالا» با پشت انگشت مبابه سر سبیلهای تمیزش را بالا میزند.

از پشت سرش از توی اتاق صدای موسیقی نوار قدیمی گروه خوانندهٔ زن ارویسایی "ABBA" می آید کمه تیرانیهٔ "I Believe in Angels" را می خوانند. دوزاری می افتد که چرا کلمهٔ «فرشته» را در تعارفات خوشامد به کار برده است. لابد توی اتاق داشته باهاشان می خوانده. سرش هم البته کمی گرم است، یکی دوتایی زده. «از دکتر فروهر خبری دارید؟.» سرش را تکان می دهد. «نه... طوری شده؟» می گویم: «مسئله ای پیش آمده بود، گفتم تماس بگیرم، عرض سلامی

۵١

بکنم و مشورتی....

»بغرمایید تو...» دستم را با اینکه فشر ده است رها نمیکند و مرا ظریفانه به داخل عمارت میبرد. ساختمان باوجود اینکه دارای هال و پذیرایی بزرگ و مبلمان خارجی قدیمی شیک و اتاقهای متعدد است، اما دکتر خطیبی فقط از یک اتاق و از آشپزخانه و دستشویی طبقهٔ پایین استفاده میکند. روی مبلمان خارجی پارچه کشیده شده. تابلوهای دیوارها همه از نقاشان خارجی و کلامیک است. چند تابلوی نقاشی نفیس از نقاشان مدرن ایرانی قبل از انقلاب هم هست.

دیگه چه مسئلهای؟ امروز که تمام مسائل دنیا خیر مسر بنده حل شده.» خندهای غش غش ول میکند.

درست نمی فهمم مقصودش چیست. میگویم «برای دکتر جعفر فروهر و خانمش، نه.»

•طوری شده؟، نگاهم میکند. احتمالاً حدس میزند دکتر مرده یا زنش بالاخره ولش کرده. «توی آمایشگاه که آروم بهنظر میرمید.» به اتاق کذایی می آییم که یک میز پذیرایی مستطیل با چند مبل راحت، چند گلدان توکا و فیتوس و برگ انجیری و غیره دارد، و کوهی از کتاب روی قفسههای کتابخانه، و یک رادیو ضبط.

کتم را میگذارم روی پشتی یکی از مبلها و مینشینم. میگویم: «دکتر فروهر ظاهراً از آسایشگاه فرار کرده. خانمش سخت ناراحته و خواهر بیچارهٔ ما را هم که از قدیم با هم دوست و همشاگردی بودهاند به قول خودش پر از دغدغهٔ خاطر کرده...۳

با چشمان متحیر نگاهم میکند، بعد با پشت انگشت شصت باز سر سبیلها را نوازش میکند. میگوید: «چیزی نیست. اون همیشه از جاهای کثیف فرار میکرد... همیشهم برمیگرده. یک درینک که میزنی جناب جلال خان آریان.» اسماعيل فصيح

ایه چیز خنک بد نیست. ولی فقط میخواستم چند دقیقهای صحبت کنیم و من فوری برگردم منزل. شما انگار جایی میرفتید؟ خیلی زیادتر از همیشه شیک و حاضر یراق و درخشانید.»

دنه، جایی نمی رفتم. بذار یه درینک بیارم. فقط خوشحالم... به قول هدایت حالا نخوریم کی خوریم.» باز غش غش میزند، که حالا مطمئن می شوم چهار پنج تایی بعداز ظهر تاحالا زده، یا احتمالاً از صبح. می خواهم بنشیند، اما او اصرار دارد پذیرایی کند، ولکن هم نیست.

وقتی میزبانم دنبال «درینک» به آشپزخانه می رود، من سیگاری روشن می کنم و بعد از تلفن کنار میل استفاده می کنم و یک زنگ به خانه می زنم. فرنگیس تقریباً درجا گوشی را برمی دارد. اما نه، از دکتر خبری نشده. خانمش هم دو بار با خانهٔ خودش تماس گرفته. با دیگران هم تماس گرفته اند، ولی هیچکس تاحالا خبری ندارد. دلش هم بیشتر شور می زند. من تیجهٔ مفر تقریباً بی حاصلم به خانهٔ حاج آقا و زنش فخری زمان خانم دینبلی نسب را مختصراً می گویم. به او اطلاع می دهم که فعلاً کجا و نزدیکیهای منزل هستم، و فوقش یک ساعت دیگر به خانه بر می گردم.

دکتر خطیبی با سینی و دو لیوان و ظرف میوه حاوی مقداری خیار و سیب می آید. یک بطری عرقیات هم کنـار سینی است. میگوید: «یک فیلمی بود، "دیوانه از قفس پرید؟"... پس امروز پرید....»

دظاهراً دیروز قبل از ظهر پریده. شما رفیق گرمابه و گلستان سالهای خوبی اش بودید. گفتم شاید تماسی گرفته باشد. نظر شما چیه؟»

مینشیند، پا روی پا میاندازد، میگوید: «والله من تعجب میکنم.» چوب میگار بسیار شیکی درمی آورد و خیلی آرام آرام و سنتی سیگار مارلبرویی سرش میگذارد و چاق میکند. میگوید: «یعنی من تعجب میکنم اینهمه دوام آورد...ده ساله از وقتی پاکسازی شد وکاری نداشت و کتابهاش هم دیگه تجدیدچاپ نمی شدند، می خواست قفس را بشکنه. فبرار فبروهسر

نه، با من تماس نگرفته. خودم هم آخرین دفعه که دیدمش یک ماه پیش بود. تو همون «آسایشگاه» یا «ناآرامگاه»، منگ.» سرش را تکان میدهد و مشغول پذیرایی و نوشیدن میشود.

دکمی از حال و زندگیش تعریف کنید، جناب خطیبی. من خودم ازطریق خواهرم و همسرش او را چند بار دیده بودم. اما شنیدم شما از دبیرستان با او بودی... چه کتابهایی داشت؟»

دهشت کتاب در زمینه های تاریخ و جامعه شناسی را در عرض ۱۲ سال تدریس در دانشگاه تهران نوشت. یکی دیدگاه فردوسی: روایتی ازتاریخ ایران باستان، در دو جلد که تقریباً تفسیری استادانه و آکادمیک از شاهنامه است. بعد مقدمهای بر فکر و اندیشهٔ آدمی: از زرتشت تا راسل در سه جلد. و تمدن شرق - تمدن فرب در سه جلد. این آخری جایزهٔ سلطنتی برد، با تمثال و تقدیرنامه دفتر شاهنشاه آریامهر. من همه را دارم. آنجا. هرکدوم رو میخوای ببر... شما مطمئنی... ولی بیار!ه باز غش غش می زند. دمنوعه.ه

«ممنوع که نه به اون صورت. برای تجدید چاپ ازش خواسته بودند فقط تمثال شاه و مقدمه را حذف کنه. حاضر نشد. بنابراین... «.No

درینک خودش را برمیدارد، با گوشهٔ چشم و حرکت مىر اشارە مىکند، و لبى تىر مىکند. مىن ھىم ليوان جىلويم را بىرمىدارم، كىمى مىنوشم، يخ و شربت آبليمومىت، و غيرە.

«شما فکر میکنی کجا رفته؟ با چه کسی میتونه تماس گرفته باشه؟» به دو نوک سبیل بور و کلفتش دست میکشد، پکی به سیگارش میزند. میگوید: «با اون اشتغال ذهنی که اخیراً با زرتشت پیداکرده بود ـ بعید نیست فرار کرده باشه هندوستان ـ و به جامعهٔ پیارسیهای هند در گجرات پیوسته باشه...» باز غش غش میزند. ۵۴ اسماعیل فصبح

معی میکنم به واقعیات خام برش گردانم. «میخواسته درواقع خودشو به ترمینال جنوب برسونه. آژانس گرفته، اول رفته خونهٔ بابایی تو اقدسیه، بعد رفته طرف ترمینال، اما توی راه، نزدیک میدون شوش، پیاده شده، آژانس رو مرخص کرده، و احتمالاً توی کوچه پسکوچه های زمان کودکیش گوگیجه خورده، غیب شده... با شما دبیرستان کالجرو تمام

«سال آخـر دبیرستان آمـدکالج. قبلاً مـیرفت «مروی» ـ مقـابل شمسالعماره توی ناصرخسرو.»

هاز سالهای بچگیئی برای شما تعریف میکرد؟ شنیدهم بچهٔ چهاردهم یه خانوادهٔ جنوب شهر تهرونی بوده...۹

قلپ دیگری مینوشد، بعد لیوان را میگذارد و خیاری برمی دارد و با چاقو مشغول می شود. «دبستانش رو اینطور که تعریف می کرد همون ته خیابون ری \_پایین تر از ایستگاه ماشین دودی شابد والعظیم بود. ظاهراً دوران سختیم داشته. بخصوص با آثار جنگ دوم و ریختن روسها تو تهرون و قحطی و نون کوپنی و شیوع تیفوس، در اونجاهای شهر. اون موقع من با پدرم سویس بودم. برادرها و یکی دوتا خواهرهای بزرگترش ازدواج کرده بودند \_ اما هنوز همه توی همون خونهٔ شلوغ پلوغ به سر می بردند. دعوا و کتککاری و چاقوکشی زیاد بوده \_ این جور که یادم

یجطوری از ته خیابان ری خودشرو به کالج میرسوند؟

هبا دوچرخه. سال پنجم سیستم دبیرستان اونموقعها که دیپلم طبیعی گرفت شاگرد اول «مروی» بود. کالج قبولش کردند. آمد چون شنیده بود اونجا بهترین دبیرستان تهرونه. بود. میدونی، «کالج» رو درحقیقت امریکاییها، اون رابرت جردن امریکایی تأسیس کو ده بود ـ به سبک جونیور کالجهای امریکا. بهترین بود. اونم بهترینرو می خواست. مسلماً بیرون و بالاتر از محصولات کوچهٔ نمیدونم حاج شیخ چیچی ته خیابون ری.۵ خیار را که قاچقاچ کرده توی پیشدستی جلوی من میگذارد. دحاج شیخ رجبعلی... حالام شده کوچهٔ "امام موسی صدر"، برای اطلاع جنابعالی... بنده از اونجا میام.۵

نشنیده میگیرد، یا سرش گرم است و درست نمی شنود. لیوانش را برمی دارد. میگوید: «وقتی دیپلمش را گرفت سال آخر مصدق بود. صد تومن از مشمولین میگرفتند، معافی می دادند. چون مصدق وزارت جنگ و ارتش شاهنشاهی رو تبدیل کرده بود به «وزارت دفاع ملی» ـ خودش هم وزیر دفاع بود ـ و میگفت ارتش بزرگ لازم نیست. میگفت ما ابرقدرت نیستیم، ارتش کبیر و پر طمطراق هم لازم نداریم. جعفر دو چرخه اش را فروخت. معافیش رو گرفت و بعد به اشکالاتی از لحاظ تهیه گذرنامه و ضمانت نامه بر خورد و ناراحتی هایی کشید. من هم معافی گرفته بودم و قرار بود برم انگلیس.»

دچه جور اشکالات و ناراحتی هایی؟:

آه بلندی میکشد. دشنیدم یک دفعه از خونه و خانوادهش فرار کرده. بیگذرنامه میخواسته از ایران فرار کنه، ولی از جزئیاتش خبر ندارم. اون موقع من ایران نبودم. فقط میدونم که دو سال علاف بود. با من در انگلیس مکاتبه داشت. براش پذیرش جور کردیم. خودش هم بالاخره گذرنامه رسمی و حسابی جور کرد و آمد. زمان شاه هم که میدونی، روابط ایران و انگلیس مامانی بود ـ یعنی ملکه الیزابت و محمدرضاشاه پهلوی با هم نازی نازی بودند ـ و ویزا نمی خواست.»

دصاف اومد آکسفورد؟ فکر میکردم اونها خیلی مـخت دانشـجو میپذیرند.»

دنه. اول آمد لندن. یک سال اونجا بود. میدیدمش. بعد هم اصلاً ترانسفر کرد رفت دانشگاه کالیفرنیا، برکلی. اونجا بود که شروع کرد بـه

واقعاً درخشیدن و جزو دانشجویان «تاپ» بودن. بهترین هزینهٔ تحصیلی ها یا Scholarship دانشگاه را برای درجهٔ دکتراش به او دادند.»

میخواهم بگویم برای بچهٔ خاکبرسری که سر قبر مشدعیاس آقا توی امامزاده ابنباویه کاه سرش میریختند راه درازی است، میپرسم: دکتر ماجرای عشقی یا ماجرای تکاندهندهای هم داشت؟»

دچرا... با یک دختر اسکاتلندی خیلی تمیز آشنا شد، بعد عاشقش شد. شدید.»

**دبه کجا انجامید؟}** 

«از این ماجراش خبر درستی ندارم. وقتی دوباره در دانشگاه تهران همدیگر را دیدیم، تنها بود. دربارهٔ عشقش هم پرسیدم، هیچی نگفت. موضوع را عوض میکرد. ظاهراً به تراژدی دردناکی کشیده بود. از دست من چه کاری برمیاد، بفرمایید.»

دفقط اطلاعات و سرنخ... و عقیدهٔ شخصی شما.» کمی از لیوانم مینوشم.

باز سبیلش را لمس میکند، با چوب سیگار وسط انگشتهاش. «به مقیدهٔ من جعفر فروهر به آخر خطش رسیده. بعد از پاکسازی و بقیهٔ تصمیمها ـ و سالهای جنگ و بخصوص مفقودالائر شدن پسرش و جنگ شهرها و بمبارون نزدیک خونهش ـ خیلی اذیت شد. یک روز هم که ـ نمی دونم خبر دارید یا نه ـ یه روز هم توی خیابون ماشین بهش میزنه. ضربهٔ مغزی شدیدی می بینه.»

«بله، شنيدم.»

دداشته از خیابون فرعی شون که یکطرفهست پیاده می اومنده پایین. طبیعتاً فقط به طرفی که ماشینها می آمدند نگاه می کرده. یه تاکسی بار عقب عقب میاد و می زنه بهش.یک پاش می شکنه. سرش هم می خوره به لبهٔ جو. بعد از اون دیگه خودش نبود. دو سه دفعهٔ آخر که من دیندمش بمرور بدتر و بدتر می شد. دو ماه اخیر به نظر من اوج انفجار فکریش بوده...»

«مسیدونستید گفته داشته «بیوگرافی واقعی»شرو مینوشته؟» یادداشتها را نشان نمیدهم.

نگاه نگاهم میکند و لیوانش را سر میکشد. «نه، خبر نداشتم. باید خوندنی باشه.»

تهماندهٔ لیوانم را سر میکشم و شروع به خداحافظی میکنم. او آدرس و تلفن یکی از دوستان و همشاگر دیهای قدیم دکتر فروهر را به من می دهد - آقای ایرج شغق که در خیابان فروردین کتابفروشی داشت و ناشر قدیمی هر هشت کتاب فروهر هم بود. من هم تلفنم را به دکتر خطیبی می دهم تا اگر خبری شنید ما را در جریان بگذارد. موضوع برداشتن و در جیب داشتن چاقو را هم به او میگویم. به شوخی سفارش میکنم که اگر آمد زنگ زد و اسمش را توی اف اف گفت، قبل از اینکه در را باز کند، آمادهٔ فرانکشتاین یا اصغر قاتل هجنوب تهرون و باشد. می خواهد تشریف داشته باشم، شام چیزی درست میکند، شاید فروهر می خواهد تشریف داشته باشم، شام چیزی درست میکند، شاید فروهر هم سر و کلهاش پیدا شود - با چاقو یا بی چاقو... میگوید فروهر گاهی خیلی دیر وقتهای شب، یا هروقت خیلی دلش میگرفت، می آمد. من از دکتر خطیبی خیلی تشکر میکنم و بلند می شوم.

«میدونید جناب خطیبی، شب آخر با دکترش دعوا کرده و سرش هوار کشیده که اسم من «فروهر» نیست، مردیکه!... فَروهَره! و گفته هی مثل یویو نرید و بیایید و به من دروغ بگید.»

غش غش دیگری ول میکند و میگار تازهای سر جوبمیگار میزند: دو کلمهٔ "دروغ" و "یویو"رو که من خودمم زیاد این اواخر از دهنش میشنیدم ـکه ناخودآگاه تکرار میکرد ـ "دروغ" که در کتابهاش اسماعيل فصبح

هست، مظهر "دیو" یعنی پلیدی و تاریکی یه درمقابل راستی یا "آشاست" که مظهر خوب اندیشیدن و روشنی یه. جعفر چندتا تز و مقاله در این باره داشت. یک شش ماهی آمد آکسفورد، با پروفسور آر.سی.زینر کار میکرد، لابد شنیدید، زرتشت شناس بزرگ انگلیس. "یویو" رو نمی دونم مقصودش چیه...ولی می تونم حدس بزنم. یاز غش غش می زند که لابد مظهر ودکا و آبلیموی زیاد است. می پرسم: احدس می زنید مقصودش

ددقیقاً نمی دونم. ممکنه سمبل بیرون ریختن ناخود آگاهی از پستی و بلندیها و مقوطهای زندگی خودش باشه. یا ممکنه سمبل افشای ناخود آگاه تاریخ تابناک کشورش باشه. به زندگی پنجاه شصت سالهٔ خودش که نگاه کنیم، پستی و بلندیهای کمرشکنی داشته. از ته خیابان حاج شیخ رجبعلی رفته برکلی، و بعد استاد دانشگاه، و بعد از مؤلفین ناب رشتهٔ خودش در زمان خودش شده، بعد افتاده و کارش به جنون کشیده. عرض کنم: دو خاندان سلطنت یک دودمان شاهنشاهی تاریخ: رضاشاه و محمدرضاشاه پهلوی را دیدیم که رفتند بالا و بعد سقوط کردند و در خارج از کشور مردند و مومیایی شدند. دو سه تا انقلاب هم داشتیم: یکی انقلاب مشروطیت، یکی انقلاب ملّیگرایی مصدق، یکی هم انقلاب اسلامی. جنگ و خونریزیها و آدمکشیهای تحمیلی از خارج به کنار.»

دخداحافظ جناب خطیبی، بندهم باید یویووار برگردم خونه. اگر خبری شد ما را باخبر میفرمایید؟»

غش غش دیگری میزند. «چشم، البته. شما هم همینطور.» هنوز بوی توتون و بوی الکل توی صورت میزند با پشت انگشت سبابه سر سبیلها را مالش میدهد.



اوایل غروب، گرمی و هُرم خفتهٔ هوا رو به فروکشیدن است که به آپارتمان برمیگردم. فرنگیس تنها و بغمهزده نشسته، حتی تلویزیون را هم بسته. حال و احوالمان را می پرسم، میگوید خانم فروهر نیم ساعتی است که برگشته خانه شان، چون کلفتشان تلفن کرده یکی دو تا از دوستان دکتر برای احوالپرسی آمدهاند. از خانه هم تلفن کرده. هنوز دوستانش پهلوش هستند، نمی ترسد. ولی هیچ خبری از هیچ جا نشده. من هم گزارش نیمچه مفصل تری از دیدارهای تابناک خودم با حاج علی آقا و محترم زمان دینبلی نسب، و با دکتر خطیبی از دوستان قدیمی فروهر را به اطلاعش می رسانم حکه تقریباً بی تتیجه است، و بدون هیچ سرنخ برای راهنمایی یا چیزی برای قدم بعدی.

وقتی من لباس خانه پوشیدهم، نوشیدنی خنکی درست کردهم و نشستهم، فرنگیس میگوید: «من به سوسن نیمچه قولی دادهم اگه تـنها موند شب برم پهلوش، طغلک خیلی ناراحته و بیخودی میترسه.»

هشاید هم بیخودی نیست.» «چرا؟»

«نسمی دونم. از حرف اش... گاهی آدم احساس میکنه که یه جور ناسازگاری... یه جور نفرت محفی نسبت به فروهر دیوونه داره. یا نسبت به جعفر فروهر بطور کلی داره. «جعفر!»... گرچه امروز به نظر میومد بیشتر تر مخورده و گیجه، تا تُخس و عصبانی.» می خواهم تمریفهای بیشتری از گذشته های او و دکتر فروهر بکنم و بگویم شاید زنش در خطر باشد، می گذارم بماند.

«نه بابا طفلک... چه بدبختی و مصیبتی.» چشــمکی مــیزنم. «مـعمولاً وقـتی "شـوهره" غیبش میزنه "زنـه" خوشحال میشه. اما او خوشحال نبود، زَهرٍ «ترک بود.»

هجلال! تو چقدر خوش خیالی... ضمناً واژهٔ "نفرت مخفی" هم به سوسن نمیاد. اون زن خوبیه. توی دنیای خودشه. خوب تهرونییه ـ توی دنیای خیاطی، گل و گلدون و کتاب رمان و غیره.»

دعزیزم... سرکار علیه سی سال توی جزیرهٔ نیمچه انگلیسی آبادان زندگی کردی، تهرونیهای اصیل قدیم \_قدیمهای قاجار و زیر بازارچهٔ درخونگاهرو یادت رفته. اونها آپارسیان اهل کتاب" اهورا مزدا نیستند. اهل خون و عرق و چاقو و کباب کوبیده و پازاند. بیشتر شون دلکوری و نفرت و قهر و دورویی توی رگ و پی شونه. بیا یه خورده دربارهٔ ارتباط و گذشته شون حرف بزنیم. اگه قراره من کمک کنم، بهتره بعضی چیزارو بدونم \_اگه کینه و راز و رمزی بینشون بوده و هست.»

«سوسن نه. اون خانومه. از فامیل خوب، اعیان اشرافی... اما بدبخت تمام فامیلاش رفتهن خارج. دخترش هم که انگلیسه. پسرش هم طفلک که مفقودالاثره... امروز فقط گیج بود....

دبددهنیها و نیشهایی که گاهبه گاه به "جعفر" یا به "اون" میزد چی؟...

چه جلوی روش، چه پشت سرش. امروز، اینجا، دستکم سیبار گفت دیوونه، ابله، منگ، خر، کثافت، این مرد، اون. یک روز هم که ـباید یادت باشه ـاین آخرسریها توی آسایشگاه توی اتاق فروهر بودیم، یادم نیست فروهر چی گفت، که یکهو خانم جلوی ما بلند شد کیف و سیگارش را برداشت و یه "گمشو، دیگه حوصله شو ندارم" گفت و رفت بیرون توی راهرو.»

فرنگیس آهی میکشد. دخوب، آره... مث همهٔ زنها و شوهرهای تهرون و تمام دنیا، اونها هم فراز و نشیبهاشونرو داشتند.»

دهیچوقت دعواهای مهم و صحبت از جدایمی و طلاق بینشون بوده۴....

آه دیگری میکشد. «آره. شنیدهم متأسفانه بوده. مالها پیش تصمیم گرفته شده بود ـ به مجرد اینکه بچهها به سر و مامون رسیدهن، سومن طلاقشو بگیره. بعد هم که جنگ شد و بیکاری و بدبختیهای دیگه واسهٔ دکستر پیش اومـد... آره، مسومن طـلاق مـی خواست. اما خودشم نمی دونست. درحقیقت گاهی وقتها که از کوره درمی رفت ـ اوه... حالا باشه. همه بدبختیهاشون و دارند.»

چشمچرانیها و طرز حرف زدنهای خانم فروهر با مردهای دیگر را یادم هست... بخصوص توالتهای غلیظ وقتی مهمان مرد خانهشون میآمد. گفتم: «بازتاب خشونت اون روز توی کریدور آسایشگاهرو یادم میاد... آیا فروهرم با او خشونت میکرده؟»

داوه، تعریفهایی که میکرد... میگفت یه روز که فروهر عصبانی بوده، و سر یه چیز بیخودی، فنجان چائیش را پرت کرده به دیوار خرد کرده.۶ «موضوع پاره کردن عکسهای فروهر چی؟ یه روز گفتی وقتی خیلی لجش میگرفت عکسهاشو پاره میکرد، و هیچوقت عکسی از او پهلوی خودش نگه نمیداشت. البته بجز امروز که انگار میخواسته بده پلیس. اسماعيل فصيح

این ناآگاهانه سمبل نفرت و طرد یا خواست عدم وجود او را نشون نمیده؟... فرار ممکنه بازتاب یا نقطهٔ اوج این نفرت مخفی باشه ـ و خطرناک.»

واه، جلال... شما داری خیلی پلیسی \_روانی ش میکنی. فروهر کسی نیست که به مورچه آسیب برسونه، خودتم گفتی.»

ه فروهر داریم تا فروهر. و دیوونگی داریم تا دیوونگی. این اواخر فروهر احساس میکرد ـ یعنی فکر میکنم واقعاً احساس میکرد ـ که زنش بزور او را توی آسایشگاه نگه داشته. فروهرم تا این اواخر لابد بخاطر راحتی زنش راضی شده بود در آسایشگاه بمونه.» نمیگویم دکتر امامی یک روز به من گفته بود خانم فروهر اصرار داشت فروهر را به هر قیمت و خرج و اتاق انفرادی که شده آنجا نگه دارند.

هجلال، تورو خدا وارد این حرفها نشیم. اون یک مرد بیچارهٔ ناراحته. اونم یه زن بیچاره و مضطربه. بیا ببینیم چکار میشه براشون کىرد... مـنم خودم دلم به شور افتاده.:

«باشه، چشم.» بلند می شوم خواهرم را می بوسم. «متشکرم عزیزم.» «شام مام چیزی داریم یا بریم بیرون ولخرجی؟» «وا... شام هست. بشین یه خرده خستگی درکن. الان میارم.» پس از شام، احساس اندک راحتی دارم، جلوی تلویزیون نشستهام، و سر خط اخبار دارد به سمع و بصر گرامیام می رسد که تلفن زنگ می زند.

فرنگیس جواب میدهد، خانم فروهر است، اخبار را رله میکنند. از دکتر خبری نشده. و فقط یک خانم دکتر حسنی نامی پهلوی سوسن خانم است که ظاهراً خانم فروهر او را ترسانده و فرنگیس پیشنهاد میکند که او هم شب پیش آنها برود، دور هم باشند. لابد با این قطعنامهٔ مخفی که اگر فروهر با چاقو آمد هر سه خانم و کلفتشان فاطی با هم جیغ تدافعی بکشند. وقتی حرف توی تلفن به درازاکشیده می شود، پیشنهاد میکنم خام فروهر از فردا بیاید پیش ما پناهنده شود. فرنگیس بدش نمی آید. «گفت خانم دکتر حسنی زیاد نمیتونه پیش - وسن بمونه.» «کلفت که دارند \_خونهرو نگهداری میکنه. خانم فروهر از فردا میتونه بیاد اینجا.»

فرنگیس با خوشحالی میخندد، یک "باشه، عالییه" میگوید و پس از مدت دیگری صحبت و توافقها گوشی را میگذارد. بعد میز را تندتند جمع میکند تا راهی شود. تصمیم دارد با آژانس برود. «من خودم شمارو میر سونم. می خوام مطمئن باشم.» «بهتره شما خونه پای تلفن باشی. گفتی ممکنه زنگ بزنن.» «آنقدر راهی نیست، زود برمیگردم.» «پس من برم لباس بپوشم.» بعد با لبخند میگوید: «شما شیطونی نکن و مواظب ظهور فروهر باش.» «دار.. نه بابا، فکر نکنم. شما خیلی خوش خیالی! اگه بود سوسن به من

میگفت.ه

دتجربه به من ثابت کرده در این جور موارد ـ یعنی وقتی یک مرد خوب و حساس ناراحته، ریشهش معمولاً پای یک زنه. فرانسویهام میگن: cherchez la femme دنبال زن بگرد.ه هفک نکنه اون طفلک، مداه دنبال کتاب و گشت ه

دفکر نکنم. اون طفلک مدام دنبال کتاب میگشت.» «باشه.»

بنابراین ساعت حدود هشت و چهل است که بعد از تلفنی بـه خـانم فروهر، من خواهرم را به خانهٔ ویلایی و شیک دوسـتش، بـالای خیـابان وصال شیرازی، می آورم. وقتی میرسیم، من کمک میکنم پیـاده شـود. می آیم زنگ میزنم. یکی با افاف در حیاط را برایمان باز میکند، داخل

۶۳

مىشويم.

ماختمان ویلایی دوطبقه و شیک است، و به مبک اسپانیایی، که در سالهای آریامهر ساخته شده و طبقهٔ اول ساختمان، خوشبختانه، دو سه پله بیشتر از صطح باغ حیاط بالا نمی رود. من فرنگیس را با همان پاهای سیاتیک زده کمک میکنم و ما وارد اتاق نشیمن خانم فروهر می شویم. اتاق پذیرایی بزرگ و به شکل "لا" است، با زینت و دکوراسیون خیلی نفیس و ظریفانه، با مبلمان انگار لویی چهاردهم، شاید هم پانزدهم. من قبلاً دو سه بار در ایام عید نوروز جمشیدی و دید و بازدیدها، با خواهرم به اینجا آمدهام، اما امشب نمی نشینم، چون عکس بزرگ و تمامقد و قاب شده و شیک و پیک و فراک پوشیدهٔ دکتر فروهر، با شنل شرفیابی درباری، در اوج سالهای آریامهری به دیوار، با وضع فعلی اش، اوج تناقض حطرناک، و چاقویی توی جیب، در تهران ده میلیون نفری جمهوری خطرناک، و چاقویی توی جیب، در تهران ده میلیون نفری جمهوری اسلامی گم شده است. عکس دیگری هم در قاب خاتم بسیار نفیس سر تاقچه هست، از مراسم اعطای جایزهٔ سلطنتی کتاب به «پروفسور فروهر»

من مختصری از ملاقاتهای آن روز بعدازظهرم را برای سوسن خانم فروهر بازگو میکنم. امشب کوچکترین شباهتی به خانمی با دلشوره برای شوهر روانپریش گمشده ندارد. توی خانهٔ خودش است و خنده و وراجی را ول داده است. موهای قهوهای و پرپشتش را هم مش زده و پف داده است. توالت خوبی هم دارد، با ماتیک و روژ و همه چیز. دامن سیاه پوشیده، با یک بلوز زرشکی چسب تن، که بخاطر چاقی، قسمتی از بالای شکمش زیر زیرپیراهنی، از وسط دو دکمهٔ میانی بلوز پیداست. کلفت پیر و لکنتو و موسفیدی هم هست، با روسری پیچازی، که لنگان لنگان برای ما چای می آورد، سلام میکند. شکل و قیافهاش گرد کرمانشاهی است، پُرچىروك و تـغذيه نشـده، و دنـدانهـا احتمـالاً از فـرط سيگـار يـا قليـان زردچوبه. بدم نمي آيد از او هم چند سؤالي بكنم، ولي ميگذارم باشد.

وقتی با خانم سوسن فروهر خداحافظی میکنم، تا دم در با من می آید، ولکن نیست. با لحن عجیب که کمی غمناک است، کمی عصبانی، احتمالاً کمی هم از تمه دل است می گوید: «آقای آریان، یک جمله از یادداشتهاش هست که امشب منو بدتر از هر چیز دیگه به فکر و خیال و دلهره میندازه. نوشته (من میدونم کجا می میرم و چطوری می میرم... فقط نمی دانم دقیقاً چه وقت). نمیدونم حالا مرده یا نمرده؟ وقتش رسیده یا نرسیده، یا اول میخواد یه نفر رو بکشه و بعد خودش رو.» توی چشمهای من بربر نگاه میکند.

میگویم: «نگران نباشید. من خوندهم... حرف زیاد زده. من مطمئنم پیداش میشه.» بـعد مـیپرسم: «مگـه هـیچوقت فکـر کشـتن کسـی یـا خودکشیم به کلهش میزد؟»

«نمیدونم، آقای آریان. گاهی... ولی اگر میخواست مگر نمیتونست توی همون اتاقش در آسایشگاه یواشکی، به آرامی هرکاری بکنه. شما که ماشاه الله بزنم رو تخته آقا و سالم و تحصیلکرده و دنیادیده اید. یه شیشه قرص خواب «فلوزپام» توی کشوش بود... ولی باید پاشه چاقو ورداره و بره خدا میدونه دنبال چه کارهایی!... و همهرو ناراحت کنه.» انگار میخواهد اضافه کند «عین فامیل و جد و آباه چاقوکش و عرقخورش» اما نمی گوید. شاید با من هنوز رودربایستی دارده یا نمی خواهد خودش را با

میگویم ددرست میشه. خداحافظ.

دمن احمقرو بگو کـه گـذاشـتم چـاقو تـو کشـوش بـمونه. مسـئولين آسايشگاه هم مىدونــتند، اما اونو ظاهراً اونجور خطرنـاک بهحسـاب نمىآوردند. نميدونم يکهو چـطور شـد؟ يکـى دو مـاه اول خـوب بـود.

بهمرور، ولي سريع، حالش رو بـه وخامت رفت. فكر نكـنم زياد هـم خلبازي بود. مي دونم.» ۱۰ انگار توی اتاقش تلویزیون پرتابل داشت... نگاه می کرد؟» «روزهای اول میکرد. خودم براش بردم. چرا؟ فکر میکنین تلویزیون تهرون حالشو بهم زده؟، هیچکدام نمیخندیم. هچه وقت براش بردید؟ تلویزیونرو. اوایل نبود.» ددو ماه پیش بردم. ددقيقاً چه روزى؟ يادتون هست؟، درست دو ماه پیش ـروز تولدش. دو سه روز اول خیلی نگاه می کرد. همش نگاه میکرد. بعد از سه روز یا چهار روز که حالش یکهو رو به وخامت گذاشت، یک روز غروب کاغذ خواست و شروع کرد به نوشتن مثلاً "بيوگرافي ش... دتولد چند سالگیش بود؟» «پنجاه و پنج سالگی.» با خنده چشمک میزنم، و با خداحافظی دستم را بلند میکنم. «این سنی به که زرتشت به بارگاه ویشتاسب پذیرفته شده بود. به نوشتهٔ شوهرتان. خداحافظ.» «فکر میکنید اونم رفته به بارگاه ویشتاسب؟» او هم می خندد. دفعلاً خداحافظ. در تماس باشیم. او ممکنه رفته باشه به بارگاه یه ترسا برای آب حیات. ۲ کاری که خود من هم باید میکردم. «مواظب فرنگیس من باشيد.» آن شب، تلاشی نمیکنم که دکتر بهرام آذری را گیر بیاورم و برنامهای جور کنیم. حوالی ده است که یک حمام گرم و طولانی میگیرم، ومدتی توی وان، دراز میکشم، فکر میکنم. از پر وجد و شعفترین شبهای

زندگیم نیست ـکه این اواخر زیاد هم نبوده. حتی فرنگیس را هم ندارم، که حضورش همیشه خـوب و مـحبت آمیز است. امشب فـقط فکـر فـرار از دارالمجانین را دارم ـ و یادداشتهای دکتر فروهر را.

بعد از حمام، باکت حوله ای می آیم، قبل از خواب نوشابه ای به دستور حکیم احیاء میکنم، و یک کور دارون و دو اکستراز پام ۱۰ میلی آرامبخش می روم بالا. تلویزیون را روشن میکنم، که فیلم مراسم زنجیرزنی آرامی را از یکی از مساجد تهران پخش میکند. یادداشتها را برمی دارم، می آیم روی مبل کنار تلفن ولو می شوم. در این فکرم الان او با چاقو و مغز و افکار انفجاریش کجاست...

بعدها که مدرسه ها دوباره باز شد، گفتند بابایی به نام سلوکوس اول، از بازماندگان اسکندر اسپارتی، در پارس با هپرسیام به حکومت رسیده است... در مدارس آمرزش و پرورش جدید، که بازگشایی می شد، زبان او سشایی ممنوع شده بود! و به جای آن زبان یونانی و درسهای یونانی و تعلیمات دینی تاریخ یونانیان را توی برنامه چپانده بودند. خواندن کتابهای وفاسده آبین زرتشتی هم مبارزه علیه نظام سلوکیان محسوب می شد، و ممنوع بود! دولت کتابهایی را که مخالف نظام سوکیان محسوب می کرد و آتش می زد. شاعران، تویسندگان و خطاطان و کسانی را که این کتابها را دراختیار داشتند می گرفتند و می انداختند توی آتشکده. اسم آتشکده را هم گذاشته بودند زندان. - سوگند... به هر حال بازار – سیاهیان کتابها، این کتابها را هرجنور بود تهیه می کردند و طلای کلان درمی آوردند. ما دانش آموزهای بدبخت هم باید فقط کتابهای تعلیمات دینی یونانیان را حفظ می کردیم! یونانیه!!

یک چیز هم در این تعلیمات دینی شان بود که مراکوک میکرد. اینها که مثلاً بر ما حکومت میکردند به هفت هشت ده تا "خدایان" اعتقاد داشتند!! تازه خدایانشان هم یک پادشاه داشتند! این را هم سوگند. از این یونانیها که

خودشان را به اصطلاح مادر تمدن باختر میدانند هرچه بگویید برمی آید. بادشاه خدایانشان هم این "زئوس" بود! و در کوه اولیمپوس اسکان داشت! یا ول بود - چون خدای رعد و برق و آسمان گمژه بود! وای که این بونانیهای ترسو چقدر از اوضاع جوّی و آب و حوای بدشان خرافاتی و جنّی بودند. زن "زئوس"، يعنى اين "هرا" الهة خانه بود ـك كبارش هم غلًّا بنختن و ظرفشوری بود ـ رختشوری نمیکرد چون "زئوس" و سایر خدایان چیزی تنشون نمی کردند! جدی. حضرت پروردگار "زئوس" چندتا بچه هم داشت: یکی شان "آتنا" بود، و مثلاً خدای اندیشه و فهم و عقل و شعور بود. حالا چرا فهم و شعور باید در "زئوس" نباشد و در دخترش باشد، این را می توانید از "هرا" بپرسید. یک "آرمنیس" هم داشتند که خدای شکار کردن بود. یک "آبولو" هم داشتند که خدای جوانی و موسیقی بود. یک "آفبرودیت" هم داشتند که خدای سکس و عشقبازی بود. اوه، یک "با کوس" هم داشتند، که خدای شراب بود، که لابد "مناقی ـ مسبو هامبارسون" "زئوس" بود و هـر شنبه ـ یکشنبه میرفت جنس میآورد. خلاصه، خاندانی از خدایان عاقل و فهمیدهٔ شکارکن و بزن و بکوب و بخور و بنوش و لخت و برهنه راه برو دور هم جمع بودند. چه تمدن نیکی. من که تا سالها اینها را باور نمی کردم... فقط بعدها که خودم به آنن رفتم، و مجسمههای لخت و پتی همهٔ اینها را ديدم باورم شد. خدايان زن كه نه فقط جارقد نداشتند بلكه تقريباً همه جاشان اصلاً بیدا بود. خدایان مرد هم . حتی خود "زئوس" نه تنها سرتابا لخت و برهنه بودند، بلکه ختنه کرده هم نبودند. وای... که اینها از هندیها هـم ک گفتم دوخدایی بودند، بدتر بودند.

بدبختانه، بزودی قشر عادی مردم پارس تحت رژیم سلوکیان کمکم بخاطر احتیاجات و "کوپن" مواد غذایی و هیزم روزمره با این رژیم منازش کردند. رژیم هم قوی بود، و حملات گهگاهی ترکمنها و ترکهای غوزی و هربها را به راحتی دفع میکرد. خانجون و "برادرها" و "خواهرها" و بقیه

فامیل ما که بزودی و در یک چشمبرهم زدن باختر زده شده بودند، چون ازسوی پلیسهای سلوکوس مقررات دفع پوشش چارقد ایرانی مسادر شده بود. مردها باید جبههای سفید شیک و کلاههای سفید زمان هخامنشیان را کنار میگذاشتند و مثل بیشتر بونانیها لخت و برهنه راه میرفتند و میرفتند. ولی همین فک و فامیل وقتی در خلوت و دور هم که بودند، به سلوکوس و به "پلیس" دستگاه فحش میدادند و متلکهای بدبد میگفتند. زنها هم ک.ه باید سربرهنه تو کوچه و میدان ترهبار می رفتند. می رفتند و بدشتان هسم نمیآمد (اگر "پلیس"ها آنها را با چارفد می دیدند، چارفد از سرشان میکشیدند و پاره میکردند.) اما آنها هم وقتی توی خانه یک جا دور هم جمع بودند مینشستند و به سلوکوس لعنت میکردند و لیچار میگفتند و با دایره و دنبک و دست زدن شعرهای بند تنبانی میخواندند. بانو جرا مي لرزي؟ از سلوكوس مى ترسى؟ اونکه کاری نداره... جارقدو ورمىداره، ميري خونه مي دوزي به دستگاشون می... اما همه ـ هم مردها و هم زنها با بچههاشون ـ در سالروزهای پیروزی سلوکیان به میدانهای تظاهرات میرفتند و "جاوید سلوکوس" و "مرگ بر هخامنش! آ هوار میکشیدند. چون اگر نمی رفتند از "جیره" خبری نبود.

بالاخره هرجور شده الکی خوش بودند و زندگی میکردند. من از این دورویی بدم میآمد. گاهی خون خونم را میخورد. این کارها فکر پاک و رفتار پسندیدهٔ اهورایی نبود و حالا تا بخواهید، علاوه بر شسرت "هوم"، شراب یونانی رقیق نشده هم مینوشیدند، گرچه اشو زرتشت آدمی را از استفادهٔ هرگونه مسکرات زائل کنندهٔ فکر منع کرده بود. بعد کمکم خودشان

هم باورشان شد و به بچههایشان دربارهٔ "زئوس" دلیر و مهربان و آفرودیت و آپولو و باکوس مقدس یاد می دادند! بجای آتشکده رفتن و یا تمرین ستان پرت کردن و شکار بز و گاو کوهی هم، به آنها دیسک پرتکردن و دوومیدانی و ژیمناستیک! یاد می دادند که در مونت المپیاد مرسوم بود! برادرهای بزرگتر من و خواهرهای بزرگترم که شوهر کرده بودند، حالا همه مسر تاقچههاشان به جای گانا، یک جلد کتاب رسائل "سقراط" را میگذاشتند. این هم سوگند. و چون اولش "سین" داشت، برای سفرهٔ هفت سین عید نوروز جمشید جم هم مناسب بود و شگون داشت! و

....

یادم هست اواخر آن تابستان، یک شب که واخورده و غمگین روی پشت بام خوابیده بودم، پیرمردی که چهرهٔ نقش زرتشت در آرم فَسروهْر را داشت بـه خوابم آمد.

توی کوچهٔ تاریک، تنها بودم که او آمد جلویم. شکل پیکرهٔ فروهر در آرم قدیم توی مدرسه مان بود. سدرهٔ سفید ننش بود. شاید هم پدرم بود که در کودکی من مرده بود. او هم مثل خودم غمگین بود، اما نه واخورده. در تاریکی کوچه، اول کمی نگاهم کرد. فکو کردم پدرم است. می توانست خود زرتشت باشد. پرسید: وچرا غمگینی پسرم؟ - تو سالهای خوبی در پیش داری... تو نیزهوشی و بهترین چیزها فراگرفتن دانش است. برو، دانش بجو، مرد پارسایی شو...ه سخنانش را درست نمی فهمیدم. به او گفتم که دلم می خواهد بمیرم، از این اوضاع ناجور و بی فکری بیزارم. با لبخند مهر، کمی من اخم کرد. گفت، دیک چیز را همیشه به یاد داشته باش: آنچه در آیین مزدا - اهورایی نخستین سالهای زندگی تو آمده می تواند همواره راهنما و داور تو باشد. امروز پیروان راستی و پاکی با دغل کاران دروغ و ناپا کی درهم آمیخنه اند و گمراهاند... تو بمان... تو با رامشی و فکر و داد، با درست ترین کردار رفتار کن و پیش برو ۔ تو باید با دغل کاران دروغ و تابا کی مبارزہ کئی،

نه آنکه فرار کنی ....ه چه خوابی إ... بنابراین در سالهای بالاتر فرهنگیختان، من و چند تن دیگر از بچهها، کتابهای "ممنوعه" را گیر می آوردیم و یواشکی می خواندیم. به همدیگر ترض هم میدادیم. من خودم گلچینی از اوستا داشتم که توی باغ هفت سوراخ قایم میکردم. از وقتی که این پدرسگ آنتیخوس دوم به حکومت رسیده بود، کنترل عقابد و حتی تقتبش بدنی روزانه برای کتابهای ممنوعهٔ اوستایی بیشتر شده بود: یک داربوش کسرایی تو کلاس داشتیم از یک جا یک نسخهٔ اصل و برومند گانها را گیر آورده بود، که میگفت کپی با کاپیک امسلی ازگاتهای زمان داریوش است که به خط زرین روی پوست گلاسهٔ گاو نوشته شده و در "دژنیشت" با کتابخانهٔ بزرگ "راگا" نگهداری می شده، ولی در بورشهای گوناگون و درندهخویی و بیدانشی اهریمن صفتان از بین رفته بود. کسرایی آن رونوشت را خودش کاپیک میکرد به بچهها میداد. یک کوروش راگی هم بود که یک سال از ما بالاتر بود و کلیات اوستا را به خط "دین دبیری" جلوی "فرهنگیختان" گیر آورده بود که شامل همهٔ نسکهای ادبیات اوستایی بود، که تا آن زمان فراهم شده بود، گرچه پیام اهورایس زرتشت فقط گاثا بود. ما با چه آز و تشنگی و شیغتگی همهٔ این نسک ها را میخواندیم و دلمان میخواست رژیم سگهای سلوکی سقوط کنند. اما سلوکوس بنعد از مسلوکوس و آنیتیخوس بنعد از آنیتیخوس بنود کنه بنه "امپراتوری" میرسید. اگرچه آنها درون خودشان هم اختلافنظر و دشمنی و پدرسوختگی داشتند، اما در ظاهر و در ملاه عنام یکپارچگی نشیان میدادند. سیاست داشتند. خوب بوتانی بودند! تمدن و قبرهنگ و ملیت پارس را بربریت و وحشیگری و حتی سگی قلمداد میکردند. مروقت یک نفر بارسی حرف میزد، میگفتند بارس نکن! آدمهای قهمیده و مویدهای

پیر و گوشه نشینی که توی کوچه مان بودند، آنها را مار "باختریک" و "یُهْزَمک" یا متجاوز ستمگر می نامیدند... و امروز که این یا دداشتها را می تویسم، و با واپس نگری گسترده به آن روزگار می نگرم، می بینم این نخستین بار بود که فرهنگ پاک آریایی و نژاد آریان بوسیلهٔ ناپاکی باختریها مخلوش شده بود.

به هرحال، چون این سالها زبان یونانی زبان رسمی "تدریس" در فرهنگیختان بود (که حالا اسم آن را هم مثل همه چیز عوض کرده میگفتند "سکولیا"!...) من خودم هم بزودی، و بهزور، این زیان را یعنوان زیان دوم تکمیل کردم - با لهجهٔ خوب آتنی. اما راستش کمکم از آن بدم نیامد، به ویژه هنگامی که متن رسائل سقراط شان را در کلاس می خواندیم. از خود سقراط کمی خوشم آمد. یعنی سقراط هم پدرش مانند پدر خود من سنگتراش بود. جدی. شنیدم او دارای اصل و نسب یونانی خوب بوده، و سنگتراش خوبی هم بوده. پدر و پدریزرگ و پدر پدریزرگ من هم که گفتم سنگتراش بودند و از جنوب سیبری به فلات مادها مهاجرت کرده بودند.

گرچه این روزها گاهی زرزرهای بیخودی هم (بی شک با تبلیغات یونانیها) از برخی از افراد فامیل می شنیدم. می گفتند "نیا کان بابا" بربر بودند، و از جنگلهای غرب دریاچهٔ خزر! کوچ کرده بودند، چون آنجا زمین یکهو یخ بسته بود! یک مرتبه همه شان سرزمین سیبری را فراموش کرده بودند! این را هم سوگند می خورم. حتی می گفتند ما سالها و سالها "بی اصل و نسب" و بی سجل و شناسنامه بودیم... تا یک روز در زمان یک شاه ستمگر، به نام داریوش هخاچی چی، بابا مجبور شده بود برود برای ما به نام فروهر "سجل" بگیرد. وای که ما چقدر زود همه چیز یادمان می رفت! کجا بودم؟

کلاس رسائل سقراط... جاهایی از رسائلش خوب و خواندنی بود. متد کارش هم که از راه گفتگو و طنز در اثبات سهو و خطا بود. خندهدار بود، اما من بدم نمیآمد. از سخنانش پیدا بود که او نهتنها جوهر روان خبود را با

منطق و کلمات درست و بامعنا به طرفش می قبولاند، بلکه از او انسان تازه و بادانشی می ساخت... جندی، وقنتی از او بنعنی از سقراط می پرسیدند "بیشینه تو چیست؟"، با خنده میگفت، "من ماما هستم...آدمهای تازه به دنیا می آورم که دنیال دانش بروند". پسر، این خپلی خوب بود. ای کاش تمام خواهر و برادرها و فک و قامیل من برمیداشتند متن سقراط را میخواندند. و چیز می فهمیدند. اما آنها سقراط را سر تاقچه یا توی هفت سین میگذاشتند و خودشان هم که گفتم فقط میخوردند و سینوشیدند و داییره و دنیک میزدند و سیرتعبیدند. سقراط سالها پس از زرتشت آسده بنود و فکبر میکنم، یعنی شک ندارم که گاثا را خوانده بود. به راستی او از بسیاری از جنبه ها تحت تأثیر افکار زرنشت بود. یمنی گاثا را درست خوانده بود، و از آن الهام گرفته بود. اکنون که ما مجبور بودیم تمام " تعلیمات فلسفی و دینی و فضائل سقراط" را در کلاسهای سکولیا بخوانیم، یا برای امتحان گیزینش حفظ کنیم، من میدیدم که بیشتر فضائل بنجگانهاش ـ یعنی حکمت (یا اندیشه)، دلیری، پاکی، داوری درست و برستیدن خداوندگار، در ریشه و در چم و چون همان پیامهای زرنشت بودند. جدی. علاوه بر اینها، یک جنبهٔ مروارید غلثان زندگی سقراط هم که مانند زرتشت بود، و من راست راستی دوست داشتم. سقراط دربرابر آبینهای سنتی و خبرافاتی جامعهٔ خبودش انقلاب کرده بود. برای همین بود که در سالهای پایانی زندگیش، کتابهایش را ممنوع کرده بودند. از بالا بالاها حکم کتبی آمده بود خمیر شوند. خودش را هم بالاخره گرفته بودند و انداخته بودند زندان. در زندان به او گفته بودند " یا توبه کن . یا باید جام زهر شوکران را سر بکشی..." و او زندگیش را فدای "اندیشه هایش" کرده بود. وای...این کار البته، به قول برادرها و خواهرهای من خریت بود. اما من فکر میکردم این کارش خیلی خوب بود. یک فیواز بود.

فیلسوفها و "تاریخنگاران" آشغال دیگری هسم بودند کسه سا بساید در

کلاسهای "تاریخ یونان" یا "ناریخ فلسفهٔ یونان" کارهاشان را از بر می کردیم. یکی شان این گزنفون بدجنس بود، که می گفتند از شاگردان سقراط بوده... یعنی خوب اساتید خوب هم می توانند شاگردهای ناتو و پدرسوخته داشته باشند. اما یکی این گزنفون فیلسوف بود یکی هم آن "داداش" من که "هوم" و شراب قاطی می کرد می خورد و چاقو می کشید. راستش را بخواهید گزنفون یک ژنرال ارتش یونان بود، و همین پدرسوخته بود که در زمان مخامنشیان به پارس حمله کرده بود و ارتش پارسی را شکست داده و بعد دمهزار لشکر اسپارتی خود را با "پیروزی" به آتن برگردانده بود و بعد نشسته می خواندیم، و از بر می کردیم! یک پولیپوس هم بود که قاریخ یونان و جهان را در ۴۰ مجلد تعینیف کرده یود! از همه سخت ترشان این فلوطیون یا فلوطینوس شان بود که تازگیها به اصطلاح مکتب نو عرفان با "گناستیزوم" را مد کرده بود. او هم او ایل البته به ایران آمده بود. چیزهایی یاد گرفته بود، بعد

مدکرده بود. او هم اوایل البته به ایران امده بود، چیزهایی یادگرفته بود، بعد رفته بود روم غربی، "عزلت گریده" بود، ولی در آخرهای عمر یکهر نوشتنش گرفته بود و (احتمالاً با مدح و ثنای دربار و امپراتور روم و دریافت سکههای طلا) برداشته بود پنجاه و چهار رساله نوشته بود و داده بود مریدش قرفوریوس آنها را در شش مجلد تدوین کند ـ که ما حالا باید اینها را هم در سکولیای راگا در زمان حکومت آنتیخوس ۱۱ میخواندیم و از بر میکردیم! اوه... اسم شهر راگا را هم عوض کرده بودند و گذاشته بودند "اوروپوس" ـ "اوروپوس!" این را هم سوگند میخورم.

اما عرفان گنامتیزیومشان خیلی زیاد بد نبود. گوچه داد میزد که این فکر عرفانی هم از اندیشه های آربایی زرنشت الهام گرفته شده است. به ویژه آنجا که میگفت "آدمی باید با اندیشه و منطق از تن خاکی بی صرافت بیرون بیاید تا روانش به نور جهان بینی و شرف رستگاری روشن شود. روشن شود!...ه داد میزد که اوستایی است. \* \* \*

این روزها چون من شاگرد اول بودم، هر یامداد من بدیخت را می بردند وسط حیاط باغ فرهنگیختان، جلوی صف شاگردها، تا نیایش سر صف را من "دکلمه" کنم: "ای زئوس دلیر و مهربان که خدایان را أفریددای..." همه میگفتند، "ای زئوس دلیر و مهربان که خدایان را أفریدهای... ما را به راه تمدن روم باختری هدایت فرما..."

اما در میان شاعران یونانی هم که ما باید آثارشان را در کلاسهای "تاریخ ادبیات یونان" میخواندیم و از بر میکردیم، یکی "اورپیدس" یا "اورپید" شاعر نراژدی گوی آتنی شان بود که بعضی از کارهاش مثل آلست و مِدِه بد نبود. کمی برای شاگردهای سن ما سکسی بود، اما بد نبود. در کلاسهای پالای ما باید این تراژدیها را در کلاس نمایش میدادیسم، بازی میکردیم! جدی! که این هم بد نبود.

در یکی از همین بازیها بود که من و "روکسانا" با همدیگر آشنا شدیم ـ که البته نامش واژهٔ یونانی شده "رخشانک" یا همان روشنک خودمان بود.

اما روکسانا اهورا داد نخستین - نسمیدانسم چگونه یگویم - روزنبهٔ روشنایی دل من در این جهان بود، و بزودی، بدون اینکه خودمان بفهمیم، احساس و مهر دل انگیز و تازهای بین من و او به وجود آمد...و من اکنون در عنفوان شباب بودم و خدای شور و شوق و هیجان!

... بدبختانه همان روزهایی که من و روکسانا با تمام دل و شور مهر در تمایشنامهٔ آلست بازی می کردیم، و کششی شگرف نسبت به هم پیدا می کردیم، باز اواخر پیاییز، دوبیاره وضع شهر راگیا و اوضاع مملکت قاراشمیش شد، شهر شلوغ شد، و یک روز آمدند گفتند "اشکانیان" حمله کردهاند... آمدهاند شهر را بگیرند!...

یعنی اگر راستش را بخواهید، اشکانیان مدتها بود که توی خراسیان و مرو و ایرانشهر و آنجاها چند ایل پارتی بطور ملوکالطوایغی برای خودشان

حکومت می کردند و کم کم دُم پیدا کرده بودند. ما می شنیدیم، اما اهمیت نمی دادیم. آنها این روزها اسم خودشان را هم گذاشته بودند "اشکانیان"! جدی. چند وقت بود که آنها به مرز استان راگا حمله می کردند، به ویژه این روزها. در زمان آنتیخوس ۱۲، که یونانیهای شکمو و مست نوادهٔ سلوکوس هم ضعیف النفس شده بودند و خیلی بگیر و ببند و خفقان و سانسور می کردند و مردم راگا را خیلی با کارها و جور و ستم شان آزار می دادند و مردم دیگر به خوخره شان رسیده بود.

آن روز ما داشتیم در کلاس "هنر تراژدی"، پردهٔ آخر آلست را بازی می کردیم، که أشوب شد... روکسانا " آلست " بود، دختر پادشاه ایلیاس، و من شوهرش بودم، تسالیان. جدی. " آلست " بخاطر زنده نگه داشتن من می میرد، اما هرکولیس که ما را دوست دارد از آسمان می آید، " آلست " مرا دوباره زنده می کند و از آرامگاه معبد بیرون می آورد و به من باز می رساند، تا بعد ما هم با هم عشق کنیم که بعد با هم بمیریم - از این تراژدی بازیهای یونانیها و رومیهای مثلاً هنرمند. آن روز درحال بازی نمایش من داشتم زنده می شدم که ناگهان مأمورین حکومتی ریختند و گفتند باید کلامها تعطیل و سکولیا بسته شود. چون اشکریان فرهاد چهارم اشکانی از اقوام پارت آریایی! به شهر بورش آورده و تمام شهر را زیر شست بر و سنان و سنگ گرفته بودند.

از سکولیا که آمدیم بیرون دیدیم آنها راستی راستی ریخته اند توی شهر و در خیابانها با سربازهای گارد سلوکیان جنگ تینبه تن میکنند! خانهٔ روکسانا اینها شمال شهر بود، خانهٔ ما پایین شهر. من اول او را بردم به خانه شان رساندم، سپس هرجور بود از گوشه های دیوارها خودم را به خانه رساندم. برادرها و خواهرهای من همه یا از شهر فرار کرده و به اشکانیان پوسته بودند، یا توی زیرزمین و آب انبار هفت سوراخ قایم شده بودند تما سالم بمانند. آن شب، تمام شب چهره و چشمهای آلست، یعنی روکسانا، از جلوی چشمهایم و از دل و روانم بیرون نمی دفت. نمی فهمیدم چهام شده است. تا پگاه و سرخی پس از سحرگه خوابم نیرد ـ و این تنها از ترس سربازهای جنگاور و بی پروای اشکانی در جنگ با سلوکیان توی خیابانها هم نبود ـ کمه سلوکیان حالا آنها را در آخرین مانیف...شان "بربرها" می نامیدند.

جنگ مدتها و مدتها به درازاکشید و من و ماندهٔ خواهرها و برادرهایم به دلیل نیزمباران شهر از خانه بیرون نمی آمدیم. تا اینکه یک روز بامداد، یکی از خواهرزادههایم که در کاخ امپراتوری، دبیری دفتر یکی از وزیران را داشت، و روی هم رفته پسر بدی نبود، با بدنی زخم آلود و سوراخ سوراخ از تیر و سنان، خودش را افتان و خیزان به خانهٔ ما رساند و پیش از اینکه از دار دنیا برود به ما خبر داد که بنا بر فرمانیهٔ سناد آرتش اشکانی دولت غاصب ملوکیان مرنگون شده است. تمام خانوادهٔ خود او، یعنی خواهرزادهام هم کشته شده بود. غفلتاً خواهرزادهام در آخرین سخنانش پیش از اینکه جان به جان آفرین سپارد، گفت که در فلسطین اشغالی و تحت تعرف رومیان هم پش، یک عیسی مسیح به دنیا آمده که خبرگزاریهای باختری به نقل قول از نیش، یک عیسی مسیح به دنیا آمده که خبرگزاریهای باختری به نقل قول از نیان "مردان اندیشمند خاور" اعلام کرده بودند این کودک تازه تولدیافته، سومین پیامبر اولوالعزم جهان \_ پس از است از جانب خداوند یکتا، خواهد بود ـ و آورندهٔ کلام "بهر" است از جانب خداوند یکتا.

مهر!... من ناگهان تمام تنم تیر کشید، و مغزم خیردار شد که چرا آن شبها خوابم نیرده بود و تمی برد! مهر!... بلند شدم، و یا آنچه از توان و نیرو داشتم، و تند، از خانه بیرون دویدم. از گوشه و کنار شهر مخروبه و درهم ریخته، خود را به خانهٔ روکسانا رساندم...ولی وای...خانه شان سوخته بود . و جنازهٔ همهٔ افراد خانوادد، ازجمله جنازهٔ روکسانا، لت و پار شده، و یا خون دلمه بسته، در میان باغ سوخته شان پراکنده!... اسماعيل فعبيح

V٨

زمان درازی، واخورده و منگ، در گوشهای ایستادم و برای جنازهٔ روکسانا، باغ سوخته و زندگی خودم، و به دنیایی که در آن یودم زارزار گریه کردم: "مهر" به زندگی من آمده بود، ولی نفهمیده و به کام ترسیده، به خون کشیده و سوخته بود...

ناگهان، در گوشهٔ باغ سوخته و خونگرفته در ژرفنای روانم، مردی را دیدم. در گوشه دورافتادهای در باغ ایستاده بود و مرا نگاه میکرد. نقهمیدم روان زرتشت بود، یا پیری از موبدان آن زمانها، ته کوچهمان. شاید هم روان پدرم بود. او هم گریه میکرد، ولی تا خواستم به طرفش بروم و حرفی بزنم، پشت درختهای سوخته ناپدید شد.

بند ۳ د دنیایی دیگر بس از این پریشانی و نگونبختی بیداد، روزها و شبها و هفتههای روزگارم شوم و تلخ گشت. مدام یک گوشهٔ تنهایی کز کرده بودم و گربه می کردم. به راستی، اشکانیان، یا پارتها، بزودی دولت را در "راگا" و سراسر سرزمین به دست گرفتند. سکولیاها را بستند، یا اگر پایگاه سلوکیان بود آنها را روی سرشان خراب کردند. هرکس توی کوچه به زبان یونانی حرف می زد، نیزه به می کرد زبانش را با فلز گداخته جزغاله می کردند. زنها را هم اگر بی مجاب و نیم برهنه و همچو یونانی ها بیرون می آمدند، می گرفتند به سیامچال می انداختند، یا می کشتند. می گفتند این پارتها بیشتر اقوام محرانورد و انیم برهنه و همچو یونانی ها بیرون می آمدند، می گرفتند به سیامچال گوسفند و گاوچران آریایی بودند، که از زمانهای کهن نیز با هخامنشیان اختلافهای قومی داشتند و دارای فرهنگ و سواد کمتری بودند. نام اولین سردار قوم شان هم "اشک" بود. این را هم که همه می دانند. او چسند وقت سردار قوم شان هم "اشک" بود. این را هم که همه می دانند. او هم هم مراز دولت از او هم همه مراز دولت ایران باید به جای کلمهٔ ممنوع "شاد" لقب "اشک" را روی خود بگذارند. هیچکی حق نداشت نام سلوکیان یا هخامنشیان را بیاورد، چون آنها همه حکام ستمگر و دشمن "اشک" بودند. این فرهاد چهارم که به ما یورش آورده بود، نمی دانم "اشک" چندم بود. هیچکی هم نمی دانست "اشک" چه معنایی داشت. ولی این روزها من خوب می فهمیدم: اینها آمده بودند اشک من بدبخت و مردم شهر راگا یا "اورپوس" یا "اوروپایی" را دربیاورند، و افتخار می کردند که "باخترزدگی" را در ملت ایران ریشه کن کردهاند ـ ما هم که همیشه اشکمان در مشکمان بود. "اشک" البته هم رئیس دولت بود هم "خدا"! جدی. خاندان "اشک" در کاخهای گارد ویزهای دربار زندگی می کردند و فقط درمیان ایل و تبار خودشان هم ازدواج می کردند. هم حکومت مال خودشان بود و هم دخترها و پسرهاشان. از کاخ بیرون نمی آمدند و اگر هم می آمدند برای فرمان جنگ یا بگیر و ببند بود. هنگامی هم که بیرون می آمدند در کجاودهای سنان پروف رومی مسافرت می کردند.

در حکومت نازد، اگرچه گهگاه یکی از اشکها خود را پشتیبان زرتشتیان یا آیین زرتشتی جا میزد، ولی آنها به دین و ایمان کاری نداشتند. میگفتند دین آزاد است و از سیاست و دولت جدا! گرچه آدمهای مسئول مثلاً "فرهنگ" ولی نفهم کتابدار مربوط به دربار، نه تنها کتابهای زرتشت را ممنوع کرده بودند، بلکه کتابهای فلسفه و تاریخ یونانی و حتی هندی و چینی هم اگر اشاره به اهمیت دین در حکومت و سیاست داشتند، باید جمعآوری می شدند، خمیر می شدند، یا خاکستر می شدند. به زبان آوردن بدهی، یا الاغ را متوقف کنید. داشتن سواد برای مردم کوچه و بازار قانون شکنی بود و تاوان زندگی و شلاق یا گوش و زبان بریدن داشت. مردم برهی و زبان بریدن داشت. مرد هر وقت سر کار نبودند، باید می فتند ستاه نیروهای لشکری "شک" نیزه مردم کردند. یا می و نند باید می و ناد بروی داشت. مردم بری کردن تمرین می کردند. یا می و نند بروه ای لشکری "شک" نیزه

میکشند، یا توی بیابانها روباه و سگ میکشند، و پوستشان را برای سربازان آرتش میآوردند تا با آن لباس و فرش و زین اسب درست کنند. بهرکس بیشتر تیر میانداخت و بیشتر خون میریخت و پوست در میآورد دستمزدش بیشتر بود.

من کمکم از واخوردگی و تنهایی بیرون آمدم، و با چندتا از دوستان جوانم که هنوز کتابهای اوستا و حتی بعضی از کتابهای سقراط، اورپیدس را داشتند گرم میگرفتم، ما چندتا از کتابهای جدید مسرایندگان و فیلسوفان خوب "رومی" را هم بواشکی گیر میآوردیم و میخواندیم و به همدیگر میدادیم. سوز مهر روکسانا هنوز در سینهٔ من خاموش نشده بود. وقتی سرودههای این ویرژیل ایتالیایی را که دایی یکی از دوستانم از خارج آورده بود میخواندم، یاد روکسانا بیشتر تار و پودم را میلرزاند.

خواهرها و برادرهای من، یا درست تر بگویم ناخواهریها و نابرادریهای من، این روزها پاکزبان یونانی دورهٔ سلوکیان را گذاشته بودند در کوزه. کتابهای سقراط را هم که پاره کرده و ریخته بودند تو خلا و مثل پارتها به زبان مادی حرف میزدند ـ خیلی مادی. قباهای بیقوارهٔ دراز سفید می بوشیدند و دور سرشان هم یک تکه پوست می بستند، و از صبح تا شب نیزه پرت می کردند، یا برای کاخهای اشکانی سنگتراشی می کردند و شب هرکدام با یک گونی آرد و کمی گوشت به خانه برمی گشتند و برای "اشک" نیایش می کردند و اگر "اشک"ی می مرد می رفتند در مراسم سوگواری که چهل شبانه روز بود گریه می کردند و توی سر و سینهٔ همدیگر می زدند. مردم برای آرتش "اشک" نیاز داشت. یعنی الاغ زیاد شده بود، چون دربار اسبها ر ادایش گناه به شمار می آمد، یک روز بالاخره فرمانی رسمی از طرف فرمانداری "اشک" در کوچهها جار زده شد که مردم واجب است وقتی که می خواهند الاغشان بایستد و جفتک نیندازد، بگویند "شا!... این را هم

سوگند میخورم...سو ..گند. برای مبندهٔ الاغ هم باید سیاس و ثنا بجا می آوردند، چون مواد سوختنی لازم تنورهای نانوایی بود. هر وقت هم که چشمشان درد میگرفت باید نیایش سنا ، سلام را میخواندند. سر هفتمسین سال تو هم باید سنده میگذاشتند، چون اولش سین بود و خیلی هم شگون داشت. مراسم هفتمین عید را هم باید روز شانزدهم آبان ماه برگزار میکردند! برادرها و خواهرها و تمام فامیلهای من شبهای عبید کنه می شد می رفتند سر سبزه میدان و دکانهای سنده فروشی و سر جدا کردن بهترین سندهها با مردم دیگر دعوا میکردند و تنوی هفتسین آن را پین سنجد و سماق میگذاشتند . بعنی عرق ملّی جمشید جم را به سبک پارتها حفظ میکردند. پارتها!... وای، بعدها که مینشستم یک گوشه و فکر می کردم، کم کم می فهمیدم این قوم بیسواد و بی توجه به فرهنگ و اندیشه .. و بی خدا ۔ سالها در یک بخش از ایران بر نژاد آریایی حکومت کردهاند، آم از نهادم برمی آمد و دلم می خواست این دولت بی فکر و بی دین و آیین واژگون بشود و دولت تازدای روی کار بیاید، تا من بتوانم گزینش آزاد داشته باشم و به مدرسه و دانشگاه برگردم، ادامه دهم. یا بیروم خارج، در آتشا! دیپلم بگيرم...

اما باگذشت زمان، "پارتها" خودشان هم کمکم، با همهٔ نفهمی، بالاخره حالیشان شد که نسبت به دنیای خارج در چه گندایی هستند، و نژاد و ملت بیچارهٔ آریا را چه جوری با خودشان به راستی به "بربریت" و عصر حجر و پشکل ماچه الاغ و جیره بندی گونی آرد و گوشت گاو بردداند. به ویژه پس از جنگها و قحطیها و وباها و زمین لرزدهای زیاد و ناتوانی شان در بازسازی شهرها... پس از این فلاکتها – و به ویژد جنگهای درازمدت و سختی که با رومیان داشتند و شکتهایی که خورده بودند. با آنها آغاز به سازش و مذاکرات" و "نبادل اسرا" کردند؛ سیاستشان ۱۸۰ درجه شغییر کرد، و با کشورهای خارج هم مانند زمان داریوش و خشایارشا بنای پیوند سیاسی و

دیپلماسی گذاشتند... چشمهاشان باز شد و تازه متوجه شدند که مردم دنیای باختر زبان نوشتن دارند! و نوشتن بلدند!...

خلاصه سرانجام، از فشار خلقان خودشان کم کردند و دست از "بی دینی" و بیسوادی برداشتند، یا معی کردند... چون رامتش اینها هم بنابر روال پایان کار هر سلسله سلطنت موروثی، ضعیف النفس و خاک بر سر شده بودند. بعد هم آن جریان "میترا" را علم کردند، تا سر مردم را شیره بمالند.

اگر چه هنوز کتنابهای آسمانی زرنشت منمنوع بود، یک روز پگاه، "اشک" اعلامیهٔ تازدای داد... مبنی بر اینکه از روز اول سال نو (یعنی شانزدهم آبان!) شهروندان گرامی، توأم یا پرستش "اشک" والاگهر، می توانسنند، با پرداخت ورودیه، به نیایشگاه پشت "کاخ اشک" بیایند و خدای جدید و تازه "میترا" را نیایش و ستایش کنند. خدای جدید و تازه! میترا! تمام خانه و اهل کوچه خندیدند \_ چون دیگر جشم و گوششان از همه چیز پر بود \_ و همه چیز را مسخره می کردند \_ و یادشان رفته بود که میترائیسم یا "مهرپرستی" از زمان پیش از زرتشت در بین فک و فامیل رواج داشت!

بعد مثل روز روشن شد که این سیاست نیابش و ستایش "میترا" یک جور پلتیک جدید و تازه اشکانپان است \_ در واقع یک ناقوس تازه سازش دیپلماسی بود با رومیان. "میترا" (وقتی رفتیم من دیدم) یک زن لخت و خوشگل و مو فرقری سوار برگاو بود و متلا میانجی بین اهورامزدا و اهریمن! این را هم سوگند. در ضمن، "میترا" در دولت و سیاست هم نقش داشت. او از تخنه سنگی زایش یافته بود و در همان أغاز زایش بر همهٔ آفریدگان اعم از ملت و ارکان دولت چیر، گشته بود! وای خدای من. یک خسدای زن! لخت!... هسمه جاش سیرون! این اشکانپان... چکارها که می کردند! این داد میزد که برای سازش بیشتر با باختریها است ـ آنها بودند

که بدجوری سکسی بودند. نامیترین کار این "میترا" هم (بنابر متن نیایش ، نامه ای تبلیغاتی که قاب شده به دیوار بود و یک نیایش خوان برای مردم بیسواد می خواند، این بود که "میترا، خدای بگانه" با گاو باک اهورامزدا درگیر گشته و بر آن جبره گشته است!) آیین جدید "میترا" هفت درجه با هفت بایک داشت، همجو هفت کهکشان جهان! اما نیایشکنندگان هنرگز "تمام رازها و رمزهای" این هفت پایک را نمی فهمیدند، چون نفهم بودند. أنها فقط باید نیایش می کردند، تکرار می کردند، پیشانی بر خاک می گذاشتند، و الحاعت میکردند. پیش از ورود به معبد هم بناید آداب و رسنوم لازم را شدیداً رعایت میکردند و انجام میدادند: یعنی روزهایی که میخواستند به نیایش بیایند باید از یگاه روز هیچی نمیخوردند و نمینوشیدند و مراسم نیایش "میترا" یی را با شکم خالی انجام میدادند. بعد می رفتند مقدار زیادی شراب "هوم" با قنداغ و نان و کیاب و دنیه و انبار، نیایش روز را کیامل میکردند، که اینها را هم نیایشگاد نذری میداد. برادرها و خواهرها و همهٔ فامیل و اهل کوچه یکهو این روزها یک دل نه صبد دل "میترا" یسی شبده بودند. نام زرنشت که می آمد، دستشان را بین شصت و سبابه گاز می گرفتند و چیزی به زبان مادی لعنت میگفتند. اود، این را یادم نرود: معبد "میترا" فقط هم مردانه بود ... این را هم سوگند میخورم. "میترا" از زنها خبوشش نمیآمد. زنها باید گوشهٔ خانه میماندند و همانجا نیایش میکردند! بسرادرانیم و پسرهاشان و پسترختواهرهایم این را افتخاری بنرای ختود ميدانستند. گرچه روزهايي که ميخواستند براي نيايش به معبد "ميترا" بروند، بعدازظهر توی زیرزمین یواشکی یک گوسفند سر میبریدند، کباب برّه درست میکردند و یکی هفت هشت سیخ با "هوم" تخمیر شده میخوردند، بعد دهانهایشان را آب میکشیدند و میرفتند به معبد "میترا" خانم. من با آنها نمیرفتم، میگفتم: بچهام، ولم میکردند. از وقتی آنها از خانه می دفتند، زنها باید گوشهٔ اتاق بیشانبشان را میگذاشتند زمین، ورد

"میترا" میگرفتند، تا مردها برگردند. این عرق دینی آن وقتهای خواهرها و برادرهای من، که هر سال از یک دین به یک دین دیگر می پریدند، مراکرک میکرد. عرق شاهدوستی شان هم که معرکه بود: هخامنشیان آریایی نشد، سلوکیان یونانی، سلوکیان یونانی نشد، اشکهای پارتی، بخصوص این "میترا" - پارتی بازیها این اواخر مراکباب میکرد.

این جور وضع ابلهانه و بلبشو، و بیفکر و بیایمان به پروردگار یکتا، زمان درازی ادامه داشت تا همانگونه که همیشه در مُلک ری رخ میداد، یک روز ناگهان سر و کلهٔ یک رهبر دلیر و خدای یکتاپرست جـدید، و کـمی هـم دیکتاتور، بیدا شد: سر و کلهٔ این اردشیر ساسانی بسر بابک، یکی از موبدان پیکارگر نیایشگاه نوبهار بلخ... این را هم سوگند میخورم. یک روز شنیدم گفتند این رهبر بزرگ، که چندین بار از خارج از شهر پیام فرستاده بود، اکنون به دروازدهای مُلک ری نیزدیک شنده است! او در همیان روز نیخست در فرمانیهای به زبان بهلوی / اوستایی نوید دولتی مستقل از استعمار رومیان، داده بود، آزاد، با حکومت اهورایی! بیرون دروازهٔ شبهر، با پیوق و گرنیا، جارچی راه انداخته بود، که او از نژاد و سلالهٔ پاک هخامنشیان است و مرخواهد آن دودمان شاهنشاهان آرپایی را در مملکت زنده سازد. در بیانیه همچنین فرمان داده بود که این اردوان پنجم (یا "اشک" بیست و نهم) پسر بلاش پنجم خائن بیسواد ("اشک" بیست و هشتم) باید برود. آنچه بویژه ما جوانها را از همان روزهای نخست به هیجان و شور و جنوش و خبروش آورد، این بود که اردشتیر پورسایک، در فرمنانهایش بنویژه میگفت دوران بی دینی باید به پایان برسد! آیین خردمندانهٔ "زرتشت" و زبان اوستایی دورهٔ هخامنشیان باید زنده شود. کتابها باید آزاد شوند! همه باید گزینش فردی و آزاد داشته باشند. "مغ"ها یا روحانینماهای درباری و میترایی باید از معابد بیرون کشیده شده از لباس روحانیت خارج گردند... (میترا به درد همسان

فرار قروهبر

اشکانیان و سلوکیان و رومیان میخورد!) مراسم جشن نوروز باید به روز نخست بهار بازگردانده شده و مرامسم سیزدمبدر ـ تـولد زرتشت ـ در روز سیزدهٔ فروردین هر سال با شادی و مهر در خارج از شهر، میان گل و سیزه، جشن گرفته می شد... و مدارس باید بازگشایی می شدند!!

با لبخند، نغس بلندی میکشم، کتابچهٔ «اتوبیوگرافی» سایکوپّت را می بندم، می اندازم گوشهٔ میز. ته لیوانم را می روم بالا. چراغ را خاموش میکنم، همانجا روی کانایه دراز میکشم، با این امید که امشب کاش سر وکلهٔ اردشیر پور بابک، یا اردشیر خوره، هر که بود، یا هر جا بود، پیدا می شد، دست دراز میکرد و دکتر جعفر فروهر را هم در تهرانِ جمهوری اسلامی پیدا میکرد و به خانهاش برمیگرداند، یا به اتاقش در «آسایشگاه رواندرمانی شفا.»

# ٦

تا ساعت هشت صبح روز بعد که به فرنگیس در خانهٔ خانم فروهر زنگ میزنم، خبری از استاد گمشده نمی شود. خواهرم می خواهد بروم او و سوسن خانم را به خانه برگردانم. می گویم چَشم، ولی می پر سم اگر کمی دیر تر باشد، حدود یازده و نیم باشد اشکال ندارد؟ اشکال ندارد، و می خواهد نگران او نباشم. از او قول می گیرم ناهار را برایم در رستوران اروندکنار بخرد ..که بلدیم. قول می دهد. «سر ساعت دوازده چطوره؟ همراه خانم دکتر روانپریش؟» می خندد و می گوید: «اونم چشم.» بعد از خداحافظی من و قربان صدقهٔ او، توی تدلفن می بوسمش و تکرار می کنم «پس ۱۲ توی سالن خانوادگی... اروندکنار!» «باشه.» فقط به او نمی گویم که خودم در نظرم دارم این صبح زیبای تابستانی به کجا، و سرنزده به دیدار کدام بانو از خاندان تابناک فروهر بروم. حدس مبهمی داشتم که می دانستم فروهر امکان داشت به دیدن چه کسی رفته باشد، و چه چیزی گفته باشد.

مکان موردنظر دیدار، یا راندهووی یک جانبه، خیابان کارگر است، پایین تر از چهارراه لشکر و نزدیکیهای میدان قزوین. آدرس را بلدم... و به گفتهٔ اشو زرتشتِ فروهر حق گزینش هم دارم: چون آن قسمت شهر جزو طرح ترافیک نیست، می توانستم ماشین خودم را بردارم و وسط ترافیک خوشگل و امواج دریای آلودگی هوای جنوب میدان انقلاب تهران زیبا برای یافتن فروهر مجاهدت کنم، یا می توانستم تلفن کنم تاکسی آژانس بیاید و توی ماشین «اتوبیوگرافی» روانپریش بخوانم. بیوک را برمی دارم. فقط یک ساعت و ربع طول میکشد تا خودم را از شریعتی به حوالی

ميدان قزوين برسانم.

ساختمان بسزرگ و ولنگ و واز دمرکز روانپزشکی روزبه، با آرم دجمهوری اسلامی، در بالا، و عبارت وابسته بودن تشکیلات به دانشکد، پزشکی تهران، با تابلوی آبی زیبا در نمور خورشید چشم انداز اداری، رسمی، خیرخواهی دارد. دروازهٔ آهنی بزرگ باغ جلو هم باز است، و چند تا بیمار مرد، نه چندان بدحال، اینور و آنور باغ با یونیفرم خاکستری پیراهن و شلوار کتانی ول هستند. در دو سمت چپ و راست دروازه بزرگ آهنی، یک طرف کیوسک حراست است و یک طرف اتاقک اطلاعات. ماشین را اینور خیابان که اندکی سایه دارد پارک میکنم، قفل و زنجیر میکنم، می آیم.

مـتصدی اتـاقک اطلاعـات عـاقل مردی نسبتاً تـمیز و ریش دار و خوش خلق است. پشت سرش به دیوار علاوه بر تمثال امام خمینی، فقط یک کتیبه هم نقش است «نهج البلاغه را بخوانید.» پس از سلام و احترام و معرفی خودم، میگویم اجازه می خواهم با آقای دکتر حسینی در بخش زنان صحبت کنم. با اخم می پرسد: «کدوم دکتر؟» کَلَک لوسی است ولی اغلب کار میکند. «آقای دکتر حسینی.» «دکتر حسینی نداریم.» «توی لیست نگاه بفرمایید شاید حسینیپور یا حسینینژاد اسمشان ثبت شده باشه. مهمّه.»

با خلق خوب به دفتر لیست تلفنهای داخلی نگاه میکند. سرم را میبرم جلو و انگشتم را روی اسمی میزنم. «دکتر احسنی دارید.» «دکتر احسنی را میخواین؟»

دیله، بله. خودشان هستند. اشتباه از من بود. امروز حواس ندارم.» مسیگوید: دعیادت دوشنبه ها و جمعه عصر هاست. فقط اعضاء بلافصل خانوادهٔ بیمار رو هم تو بخش آسایشگاه زنانه راه میدن.»

هبنده که عرض کردم عیادت نیامدهم. کار فوری و اورژانس دارم. تلفنی به ایشان اطلاع دهید دکتر جلال آریان از طرف دکتر امامی از بیمارستان شرکت ملی نفت ایران پیامی برایشان دارند. خدا خیرتان بدهد.»

برای خلاص شدن از شرّ من، گوشی را برمی دارد، گرچه با اکراه. من پاکتی از جیبم درمی آورم و دست به دست میکنم که یعنی مهم است. یک دویستی هم درمی آورم و به او می دهم که در «صندوق خیرات و مبرّات» بیندازد. میگیر دگوشهای میگذارد، «چشمی» میگوید.

اما دکتر احسنی آدم خوبی از آب درمی آید و یک نفر را می فرستد تا مرا به دفترش ببرد. نمی دانم نام دکتر امامی از شرکت ملی نفت ایران است که ابهت دارد، یا دکتر امامی را می شناسد، یا اصلاً آدم خوبی است. فقط وقتی پیک راهنما می آید و من دنبال او راه می افتم، می فهمم چرا این کار را کرده. ساختمانهای مختلف این ور و آن ور و سط باغ درندشت گیجکننده است. بیماران روانی مرد، که کم خطرتر یا کمتر آسیب پذیرترند در اطراف باغ می پلکند، یا روی زمین خوابیده اند، یا دارند خاک و خاشاک و علف می کنند و می ریزند روی کلهٔ خودشیان، یا روی کلهٔ همدیگر، یا دارند با خودشان حرف میزنند، یا داد میزنند، یا نوحه میخوانند. دست یا پای بعضیهاشان را به درخت یا به تیری با زنجیر بستهاند.

دور اغلب ساختمانها و آسایشگاهها، دیوارهای بلندی کشیده شده و درهای بستهٔ زیادی هم هست. از پشت بعضی دیوارها و پنجرههای میلهدار، صداها و عربدهها و هوارها و گریههای نوع دیگری می آید.

پس از گذشتن از یک در آهنی بسیار محکم و بسته وارد مساختمانی می شویم که صداها و گریه ها و همهمه ها بیشتر حال جیغ و شیون دسته جمعی دارد. من کسی را جایی ولو یا آزاد نمی بینم، تا آنکه پیک دکتر مرا به دفتر او که اوایل راهروی دراز و تاریکی است هدایت میکند.

آدم نسبتاً قد بلند و سفیدرویی است، با صورت لاغر، سبیل قهومای روشسن، و موهایی به همان رنگ، هفتاد ـ هشتاد درصد مرخص، روی همرفته مطبوع. پیپ هم میکشد. پنجرهٔ اتاقش هم کرکرههای بسته دارد هم البته میلههای فلزی. از پشت پنجرههای بسته صداهایی می آید ولی نه چندان گوشخراش. دکتر مشغول خواندن کتاب روانشناسی نسبتاً کلفتی است که روی میز جلویش باز است.

بلند میشود با من دست میدهد و من پس از اندک اظهار تفقد و تشکر موضوع و مسئلهٔ دکتر فروهر راکه خواهرش یکی از بیماران ایـن تیمارستان است پیش میکشم.

داسم بیمار چیه؟» دستش اتوماتیکوار به طرف تلفن میرود، آنجا میماند.

مسیگویم: «ربابه فروهر... اسم خودشه. فامیل شوهریش را هم شنیدهام ساوجبلاغییه. بنابراین ممکنه تحت هر کدوم از نامها باشه. آنچه دلیل مزاحمت بندهست بخصوص این است که این دو سه روزه برادرش دکتر فروهر نویسنده و استاد سابق دانشگاه، که ایشبان هم اختلالات

روانی داشته به اینجا به دیدن این خواهر آمده یا نه... ایشون مفقود شدهن. شاید آمده باشند اینجا. ربابه خانم سه چهار سال پیش شوهر و بچههاش توی بمبارون کشته ....۳

دکتر گوشی را برمی دارد و یک شمارهٔ داخلی را میگیرد. از این حوفها ظاهراً زیاد شنیده. در تلفن طی دو سه کلمه از خانمی تقاضا میکند چند لحظه ای به دفترش بیاید. گوشی را میگذارد. من ناگهان دل تو دلم نیست. خدا خدا میکنم این خانم، ربابه فروهر مساوجبلاغی من باشد. دارم بیشتر دربارهٔ دکتر فروهر توضیح می دهم که با دو تلنگر در باز می شود و خانم نسبتاً جوان و متین و خوش لباسی در حجاب اسلامی وارد می شود. دکتر احسنی تازه وارد را به من معرفی میکند: «خانم دکتر کریمی... متصدی بخش بیماران سایکوتیک روانپریش حادّ. امیدوارم ایشان بتوانند کمک کنند.»

بلند می شوم با خانم دکتر آشنا می شوم. خانم دکتر، در سکوت، به خلاصهای از مقصود من از مزاحمت گوش میکند، و فقط به شنیدن اسم ربابه ساوجبلاغی است که آهی از ته دل میکشد.

، بعله... ایشان اتفاقاً قراره از هفتهٔ دیگه به آسایشگاه روانپزشکی نواب صفوی، توی اتوبان کرج، نزدیک پارک جنگلی منتقل بشه. چون این بیمار اینجا دیگه نه قابل کنترله و نه جا برایش داریم.»

«متأسغم. ممكنه بنده چند دقيقه ايشان را ببينم؟»

«ایشون در سلولهای زنانه تقریباً به زنجیر کشیده شدهس، تما به خودش کمتر آمیب برسونه. در یک شب بمباران که خونهش مهمونی داشته، چهار تا پسراش و زنهاشون و بچههاشون و یه دخترش و شوهرش و بچههایی که همه اونجا بودن، خونهشون بمب می خوره. همه کشته میشن. فقط خودش که اینور حیاط تو مستراح بوده زنده میمونه و به این روز میفته. وضعش لاعلاجه. حاضر کردن و پوشش و حجاب و از این حرفا آوردنش ممکنه خیلی طول بکشه.» «اگر برای افراد شما زحمت زیادی نیست، بنده صبر میکنم...» «بی فایده است، آقا. ولی چشم، اگر دکتر می فرمایند.» دکتر احسنی پیپش را از گوشهٔ لبش برمی دارد، با لبخند و حرکت سر و چشمک دمتور می دهد. بین آنها یگانگی برقرار است.

من بسیار تشکر میکنم و بعد از اینکه خانم دکتر کریمی با تلفن دستوری به جایی می دهد و گوشی را میگذارد، از او می پرسم: •خانم دکتر، در عرض دو سه روز اخیر کسی، آقای تنهایی، به دیدن ایشون نیومده؟ یعنی برادرش ... دکتر فروهر، که خودش هم بیماری داره.... •فکر نکنم... اینها اجازهٔ عیادت دارند، ولی فقط دوشنبه و جمعهها. می توانیم بپرسیم ببینیم آیا این دو سه روزه کسی به عیادت ایشان آمده یا نه؟

ەنە... فكر نكنم. اولاً عصرها كه ما نيستيم. از عيادتكنندەها هـم كـه كسى ليست برنمىدارە. ضمناً ربابه ساوجبلاغى بدبخت شش ماه ميشه كه اصلاً عيادتى نداشته... براى همين هـم هست كـه چـند مـاهه ديگـه غيرقابل كنترلشده.»

در یک لحظه دری باز و بسته می شود و داد یا خدا و قسم و جیخ و همهمه و شیون و حتی فحش تمام ساختمان را پُر میکند. خانم دکتر کریمی باید سراغ کارهای دیگرش برود و من از دکتر احسنی خواهش میکنم برای اینکه کمتر مزاحم ایشان باشم در اتاق دیگری منتظر بیمار بمانم. با خوشحالی قبول میکند و مستخدم زنی را می خواهد تا مرا به اتاق مجاور که ظاهراً اتاق کنفرانس است ببرد. میز مستطیل شکل بزرگی با صندلیهای ماهوت آبی وسط اتاق قرار گرفته است، با تمثالهایی رسمی بالای دیوار. گوشهای روی یک صندلی کنار دیوار می نشینم و منتظر ربابه خانم می شوم، که چیزی شبیه یک ابدیت و دو سیگار «تیر» طول میکشد.

از خودم خندمام گرفته است که اینجا چکار میکنم. مرد حسابی... در که باز می شود اول زن چاق و بسیار درشت هیکلی در لباس مستخدمین زن، و پوشیده در حجاب نه چندان محکم، وارد می شود. در یک دستش چیزی شبیه عصا، یا چوب کوچک دارد. دست دیگرش، آرنج زن بسیار لاغری راگرفته. زن لاغر، بانوی مورد دیدار، ونوس دآتنا» نیست. لباس قبامانند خاکستری چرک و بلندی از اُرمک کهنه تنش است. سر و صورت و گردنش را هم با چیزی مثل روسری یا لچک اُرمک پوشاندهاند و سرهای آن را هم عقب گردنش، سفت گره زدهاند. صورت سفیدش چرک و چروکدار، و مقداری زخم و زیلی است. دهانش باز است و فقط دو تا دندان دارد، یکی اینور پایین، یکی آنور بالا. زن مستخدمه آرنج او را ول نمیکند.

«ایشون خانم ربابه ساوجبلاغی هستند؟»

«خودشه... تو ربابه خانم هستی دیگه مگه نه؟ فحش ندیا، جلو دهنتو بگیر، درست جواب بده.»

زن بیچاره فقط مرا بربر نگاه میکند. چشمهایش زل و مرگزده است. خودم هم مدتی است مات نگاهش میکنم. از اینکه این خانم در سال ۱۷۶۸ قبل از میلاد مسیح، هنگام زایش زرتشت در شهر راگا، از بانوان بافرهنگ پارس بزرگ بوده است، میتوانم شک ببرم. مىلامی میکنم و میگویم:

همن... از دوستان برادرتان، برادر کوچکتان دکتر جعفر فروهر هــــتم خانم. ایشان را این روزها دیدید؟:

میگوید: «داشتم شلهزردو میکشیدم که شوما کافرای نفهم ریختین سرم. شب اربعین سرتون نمیشه؟... اصغرم شب اربعین به دنیا اومد.» «دکتر اصغر یا جعفر فروهر... برادر کوچکتر شما... شما رو خیلی

درست داشت.

وقتی داشتم هم میزدم واسه اونیم حاجت کردم. اصداش جیغ است، و کلفت.

دحاجت چي کردين؟،

«دلم میخواست روضهخونم باشه! آخه وقت هم زدن شلهزرد اگه روضهخون باشه ثوابش بیشتره. اما من وضو گرفته بـودم و پـاکـم بـودم. شمعم روشن کرده بودم. سیدالشهداء خودش قبول میکنه.» «دکتر فروهر دیروز پریروز نیومد اینجا پیش شما؟»

«شماکافرا ریختین سرم. حالا دیگم ته میگیره.» ناگهان با مشت دست آزادش میکوبد روی فرق سرش. «شوما کافرا ریختین سرم. شوما خاک بر سراگناه سرتون نمیشه.»

زن مستخدمه میگوید: «درست حرف بزن، خُل نفهم. جواب آقارو درست بده. این هشل هفا چیه میگی؟ کدوم شلهزرد؟... شلهزرد چیه؟ حالام کو تا اربعین... جخد هفتهی دیگه تاسوعا عاشوراست.ه

مستخدمه به من نگاهی میاندازد و سرش را تکان میدهد. با دستی که چوب در آن است، آن یکی دست بیمار را هـم میگیرد. مـن اشـاره میکنم او را ببرد. بیفایده است.

«نذر باباشون عباس آقا بود ــكه هم اسم حضرت عباسه. وقتی داشتم هم میزدم حاجت كردم باباشون بیاد. حاجت كردم پسرهام یكی یه زن خوب بگیرن. دخترمم شوهر كنه. اونوخت وای!... وختی در دیگ و آخر سر ورداشتم... یا برادر شهید كربلا، یا ابوالفضل العباس، صدهزار كرور شكر... پنجهی خودش روش بود.»

او را نگاه نگاه میکنم. دیرای جعفر هم شمع روشن کردید؟ حاجت کردید؟ه

17

داداش کو چيکه تون.ه «اون بچه حالش خوبه ماشاالله...» «اینجا بود؟ این دو سه روزه... اینجا اومد؟**»** ەشلەزرد دوست داشت. ھميشە وقتى شىلەزرد مىيىختم ھىمەشون جمع بودهن. روی کاسه هارو اونا می نوشتن. میاد می نویسه.» «دیدینیش این روزها؟ قراره بازم بیاد؟» براي آخرين بار مي پرسم: درتون \_ جعفر ... نیومد اینجا؟ قرار نیست بیاد؟» دچه روغن کرمونشاهی خوبی واسه شلهزرد امسال گرفتم! چه برنج دمسیاه مرغوبی! دو تاکلهقند و خودم خُردکردم. اما او بچه زد ظرف زعفرون و دارچين و خلالبادومها رو ريخت. پاش خورد ريخت... نجس شد. همین شد که اونطوری شد.» سرش را ميكوبد به ديوار. دستمال لچك سرش حالا بيشتر عقب رفته، جمجمهاش موی زیادی ندارد. «بذارین برگردم شلهزرد نازنینم ته میگیره، گبرا!...» از مستخدمه خواهش میکنم او را برگرداند. او هم آهی میکشد و فقط می گوید: «بدبختن، بدبخت!» زن بیمار را مثل حیوانی دنبال خود میکشد. قبل از اینکه در را ببندد میپرسم: دموهای سرش چرا ریخته؟، ديه سال است هي موهاشو چنگ چنگ ميكنه، تا بالاخره خانم دكتر گفت لچک بستیم سرش.، لابېرىدش، مرسى.» «بدبختن... بدبخت!» دخدا نگەدار، خانم ساوجېلاغى.... یک چیزی توی سرم، یا انگار توی تمام احشاء و اعمالم پیچ زدن گرفته. بلند مي شوم مي آيم، پس از تشكر و خداحافظي از دكتر احسني و

اعلام بي نتيجه بودن عيادتم با بيمار، او را هم ترک ميکنم.

بیرون «مرکز روانپزشکی روزبه»، بالای دروازه قزوین، نگاهی به ساختمان و به اطراف میاندازم. دلم میخواه د یکجا، مثل آنوقتها دکهای بود، یا خراباتی بود، میرفتم یک ساعتی مینشستم خودم راکمی خراب میکردم. اما در حال حاضر، ظاهراً تنها وسیلهٔ خودخرابکردن کوبیدن سر به دیوار بود. ساعتم را نگاه میکنم، که یازده و پنج دقیقه را نشان میدهد. می آیم اینور خیابان بیوک را برمیدارم و از دروازه قزوین گز میکنم طرف رستوران اروندکنار.

\* \* \*

سالن آرام و تمیز رستوران اروندکنار، نزدیکیهای پارک ساعی، در خیابان ولیعصر، پس از عربدهها و جیغها و هوارهای دیبوانه خانهٔ «روزیه» بید نیست. حتی با ماءالشعیر برای لب تر کردن. هنگام صرف جوجه کیاب با سالاد فصل با ماءالشعیر، از دیدارم با خواهر دکتر فروهر و بی نتیجه بودن آن، برای فرنگیس و خانم سوسن فروهر، تعریف میکنم. هنوز هیچ خبر دیگری هم از دکتر نشده. خانمش با چندین نفر از دوستان و آشنایان تماسهای تلفنی داشته، بی نتیجهٔ قطعی.

بعد از ناهار او تصمیم میگیرد به خانه برگردد و منتظر شود. چون قرار است خانم حسنی و شوهرش ساعت سه بیایند، پیش او... یک ربع به سه است. توی پیادهرو خنداحافظی میکند، میگوید نمی ترسد! و قول میگیرد در تماس باشیم، و بسوی رنوی سفید و تمیزش می رود. من هم فرنگیس را به خانه می آورم، چون زیاد افسرده و خسته به نظر می آید. در خانه هم از او می خواهم چای چیزی درست نکند، یکی از قرصهای آرامبخش اش را بخورد و یکی دو هفته ای دراز بکشد. می خندد و قبول میکند. خودم هم می آیم می نشینم تلفن بهرام آذری را می گیرم که کلفتش که روزها آنجاست می گوید دکتر دو سه روزی است رفته ویلاش در

بابلسر. امشب یا فردا صبح برمیگردد. تشکر میکنم و گوشی را میگذارم. حتماً چیز فوقالعادهای به تور زده. همه کس را بابلسر نمی برد. می آیم کت را درمی آورم و با یک نوشیدنی خیر ببینی به اتاق خودم می آیم و روی تختخواب دراز میکشم. اخبار رادیو تمام شده و سازمان هواشناسی باز دارد از مونواکسید کربن و گازهای سربی سرطانزا و انیدرید سولفورو و ئیدارت کربن حرف می زند که خاموشش میکنم. یادداشتهای فروهر را برمی دارم.

از نخستین روزهای روی کار آمدن اردشیر شاد پاپکان، یا از روز تاجگذاری او به نام اردشیر سامانی، فرزند پاپکان، خیلی چیزها یادم هست، او نخستین شاهی بود که خودش را سردودمان ساسانیان، یا پاپکان، اعلام میکرد، و میگفتند خودش یا دست خود تاج بر سر خودش نهاده است! چندین روز ما را میبردند توی خیابانها "زندهباد پاپکان" و "جاویدشاه" هوار میکشیدیم.

همین وقتها بود که یک دوران تازه هم در زندگی خصوصی خود من آغاز گشت. این روزها نه تنها مدارس، بلکه مرزها هم باز شده بودند، و من اکنون می توانستم به آرزوهای دیرینه ام برسم. یعنی می توانستم آن خانه را رها کنم، سنتهای تعصب آلود گذشته را بشکنم، سفر کنم، یروم به دورها، به باختر، به باختر باخترها... و تحصیلاتم را آنجا پیگیر شوم. از همه مهمتر، این روزها باز سینه ام از مهر آکنده بود!

مهر من، یا "دوشیشینه" من، این بار پوپک بانو، همسایهٔ آن ور کپرمان بود، شکل روکسانا هم بود، و آتش و گـرمی مـهر نـخــتین را در سـیـهام شعلهور میماخت.

پویک بانو بیوهزن بود، و یک بچه داشت. دو سه روز پس از مراسـم تاجگذاری، یک روز نزدیک غروب که من بیمار بـودم و مـرتب عـطــه و سرفه میکردم و تمام کله و بینی و گلویم بدجوری درد میکرد، و تنها توی خانه مانده بودم، او آمد. (خواهرهایم سربرهنه و برادرهایم با لیاسهای رنگ بنگی هر روز می رفتند تظاهرات توی جاده و میدان...) به زبان بهلوی، از تهٔ جان و دل، شمارهای زرنشتی و شاهی قرباد میزدند: (جاوید شباه! جاویدشاه!) بویک بانو از بشت بنجرداش مرا دیده بود که دارم یک گوشه، توی یک جام سنگی بابا، به خودم بخور می دهم. پس از اندک زمانی، ناگهان صدای باهایش را شنیدم که آمد کنارم. خیلی قد بلند و سفیدرو بود. یک سالک قشنگ هم گوشهٔ لپش داشت. زنِ داهم دارسوش بارسا، از کارکنان معبد آتاخشوگاس بود. که در جنگ هرمز بین اردوان و اردشیر کشته شده بود. بویک بانو از من بانزده سال بزرگتر بود. من هنوز تـوی تـاریکی بودم و سرم و دماغم توی جام بخور بود، که او آمد دست روی شانهٔ من گذاشت. گیجگاه مرا مادرانه بوسید، و با صدای نرمی گفت بخور خوب نیست، خُرتک، گفت باید از شیرهٔ گیاه هوم کمی بنوشم، چون ایس گیاه مقدس أريابيان با کگمهر بوده. گفتم وای پوپک بانو خوردن شیرهٔ هوم در آيين ما منع شده... خود آشو زرتشت گفته سامسانطور که خوردن گوشت گوسقند. و اسب و گاو و ورزا را منع کرده. اما بویک بانو گفت خودش از موبد شهزاد شنیده که خوردن هوم تخمیرنشده نه تنها ایرادی ندارد، بلکه توانافزا و نشاط آور است. با خودش یک جام شیرهٔ هوم هم آورده بود. من هیچوقت تعام امر و نهی های دینی را نمی فهمیدم، اما چون او خوشگل بود و قشنگ هم حرف میزد، پذیرفتم. او نخست از اتاق رفت بیرون، تنها بچهاش را فرستاد برود سر کوچه برای خودش انجیر بخرد. من معنی این کار را هم نفهمیدم. چون سرتاقچهٔ خودمان یک بشقاب انجیر بود. بعد بویک بانو آمد در را بست. تخسبت به من کمی هوم داد، سپس مرا کف اتاق تشاند، و در آغوش گرفت.

از پنجرهٔ کوچک، برج بلند هواگیر بنای آتشکدهٔ قدیمی راگا،کمی دور

از خانهٔ ما، پیدا بود. هوای اتاق گرم بود و دستها و بدن پوپک بانو گرمتر... کاش می توانستم احساسها و تمام کارهای آن غروب را بنویسم... اما نمی شود. از یادم هم نمی رود. آن نخستین شب مهر و مهربانی برای من در این دنیا بود...

در همان روزهایی که من پیگیر کارهای مسافرتم از پارس به بناختر بنودم، می شنیدم که انقلاب جدید دینی "مانی" یا "آیین مانوی" نیز کمکم در بیشتر جاهای کشور رواج گرفته، با دارد ساختار میگیرد – و بیشتر جوانها کشته مُردداش شدهاند، چون این آیین مانی ترکیبی از آیینهای باستانی ایرانی بود ــ منتها با دیدگاهی مدرن تر و امروزی تر، آمیخته با مهر الهامبخش از دین عیسوی، و با الهام روشنی جستن از قبلسفهٔ لاشونسه، و حکمت و "گناستیزوم" باختری... این را هم سرگند میخورم. خودم هم کمی وابستگی پیدا کرده بودم، به ویژه چون مانی همانند اشو زرنشت سالهای دور زمان بچگی من، که به دربار ویشتاسب راه یافته و آن شهربار مردم را در یذیرفتن آیین او آزاد گذاشته بود، مانی هم به دربار شناهزاده فیروز بنرادر شاپور پادشاه دوم ساسانی راه یافته کتاب شاپورگان خود را به وی هدیه کرده بود! و بزودی دین او یکی از دینهای رسمی پارس اعلام شده بود. این برای مردم و دولت هم خوب بود، چون اینجا وقتی دولت و دین با هـم خوب بودند، همه چیز خوب بود. اما من این روزها خودم بقدری در شوق و هیجان و مست مهر پویک بانو و سفرم به باختر بودم که کسی فکس و دلم هوای دین و ایمان مانی میکرد و به مراسم میرفت. یعنی من از بچگی هم، برخلاف "برادرها" و "خواهرها" یـم، هـیچوقت زور و تـمعـب زیـادی برای مراسم نداشتم. اما آنها باز هیچی نشده، تعصبی سخت و بی حساب مانوی سنتی شده بودند ...و مراکه در مراسم و سنن شرکت نمیکردم <sup>\*</sup>سر به هوا" و "وصله ناجور" و "كوشه كير" و "خل قراري" مارك مي زدند. يا داخل آدم حساب نمی کردند. همین طور هم فکر باختر رفتن و دنبال دانش و کلاس درس و مشق رفتن و سکه زرِ بیخودی حروم کردن مراکاری ایلهانه می دانستند، به ویژه این روزها که سکه های زر "اردشیر" ارزشش در جهان بالا رفته بود. اما دست آخر ولم کردند. گرچه در این رهگذر، و برای سفر و گذشتن از مرز کشور، دردها و بدبختیهای زیادی از دست آنها و از دست خامی های خودم کشیدم، که بماند.

دولت پارس باز همان میستم "دولت جهانی" زمان داریوش هخامنشی را زنده کرده و به کار انداخته بود. جدی. پس از قرو نشیاندن قتنه ها و مرکشیها در سرزمینهای مرو و ترکمنستان و ارمنستان و تُرکهای آذری و ترکهای غوزی و از طرف دیگر نیروهای بینالسهرین و مصر و اسیوپی و عربستان، دولت پارس این روزها یک سیستم پایدار داشت، و یک دین رسمی خوب، و آرامش... و بدین ترتیب در جهان از شکوهی سترگ و پویا، بر پایهٔ سیستم فکر و کار خوب برخوردار بود. پاکت پستی (یا اوپاستی) یی راکه شما امروز در راگا پست داخله میکردید، کمتر از یک هفته در اتیوپی دست گیرنده بود. این را هم سوگند میخورم.

اواخر آن تابستان هم، پیش از سفرم به خارج از کشور، من و دو تا از دوستانم با ارابهٔ عموی یکی از بچهها که در پست کار میکرد به اکباتانا و بعد به جنوب رفتیم. کاخهایی در اکباتانا و شوش دیدیم که نمونههای بهراستی شگرفی از مهندسی بناهای کاخهای بزرگ از سنگ و از مرمر و از چوب و هنر بود! آن دست کارون هم سراسر سرزمین مسوپتیما بین دجله و فرات، مال دولت ایران بود. میگفتند در شهر تیسفون، در کنار فرات، قصر دیار بکری شاه بود \_که تازگیها ساخته بودند \_ و بسیار دیدنی بود... اما نرفتیم، چون من باید زود به راگا برمیگشتم و راهی سفر می شدم. رفتن و دیدن تیسفون را برای آینده گذاشتیم. میگفتند شاهان پارس امروز، همچو شاهنشاهان هخامنشی چند پایتخت داشتند و در بهار و تابستان و پاییز و

# اسماعبل فصيح

زمتان، یبلاق و قشلاق می کردند. خوب، اینها نمی کردند کی ها بکنند؟ شب آخری که در ملک راگا بودم، نیمه های شب رفتم پیش پوپک بانر. او آن شب با من گرمتر از همیشه مهر و شیشینه بازی کرد، و چون هنگام رفتن و درود گفتن فرا آمد، او یک نسک شاپورگان مانی را، روی پومت گلامۀ خوب آهو با روکش ابریشم فیروزمای، به رسم یادگاری به من داد تا توی راه بخوانم و سرم گرم شود. کتاب به زبان تاب پهلوی جدید بود، و البسته نقداشیهای قشنگ مانی را هم داشت. دلچسب محمچو خود پوپک بانو. آن شب که تا پگاه به او فکر می کردم و کتاب یادگاری اش را تقاش هنری بی همتایی که می گفتند نیست. او یک استورهٔ خدادادی به پارس است؛ با این پیام که می خواست با نقاشیهایش این پارسیهای بی سواد مثل "خواهرها" و "برادرها"ی من را چیز یاد بدهد؛ که کتاب را نگاه کنند و پیام و سخن او را بفهمند.

با این کتاب، من دلداده و شیدای مانی هم شدم! بویژه وقتی فهمیدم شب زایش او همزمان با شب مرگ آن اردوان پنجم (اشک بیست و تُهم)، آخرین اشک اشکانیان هم هست، که با بیعرف گیهایش سالها اشک نـژاد آریایی و بیشتر از همه اشک مرا با مرگ روکسانای زیبایم درآورده بودند.

از راه ارمنستان و سرزمین نرکان غوزی به شهر بزرگ کنتانتینوپل رفنم که امپراتور فیلدوبوس آگوستوس کنستانتین بزرگ بنا نهاده و سدهها بود که این شهر بزرگترین شهرهای امپراتوری روم باقی مانده، و به گفته ای، این روزها مرکز دنیای باختر بود. از آنجا با قایق از دریای مرمره و بغاز داردانل هسم گذشتم و سرانجام خودم را به آتن یا به گفتهٔ خودشان "آتنا" ی زیبا رساندم... سال نخست را در همان "آتنا" بسر بردم. "آننا" پایتخت "آتیکا"، از خطعهای بافرهنگ و خوش آب و هوای روم خاوری بود. شهر آن روزها 1 . .

فرار فروهر

زیاد بزرگ نبود و اگر چه زیبا بود، اما به پای اکباتانا نمی رسید. نام شهر را از نام الههٔ یونان، "آتنایا"، که یرایتان گفتم، گرفته بودند که مثلاً گوهر اندیشه، فهم، هنرها و فنون و چه و چه و چه بود. او از مغز زئوس بیرون زده بود! اما من به دین و ایمان آنها کاری نداشتم؛ چون سالها بود می دانستم اینها در دنیای دین هوضی بودند. به هر حال، دانشگاه (یا پسیتیمیو) که در جادهٔ موتتانا بود خوب بود. خوابگاهشان عالی بود، گرچه در سلف سرویس تام کباب گوشت دار و دولماسی زیادی و شراب می دادند و بیشتر ناشیدن شراب زایل کنندهٔ فکر که تو سط اشو زرتشت منع شده بود، و من تا نوشیدن شراب زایل کنندهٔ فکر که تو سط اشو زرتشت منع شده بود، و من تا آنجا که می توانستم پرهیز می کردم.) اغلب دخترها و پسرها تهٔ کلاس دست می انداختند گردن هم و با هم "بَک" می کردند، یا "دموکراسی بازی"

چشمهایم به زحمت باز میماند. نمیخواهم فکرکنم که این سطور خودم را یادکجای خطهٔ کالیفرنیا میاندازد: در سال ۱۹۵۹ میلادی و ریاست جمهوری ریچاردوس نیکسونیوس جانشین دوایتوس آیزنهاوروس. چون بد نیست ادامه میدهم.

اما استادان و کتابها بد نیودند. یک پروفسور آلیوس مالخوس فرفریوس داشتیم، (همان که میگفتند فیلسوف نامدار معاصر یونانی است)، که این روزها پرزیدنت دانشگاه هم بود. جزو استادان خوب دیگری که داشتیم یکی این "هردوین" (استاد تاریخ) بود، یکی هم این "اییکورس" (استاد فلسفهٔ اییکوری که کلامش کیف داشت). من به ویژه دو درس با خود "ایامیلیس" داشتم که موج نوی فلسفه افلاطونی را درس می داد و چنین گروش داشت که "فهم و دانش را می توان از راه کشف و شهرد" به دست

1 + 1

#### اسماعيل فصبح

آورد. گرچه مردم کوچه و بازار "آتنا" او را از آغازگران دانش "منطق" میدانستند، و بد هم نبود، و خود من هم از کلاسش تا اندازمای الهام تازه میگرفتم - اما هر چه پیشتر میرفتیم، می دیدم زرتشت چکیده و پایهٔ این چیزها را، یعنی فکر کردن و درست سخن گفتن و به روشنی رسیدن را، سالها و سالها پیش در ملک "راگا"، به راستی به جهانیان پیام داده بود.

سال اول شاگرد ممتاز شدم. در همهٔ درسها آلفاگرفتم، میانگینم هم آلفا بود. چون از پارس هزینهٔ دانشجویی خبری نیود. از همان روزهای اول اجازهٔ کار "نیمهوقت" از ادارهٔ آکادمیک دانشگاه وابسته به سنای "آتنا" به من اهداه شد. با چند ساعت کار، هفته ای یک سکه درمی آوردم! در کشابخانهٔ دانشگاه زیردست خود پرزیدنت فرفریوس کاری به من دادند ـ که به راستی افتخاری بود! با آلیوس مالیخوس فرفریوس همدم و همصحبت بودن فره داد بود ـ به ویژه که فهمیدم او اوستا را خوانده، داده ترجمه کنند! او نیز همانند مقراط، با سرشتی ناگزیر از راه ومدام سؤال کردن و سؤال کردن ه آدم را آموزش می داد. راستش، گهگاه که پهلوش بودم، از بس سؤال می کرد کله می برد. اما خوب بود.

آخرهای بهار آن سال، یک دختر سالونیکی، که سال دو بود با من گرم گرفت. نزدیکیهای تستهای آخر سال بود، او هم ول نمیکرد. خیلی نفسانی بود. پس از گفتگوهای زباد، برای اینکه آتشش بخواید، دست آخر پذیرفت که با او ازدواج یا وپانتردووه کنم، و کردیم. یعنی قرار شد به سبک رایج وآتناه ییها وپانتردووه کنیم. اول یک هفته با هم سکس داشته باشیم، تا دهیم. من زیاد خوشم نیامد. بنابراین مراسمی هم انجام نگرفت. ملینا هم آتشش خواید. گفتم که نفسانی بود. گذشته از خداناپرستی، این هم یک چیز دیگر مردم باختر بودکه من از دستش کوک بودم. سکس آزاد یعنی چه؟ آه. در ایران خودمان بهتر بود که فامیل داماد باید هفته ها میرفتند. می باد می رفتند

خواستگارى، بلەبرون، عقدكنون، بعد... دست بەدست. و از ایران، یا به گفتهٔ اینها از دیرسیا»، این روزها، اخبار بزرگ و شگرف هم می آمد. توان و آوازهٔ دولت پارس مورد رشک جهانبان، بهویژه یونانیان بود. شایور اول ساسانی بر تخت نشسته بود. دولت جهانی ساسانیان، همانند هخامنشیان، به گفتهٔ خود وهرودین، با آنهمه لغزخوانیهای یونسانیاش، دولت بسزرگ و اینترنیاسیونال جهان بود، ایران به داستی خساورمیانه را زیسر دامنهٔ باتخشاهی سیاسی خود داشت ـ بهویژه با شکستهایی که به روم خاوری متجاوز وارد آورده بود و آنها را سرکوب کرده بود. شنیدیم سردار هوالرین» را وادار ساخته بود جلو او زانبو بنزند، بنعد دستور داده بود این نماد را کتیبه کرده بودند و به همهٔ مهمانان خارجی و خبرنگاران نشان میداد. من از این کار خوشم نیامد، چون سمبل تکبر ناپستد ابرقدرتی بود. اما شاپور دوم بیشتر دیندار و بافکر بود، دستور داده بود تا نسکهای نوشته های زرتشت و نوشته های دربارهٔ او را از سراسر ایران و خارج از ایران گردهم آوری کنند، ویرایش نمایند و نشر دهند. کسانی که تازه از ایران می آمدند، این اخبار و نوشته ها را می آوردند. خوب بود. دیس یعنی فکر، فکر خوب، کار خوب، ستایش ایزد یکتای بزرگ، میگفتند سیاست دولت ایران آنجنان شکوه و زرق و برق و جلال و جبروت یافته و بافت سیستم فرهنگی و هنری آنچنان شگفتانگیز شده بود که روز به روز سیستم فکر زرتشتی و آریایی ساسانیان و اندیشه و فرهنگ ایران در باختر و باختر دور گسترش می یافت. راست بود. آیین فکری و دینی که هیچ، حتی لباس درباریان و اشراف و بستگان به دربار ایران در سایر کشورها مـد روز می شد . حتی در وآتناه که من بودم!

تابستان آن سال، من برای گردش چندروزهای از وآتشاه با کشتی به اسپانیا یا وهیسپانیاه رفتم. پاس شناسایی آریایی ام همه جا معتبر بود، و ویزا هم نمی خواست. بیشتر جاها پول هم نمیگرفتند. سوگند می خورم. نیام و

### اسماعيل فصيح

تاریخ نژاد آریایی با دولت جهانی داردشیر» و دشاپور» به ویژه دین زرتشتی و میترایی و مانوی در این جا هم مشهور بود و در واقع هـمه را کشـته مـرده داشت. از دانشگاه دتولیدو» شان در شمال شهر ه کوردویا» دیدن کردم و یک پذیرش هم گرفتم توی جیبم گذاشتم که شاید بمانم.

در کرانهٔ رودخانهٔ زیبای دمانزامارس و اناقی اجاره کردم. راستش این سفر ادامهٔ ارادهٔ پیش از خروجم از خانهٔ ملک راگا بود: میخواستم از آن خانه، تا آنجا که در دنیا میشد، دور شوم؛ هرچه دورتر و دورتر و دورتر بودم، تا به آخرین مرز این دنیا برسم... و در آن روزگار هیسپانیا هم البته آخر دنیا بشمار میرفت، چون خاک آن به لب افیانوس بیانتهای اطلس میرسید، که به معنای اوج بردباری آدمی بود!

نمی دانم چرا پس از چندی از هیسپانیا زیاد خوشم نیامد. شاید چون زیادگاوبازی می کردند، و گاو بیگناه و مقدس را می کشتند. در میدانی جمع می شدند و یکی می رفت با شمشیر کلّهٔ یک گاو آنریدهٔ خداوندگار را سوراخ سوراخ می کرد و می کشت و مردم هم دست می زدند! لاشهٔ گاو را هم کباب می کردند و می خوردند. مثل یونانیها دوستدار فلسفه و تاریخ و تسرازدی و هنر نبودند. گرچه دیدم در آنجا هم بین مردم ددین آریایی مرسوم است و پیروان زیادی دارد - این را هم سوگند یاد می کنم! اما دولتشان مثل دولت و دورهٔ اشکانیان آنوقتهای خودمان بود، که خاندان داشک و را داشتند. اینها می فکرانه بود، مدام هم جنگ داشتند و به سر و کلّهٔ ایلهای سا کسونی، یا قرانسوی، یا آفریقایی می پردند و یک چیز دیگر: وقتی جنگ نمی کردند، یا قرانسوی، یا آفریقایی می پردند و یک چیز دیگر: وقتی جنگ نمی کردند، یا قرانسوی، یا آفریقایی می پردند و یک چیز دیگر: وقتی جنگ نمی کردند، یا قرانسوی، یا آفریقایی می پردند و یک چیز دیگر: وقتی جنگ نمی کردند، یا قرانسوی، یا آفریقایی می پردند و اسم این کار را هم گذاشته بودند ددانس!»

روی همرفته، در این گوشه از جهان، برعکس پارس و یونان و روم که

من ديده بودم، شنهر بزرگي وجود نبداشت. ميخواستم سغري به مجمع الجزایری که می گفتند در شمال هیسپانیاست بروم، ولی می شنیدم که آنجاها شهر بزرگ یا فرهنگی مانند ایران و یونان وجود ندارد. در جنوب این مجمع الجزاير میگفتند ايلهای نيمه وحشی ساکسونی و بدوی زندگی میکردند. در شمالش هم شنیدم که اقوام اسکاتها و بریتونها و آنگلوها ولو بودند و مدام هم در جنگ و جدال. در ضمن، تمام جزایر در تصرف رومیان بود! ( که داشتند کوشش میکردند مردمش را آرام کنند.) و این روزها به شکل سرزمینهای ممنوعه و جنگزده پاسداری می شدند. بنابراین فکر سفر به آنجاها راگذاشتم کنار. در شمال خاوری هیسپانیا هم شهر و فرهنگی نبود. در شمال که میگفتند وگالهاوی نیمه وحشی فرانسوی توی جنگلها زندگی میکردند، و هوا هم خیلی سرد بود. در جنوب هیسپانیا، در جایی که میگفتند دافریفاء بجز مصر چیز زیادی نبود جز عربهای بدوی صحرانشین و بومیهای جنگلی... و میشنیدم که هواش هم داغتر از جنوب هیسهانیا است . و خیلی هم شرجی. بنابراین در پایان تابستان، دوباره با یک کشتی بارکشی رومی به سوی روم خاوری و دآتناه بازگشتم ـ که سفر خوبی هم بو د.

گاهی شبها که روی عرشهٔ کشتی تنها بودم، به خودم، به سرزمینم، به مُلک دراگاه، و دوران بچگیام، و به جمعیندی تمام زندگیام تا این سن، فکر میکردم. من راه درازی از خانه دور شده بودم، اما گذشته ها، نه تنها با من بودند و به هرجا که میرفتم در فکر و در روان من موج می خوردند، بلکه آثار آن را در تار و پود وجود دنیای امروز می دیدم! بنابراین، بیشتر و بیشتر به زرتشت فکر میکردم ـ که سالها و سالها پیش همه چیز را به نوع بشر گفته بود. اگرچه دید جهانی او از دنیا و زمانی که او در آن زیسته بود ریشه میگرفت، اما سیستم فکر او به جهانی بسیار گستردهتر و با طیفی بسیار بزرگتر بازتاب می بافت. او رستگاری، شادکامی و فرجام نیک زندگی اسماعيل فعييح

مرا - یا بشر کوچک قانی را، در درست فکرکردن آن، آزادانه گزینش نمودن، و راستی و خوبی را برگزیدن می دید - و می دانست. خوب زندگی کن و بگذار سایرین هم خوب زندگی کنند - حتی گاوها. بسیاری در دنیا نمی فهمیدند، یا زیرش میزدند - مثل آن هیسپانیا بیها! «آتناه ییها کمی، در سالهای اخیر، پس از انقلاب فکری و پیروزی بر دالیگارشیه - آنها راه فکر و اندیشه و اراده تسازهای برای زندگی خود برگزیده بودند. بعنی این وژوستینین امده بود و فکر خوب و عدل و داد را جوهر کار دولت ساخته بود - البته به تقلید از بزرگمهر در ایران.

e e e

تازه پاییز فرا رسیده بود که به وآتناه و از آنجا به خود کنستانتینوپل آمدم. البته می شنیدم شهر وژمه، پاینخت روم باختری هم بزرگ است. که امپراتوری اش تمام سرزمین اروپای غربی را تحت تصرف خود دارد، اما آنها هم مدام مشغول جنگ با این و آن بودند.

از ماه اکتبر در یکی از دانشگاههای روم باختری در کنستانتینوپل (که خودشان آن را مرکز تربیت استادان میگفتند) دنبال درس راگرفتم و سالها همانجا بودم.

سیستم امپراتوری اینها همانند سیستم دولت جهانی ایران کمکم فرهنگ بهتری پیدا میکرد و این کنستانتین دوم سرکار بود و آیین عیسوی را دین رسمی امپراتوری کرده بود که بد نمبود. از ایران هم، اخبار دولت شاهنشاهی ساسانیان هرچه بیشتر و بیشتر همچو سرابی زیبا میرسید، گرچمه گاهی گزنده. یکی از دخترهای قامیل خودمان، آران، که به کنستانتینویل آمده بود، اخبار رنگارنگی میآورد. او دختری زیبا و زرنگ و باهوش از نژاد ترکهای تورانزمین بود که خانوادهٔ پدریاش، در پی رویدادهای جنگی، به دراگاه آمده و با یکی از افراد خانوادهٔ ما زناشویی کرده بود، و آران مرا از دور میشناخت. در واقع من و او چندبار هسمدیگر را در مهمانیها و مراسم عیدها دیده بودیم. با کاروانی همراه دایی اش به کنستانتینویل آمده و در دانشگاهی که من بودم نام نویسی کرده بود. خوب بود. گاهی شبها با کتابها و کتابچه ها و با چنگ پرتابلش به اتاق من می آمد و ما می نشستیم، گفت و شنود می کردیم، درس می خواندیم، گاتها می خواندیم، چیزی می خوردیم، و آران با چنگش از ترانه های کمی لوس اخیر که در پاینختهای پارس دورهٔ هرمز اول ورد زبانها شده بود می خواند و با چنگ می نواخت. ای رقیب، ای دشمن من / دشمن جان و تن من...

بقية كارها بماند.

از آران میشنیدم که بادشاهان ساسانی پشت.هم ایشت.هم، بسر پشت بدر، با برادر پشت برادر، تند تند به تخت مینشستند، میخوردند، می نوشیدند، می زدند، شکار می کردند، قبل سواری می کردند، حبرمسرا و وشبیستان، داشتند، و خوش بودند. شاپور بعد از شاپور و بهرام بعد از بهرام میآمدند و میرفتند و گاهی مانند بهرام چهارم چهار ماه بیشتر شاهی نمی کردند... من فکر می کردم دو دمان آنها هم مانند هخامنشیان و اشکانیان آغاز به سستی نهاده است، اما از دور که نگاه میکردیم نشانههایی در تمام دنیا بود که سیستم دولت پارس را در ادارهٔ کشور بزرگ، توانا و پرشکوه اعلام می کرد ـ لابد چون بقول رومیها، سیستم امپراتوری پارس پرتوان و نیرومند بود. سیستم دینی زرتشتی ظاهراً دیگر رواج نیافذ نیداشت. مشلاً میشنیدیم افراد سپاهی، پیروان مسیحی را بدجوری میگرفتند و شکینجه میدادند و میکشتند ـ حتی خود مانی به آن خوبی را، که اول گفته بودند فرستادهای پاک و ورجاوند است، گرفته بودند کشته بودند. یعنی بهرام اول که از مانی خوشش نیامده بود، داده بود او را خفه کرده بعد پوستش را کنده و پُر از کاه نموده و از یکی از تیرهای دروازهای ( که تا آن روز دروازهٔ مانی نام داشت!) آویزان کرده و اسم دروازه را هم گذاشته بودند جندی شاپور!

شک تدارم که ایسن همه یویوبیازیهای شابخردانه کسار شخصای بسیفکر و روحانی تما و سنّت قورت داده و نوکر دربار و دولت بود، و اوضساع را ب قساد و بیفکری نسبت به زندگی مردم میکشاند.

در سال آخر دانشگاهم در کنستانتینوپل، میشیدم که شاهنشاهان ساسانی پارس شکرد و زرق و برق پایتختهای خود را به اوج رساندهاند و کاخهای بزرگتر و بسیار تزیین شده تر بنا کردهاند: کاخ خسرو (کسریٰ)، کاخ ماشینا، کاخ تاقیسنان، کاخ اکباتانا، هسه با سنگتراشی هستری شیک، نقاشیهای روی سنگ، روی فلز، روی دیوارها، همه از بزمها و شکارهای شاهنشاهان، و اینها نه تنها با آثار هنری دورهٔ هخامنشیان، بل با بهترین آثار هنری باختری برابری می کردند. شاهان ساسانی اکنون مثل شاهان کیانی، در ناز و قدرت و شکمبارگی درباری بزرگ می شدند؛ خود را از مردم و از دین نور نگه می داشتند و به ویزه مردم را داخل آدم و فهم و سیاست و گزینش بالاتر از زمین می نشست. هرکس به دربار شرفیاب می شد و به بیشگاه بار می یافت، باید دستمال به دهانش می بست و چهره بر خاک می سپارد و تکان نمی خورد، تا از نفس او، روان شامخ شاهانه وآلوده نگردد؛ چون او سایه ویروردگاره در روی زمین بود...

نقش و هستی زنان شهری هم ناجور بود و کمی ولنگ و واز . مثل آران . که با ید لباس پوشیدن و توالت کردن توی چشم میزند، و بدون پوشش مرسوم نجیبانهٔ ایرانیان بیرون می آمدند، و شورش را درآورده بودند. آزادی داشتند! می شنیدم که زنهای شهرهای بزرگ ایران حالا به راستی از زنهای روم خاوری و روم باختری هم لخت و پی تر و مکش مرگ ماتر و مدروزتر شده بودند! لباسهایی که آران با خودش از راگا به کنستانتینو پل آورده بود، و برایش هم می فرستادند، سوکسه و کشته و مردهٔ زیادی پیدا کرده بود. زنان ایرانی واقعاً خپلی وماده شده بودند. بعدها شنیدم خسرو پرویز دوازده هزار زن را در «شپیستان» خود در دو پایتخت عمدهٔ خود ـ اکبانانا و تیسفون ـ برای تابستان و زمستان و پیلاق و قشلاق نگه میداشت.

# بند ۲ - مهر و یگانگی - در او جها

نامش ایزابلا کامپنلی بود و در همین سال آخر دانشگاه در کنستانتینوپل به زندگی من وارد شد.

آن پاییز من دو کلاس پژوهش وبژه با پروفسور پروکوپیوس استاد تاریخ داشتم، و روی آماده کردن ونزه خودم در سوژهٔ وآتالیز همگونیه: فیرهنگ آتنا ـ فرهنگ راگا در چند سده گذشته کار میکردم.

نخستین دیدارمان یک شب که من از کار و از نوشتن خسته شده و برای قدمزدن به کرانهٔ بسفر آمده بودم، روی داد؛ زیر مهتاب قشنگ شب پایتخت روم باختری، لب بغاز زیبا...

او هم تنها بود، و انگار داش از درس گرفته. من او را یکی دو ترم پش در یکی از کلاسهایم (کلاس ادببات نوی لائین) دیده بودم و می شناختم. امشب، روی تخته سنگ بلند و صخره مانندی لب آب نشسته بود. نور ماه از پشت سرش می تابید، و انگار خودش هم در ماه بود. بالارفتن به کنار او هم انگار عروجی خوب بود. در یک دستش یک گلسرخ و در دست دیگرش یک سیب بزرگ داشت. گُل که خودش بود، سبب هم فکر کردم لابد دسرش در خوابگاه بود که نخورده و با خودش آورده بود بیرون. شنیده بودم دختر یکی از بزرگان روم باختر (در ونیز) است. خانواده اش او را برای تحصیل در دانشگاه به کنستانتینویل فرستاده بودند. چون این سالها تمام راهها به روم خاوری پایان می یافت.

مینیوریتا ایزابلا کامپنلی چهره و تن و بدنی سفید داشت، با موهای طلایی و فرفری و چشمانی سبز. مراکه دید دست تکان داد. من جلو رفتم و وچائوه گفتم و او پاسخ مرا با لبخند داد. رفتم کنارش روی تختهسنگ

نشستم. ناگهان برسید آیا این اخبار بزرگ و قشنگی که از دیرسیاه یا بقول شما ایران و دولت شاهنشاهی میرسد راست است؟ ... خواستم بهرسم کدام اخبار؟ گفتم: وهرچه میخواهی بیرس. اگفت: و اینکه ایس روزها دولت بزرگ و جهانی بارسی سه زبان بزرگ منطقه را در کشور به رسمیت شناخته؟ ـ زبان بهلوی ساسانی، زبان بهلوی بارتها و زبان بونانی را؟ واوووواه گفتم: دفکر میکنم...، دشتید، ام کتیبه هایی بر دیوارهای شهرها و کاخها به این سه زبان حک شده است . همچنین به دیوارهای و کعبهٔ زرتشت و در نقش رستم! میگویند در این کتیبه ها شرح اخبار جنگی و سیاسی و اکنونومیک شاهنشاهی بزرگ داده می شود، و حک می ماند. حقیقت دارد؟، وبله.... دباشکوهه، نیست! مایستر پروکوپیوس خودش میگفت پارس در زمینهٔ قن آبرسانی کشاورزی در دنیا نمونه است! بازرگانی پارس هم با پیونددادن چین به روم با این دجادهٔ ابریشمه تا هیسپانیا در اوج پیروزی است. میگفت دکترهایی که از دانشگاههای بارس درجه میگیرند، همهٔ کشورهای دنیا آنها را میخواهند! و دولت بارس است که تخستین فرستادههای دیپلماسی جهان را به کشورهای گوناگون جهان فرستیاده!... واوووو!... شینیدهام ک... سیستم مخابرات بستی تان راه انطاکیه و مصر و اتیوپی تا بلخ و هندوستان در خاور دور را در زمانی کمتر از یک هفته می پیماید! زا ـوی!... و این درست است که نخستین کلیسای تباریخی و ملّی عیسویان در سال ۶۶ میلادی! در اوایل دوران اشکانیان! به دست عیسویان بارس در ارومیهٔ بخش ارمنستان وآذربادگان، باختری شما بنا شده؟ و میدانستید این سال درست سی و سومین سالگرد شهادت حضرت مسیح است که در سی و سهسالگی معبلوب شده برد؟ه

نمیدانستم کدامیک از سیل سؤالهایش را اول جواب بدهم. بسیارش را خودم هم نمیدانستم. اما او خیلی شارژ بود، و نمیدانستم شیفتهٔ من شده 11.

یا شیفتهٔ دولت جهانی ایران. گرچه از اینکه اینچنین از ریزه کاریهای سرزمین نیاکان من و بازیهای تاریخ خبر داشت، شگفتزده و شاد شدم. به چشمهایش در نور روشن مهتاب نگاه کردم و فقط گفتم: هچشمهای شما در روز سبز و در شب در نور مهتاب فیروزهای است. مطمئن نیستم کدامش زیباتر است.ه

او هم به چشمان من نگاه کرد و لبخند زد. گفت: «شما هم زیبا اندیشه بیان میکنید.» سیب را به دست دیگرش داد و بیا دست آزادش دست مرا گرفت.

آن شب او مرا همراه خود به یک جشن و مراسم ایتالیک ـ هلنستیک ویژه که هر سال در این زمان در سالن گردهمایی دونوس ا در شمال کنستانتینوپل برگزار می شد، برد ـ که گفت از مراسم کنهن و دباید رفت ا رومیان است. من در ایتدا البته نمی دانستم این چه مراسمی است، چون در مُلک راگا ما مراسم ونوس منوس نداشتیم. اما با ایزابلا رفتم، چون در همان آن، در تار و پرد هستی ام، می دانستم که دیگر این من نیستم که اراده می کنم ـ نیروی دیگری بود ـ از وجود ایزابلا... مهر.

اما ومراسم ویژدای که آن شب در سالن نه چندان بزرگ وونوس و برگزار شد، دستکم اوایلش، کمی لوس از آب درآمد. آوای موسیقی چنگ و طبل و نی بلند بود. انبوه پسر و دختر و مرد و زن، و بیشتر ونیزی، زیاد بودند و شراب و شیرینی و غذا بیش از وفور. از سقف سالن هم نخهای زیادی آویزان بود و به نوک بیشتر نخها یک میب سرخ بسته شده بود، درست به اندازهٔ آن سیبی که دست ایزابلا بود. هنوز نمی فهمیدم ومراسم و شب سال وونوس و چیست ولی می دیدم گهگاه دختری می رفت یک سیب به یکی لز نخهای آویزان می بست و می گذاشت آویزان بماند. هر نخ بک سیب به یکی لز و نقط هم دخترها سیب به نخ می بستند. بعد از اینکه ایزابلا و من کمی به موسیقی گوش کردیم، و رفصیدیم، او ناگهان ایستاد، دست مرا گرفت،

# اسماعيل فعيح

مدتی به چهرمام، به چشمهایم، انگار به تمام وجودم نگاه کرد. بعد، بدون آنکه چیزی بگوید رفت و سیب دستش را به نوک یکی از نخها آویزان کرد. نزدیکیهای آخیر شب بالاخره کیمکم فیهمیدم... در «مراسیم» «شب ونوس»، که درست در ناقوس نیمه شب اعلام و برگزار می شد، زوجهای دختر و پسر (که دختر باکره پسر دلخواهش را انتخاب کرده بود) باید مسابقهای می دادند: «هر زوج باید، دستها پشت سر، روبروی هیم جلوی مسابقهای می دادند: «هر زوج باید، دستها پشت سر، روبروی هیم جلوی اسیب شان می ایستسادند و با فرمان «شروع» فرستادهٔ «کاریک» یا قاضی القضات ونیز، شروع به خوردن سیب آویزان می کردند: یعنی نوبت به نوبت، یک گاز پسر، یک گاز دختر، رفریها و گازنگه دارها نگاه می کردند. یک جور المپیک ونوسی سکسی بود. هر زوج که سبب خود را زودتر تمام می کرد، یا هیچی نمی ماند، برندهٔ «شب ونوس» می شد! آن شب آنها از آن مهر، از آن ونوس، و از آنِ یکدیگر بودند. لازم نیست بنویسم آن شب کدام زوج برنده شدند.

دمدمه های پگاه... من و ایزابلا به کرانهٔ بسفر بازگشته بودیم و به خواستهٔ او، با پاهای برهنه، روی شنهای نرم لب آب، زیر مهتاب روشن، قدم میزدیم. او دست مراگرفته بود و یکی از سروددهای اوپیدیوس را زیرلب می خواند: دنخست، بوسه است که مهر می آفریند...ه

چشمهایم خسته شده، و کار هم دارد به جاهای باریک میکشد ـ و داننگیآور. یادداشتها را می بندم و میگذارم کنار. بلند می شوم، نوشابهٔ به در دبخوری درست میکنم و با دوتا دیاز پام می روم بالا. میگویم دو سه ساعتی دراز بکشم، چرتی بزنم. هم اکنون ایده ای هم برای شب، یا فر داشب دارم ـ با تشکر از نکته های دکتر فروهر ـ و به امید همت و همکاری حکیم بهرام آذری.

# اما آن شب هم حکیم بهرام آذری راگیر نمی آورم، چون هنوز شمال است. تلفن «دوستی» هم که دارم، جواب نمی دهد. بنابراین، بخشکی شانس. صبح روز سهشنبه هم چون خودم این روزهاکار و برنامهٔ تدریسی چیزی ندارم، و فرنگیس و دوستش هنوز پر «دغدغه خاطر» استاد فراریاند، و حوصله سر می برند، تصمیم می گیرم بلند شوم زین کنم جلوی دانشگاه، به کتابفروشی آقای شفق سری بزنم. او دوست قدیمی اوایل زندگی دبیرستان استاد است ـکه، بقول ایرج خطیبی، قبل از انقلاب اسلامی ناشر آثارش هم بوده. فروهر ظاهراً برای کتابهای تألیفی و آسلامی ناشر آثارش هم بوده. فروهر ظاهراً برای کتابهای تألیفی و آنجا رفته باشد.

ماشین را نزدیکیهای میدان انقلاب که بیرون از طرح ترافیک است. توی یکی از فرعیها، یکجای نسبتاً دنج پارک میکنم، می آیم. میدان انسقلاب تسهران هم امروز محشر کبرایی زیبا آکنده از اتوبومها و اسماعيل فصيح

مینی بوسهای کهنه و تاکسی و موتور سیکلت و دود و آلودگی است. در پیاده روها، دستفروشها و بازار سیاهان کوپن مواد غذایی و کتابهای ممنوعه و دلار و داروهای قاچاق و احتمالاً مواد مخدر، همه جا هستند و بعضیهاشان چیزهایی را که قاچاق می خرند یا می فروشند داد می زنند. ضمناً این روزها میدان از لحاظ ترافیک و عبور و مرور پیاده تحت کنترل مربازهای وظیفه در خدمت راهنمایی است. یعنی در هر طرف تقاطعها، اقلاً چهار مأمور ایستاده اند تا وقتی چراغ ترافیک قرمز شد، آنها با موتزدن و دادکشیدن و یا یقه از عقب کشیدن مردم عابر پیاده را نگه دارند.

مغازهٔ بزرگ و دودهانهٔ انتشارات شفق را، پس از اندک مدتی جستجو در خیابان فروردین، پیدا میکنم. با تأنی داخل میشوم.

پشت میز کوچکی بالای مغازه، دورتر از دخل برقی، عاقلهمردی تمیز و خوشرو نشسته، با موهای سفید، سبیل سفیدِ وجینشده، و چشمهای قهوهای روشن مطبوع. هم سن و سال خودِ دکتر فروهر است. روی میزش یک تلفن دارد، مقدار زیادی قبض سفارش کتاب، نمونه های فیلم و زینک و لیتوگرافی، چندتا روزنامهٔ امروز و دیشب، و خرت و پرتهای دیگر. کل کتابفروشی لملمهای از کتب نفیس و کتب جدید است، چه توی قفسههای کتاب، که عملاً تا سقف می رود، چه روی پیشخوانها و میزهای دراز، چه توی ویترینهای بزرگ، و چه در بسته بندیهای تل انبار شده از صحافی اینجا و آنجا. تخصص انتشارات ظاهراً در کتب کلامیک ایرانی، از شعرا و نویسندگان و مورخین، و فلامفه و مورخین بزرگ جهان و غیره و غیره و غیره است.

> میروم جلو، سلام میکنم. دآقای ایرج شفق؟» دبله قربان...، با ادب و تواضع بلند می شود.

خودم را معرفی میکنم و علت آمدنم را میگویم. با حیرت و اخمهای تویهمرفته به اطلاعاتی که از دهان من درمی آید، با توجه، و حتی رقت و اندوه، گوش میکند. میگویم:

دیکی از دومتان مشترک ما، جناب ایرج خطیبی، به بنده گفت که شما در قدیمالایام استاد دکتر فروهر را می شناختید و هممدرسهای بودید... دوستان زندگی و غیره.۲

«بله بابا... مروی پنج سال با هم بودیم... هشت تا کتاباشو من چاپ کردم. بفرمایید بنشینید آقای مهندس.» به تکصندلی چوبی کنار میز اشاره میکند، بعد به جوانی که پشت دخل است رو میکند: «حسن آقا، چای بذار، لطفاً.»

> تشکر میکنم، مینشینم. «اینطرفا نیامده، جناب شغق؟»

دنه والله... من خیلیم براش نگران بودم... حالام که ـ این مصیبت را میشنوم ـ حیرت میکنم و تهِ دلم افسرده شده.»

«شنیدهم بعد از انقلاب کتاباشو به شکل و شمایل شاهی قدیم اجازهٔ چاپ نمیدادند؟»

ونه... دوتا از کتابهاش ـ یعنی اون روایت شاهنامه و تعدن غرب ـ تعدن شرق که خیلی شاهی و ملطنتی یه، بخصوص تأکید به مکتب و فلسفهٔ زرتشت داره که یعنی این دین بر تاریخ تمدن جهان و فلسفه های شرق و غرب تأثیر عمیق داشته. اگر اجازه می دادند، یعنی خودش اجازه می داد حک و اصلاحات بکنیم و اون مقدمه و عکس شاه رو برداریم، که در این صورت اجازهم می دادند، من شده با کاغذ آزاد هم هرچه خرجش می شد تجدید چاپ می کردم می دادم بیرون. اما گفت نمیشه. یعنی نمی گذاشت. می گفت یک اثر تاریخی و کامل رو نباید تغییر داد. باید گذوشت مردم بینند، قضاوت کنند. امروزم بازار سیاههای مادر فلان فلان شده روایت

شاهنامهشرو ورداشتند یواشکی، نمیدونم کجا، جلد گالینگور ولی زیراکس چاپ کردهن و دستفروشها قاچاقی هزار و پونصد تا دو هـزار میفروشن.»

«یادم هست عکسالعمل شخصی و خصوصیاش روی کتابهاش این آخرسریها خیلی عمیق بود.»

٤ آره، طفلک. خیلیها در اینجور موارد، ول میکنن، می بُرن، میرن تو خونه، درو میبندن، و خودشونرو با تریاک یا توی الکل غرق میکنن. یا د ایرج خطیبی خوشگل مست و کراواتزده می افتم. «دکتر فروهر نه. گرچه کمی اشتباه می کرد. باید کوتاه میومد. اما بیچاره خیلیم دوندگی کرد، یعنی تا اونجاکه می شد، رفت این و اون رو دید، نامه نوشت، حتی به بالا بالاها... اما نشد که نشد. معلوم بود که نمیشه. عکس شاه و جایزهٔ شاه! تو این سال و زمونه؟ بعد هم که اونطوری شد.» بعد می پرسد: «فکر می کنید کجا رفته باشه ؟»

دما مي خواستيم از جنابعالي بپرسيم كمك بگيريم. ۲

والله من خبری از او نداشته م، به قرآن مجید. شنیدهم که بیمارمتان یا آسایشگاه بستری بوده، طفلک، اما شرمسارم که نرمیدهم برم خدمتشون. دومتان دیگه چی؟ فامیل مامیلاش؟»

دهیچ کس خبری نداره. موضوع هم حساس و خطرناکه. خانمش مضطرب و ترسان بیچاره به کلانتری و اورژانسها و مراکز خبر تصادفات تلفن کرده. می دونید، شنیدیم در تهرون روزانه حدود هشتصد مورد تصادف ترافیکی انجام میگیره، نصفش با موتور سیکلتها... کشته و مجروح روزانه از دویست تا بیشتره.» موضوع چاقوی توی جیب دکتر را فعلاً مسکوت میگذارم. «از بچگی و دوستان دیگرش تعریف کنید، جناب شفق.» حسن آقا با دو لیوان آبجوش هرکدام محتوی یک کیسه چای می آید. آنها را جلوی ما میگذارد. من تشکر میکنم. ایرج شفق سیگار «تیری» روشن میکند، میگوید: «در دبیر متان که بچهٔ فوق العاده باهوش و نمونه ای بود. خیلی هم محبوب، هم بین شاگردها، هم بین دبیرها. لباس و صر و وضعش فقیرانه بود، اما از همون مال اول، شاگرد اول بود و کارش حرف نداشت. یادم هست اون موقعها، یعنی از سال ۱۳۲۶ که ما تازه شروع کرده بودیم، صبحها برای رفتن به کلاس هنوز صف می بستیم. مسال اولیها یک صف، سال دومیها یک صف، خلاصه. یه ناظم داشتیم، آقای کلانتری، یادش بخیر، مرد خوبی مف، خلاصه. یه ناظم داشتیم، آقای کلانتری، یادش بخیر، مرد خوبی مود. فروهر رو برای خوندن «نیایش» سر صف برگزیده بود. فروهر و سط میگفت، همهٔ مدرسه تکرار میکردند. صدا و فصاحتی عالی داشت. «ای خدای یگانهٔ مهربان که ما را آفریده ای ...» ما همه میگفتیم های خدای یگانهٔ مهربان که ما را آفریده ای ...» ما همه میگفتیم های خدای میگفتیم... چسرا ایسن جوری نگاه مسی کنید، آقسای مهند س؟ باور نیم فرماید؟»

هچرا... معذرت میخوام. حواسم پرتِ جای دیگه و موقع دیگهای بود. بفرمایید.ه

دخیلی بچهٔ خوب و آرومی هم بود. از همون بچگی عصرها هم کار میکرد. پول درمی آورد. دوچرخه خریده بود و از تهٔ خیابون ری می اومد ناصرخسرو.»

«جناب شفق، فروهر قبل از اینکه بطور رسمی و باگذرنامهٔ صحیح بره خارج، از خانه فرار میکنه و شنیدهم میخواسته قاچاقی بره. داستانش چیه؟»

یک عمیقی به سیگارش میزند. داون داستانش غمناکه، اما گذشته. بعد از اینکه به هزار زحمت معافیش رو گرفت، همهٔ ما رو بـه تـعجب انداخت. به هیچ یک از ما دوستانش نگفت. از خونه و فامیلش گریزون ۱۱۸ اسماعیل فصیح

بود. رفت تبریز و میخواست از طریق مرز بازرگان و اونجاها قاچاقی بره ترکیه، و از اونجا بره توی یک کشتی چیزی کار کنه و بره انگلیس یا امریکا. نشد، گرفتندش، بر دندش زندون، بعد ولش کر دند. از اونهایی بود که برای رسیدن به مقصود و هدفش دست به هر کاری میزد و خودش رو به هر آب و آتشی میزد.

(صحيح.)

دوقتی بالاخره رفت و امریکا بود با هم تماس داشتیم. آره. من همیشه آدرسم همینجا بوده. الان سی و هفت ساله که ما اینجا کار میکنیم. مدتی که پدرم خدابیامرز اینجا رو داشت، حالام که ما هستیم. جناب فروهر به من اینجا نامه مینوشت و مکاتبه میکردیم. بنده خودم لیسانس ادبیات گرفتم، و چون پدرم میخواست اومدهم و اینجا رو میگردونم. الحمدالله خوب هم بود. حالام یه خورده سخته. اما میگذره.»

«تنها بود... با خانمش اینجا در ایران آشنا شد. سوسن خانم دختر یکی از برادرهای عدل از کنتراتچیهای وابسته به دربار بود. عموی سوسن خانم، دکتر عدل جوان، همشاگردی خودمان تو «مروی» بود. اون واسطهٔ از دواجشان شد. با پول و جهاز کلان. خونه، ماشین، همهچی. فروهرم که خودش همیشهٔ خدا توی دنیای آکادمیک و کتاب و وارستگی بود. بعدها هم که همین جا تدریس میکرد، و ما زیاد همدیگه رو می دیدیم. کتابهاش رو که به مرور مینوشت، می آورد پیش من. اون موقعهام که چاپخونه ها تجهیزات فراؤن داشتند، کاغذ فراؤن بود، آزاد... یه دوج والیانت آلبالویی رنگ زیر پاش بود. با اون می اومد. کارهاش که زیر چاپ بود، خودش برای غلطگیری و تهیه فرمها و صفحهبندی و تهیه پشت جلد می اومد و می رفت. انگار همین دیروز بود... ماشینش رو جنابعالی تشریف دارید مینشست...» «جناب شفق، او دوستی، آشنایی، یار و همدم خاص دیگهای نداشت -که مثلاً در اینگونه موارد پیش او بره؟...»

دفکر نکنم. یعنی من نمیدونم. اون مدام یا سرش تو کتاب بود، یا کلاس درس و سمینار و مسافرت... چه خارج چه داخل ایران. چاییتون سرد نشه جناب مهندس.» با انگشتان خودش گوشهٔ کاغذ کیسهٔ چای را میگیرد، آن را از توی لیوان من برمیدارد. درنگش خوبه؟»

«متشکرم، عالییه... فرمودید سفر میکرد... داخل ایران کجاها میرفت؟»

ایزد رو خیلی دوست داشت. اصفهان و کرمان هم میرفت. یکی دو سفر هم البته رفته بود گُجرات، جنوب بمبئی \_که به اصطلاح خودش امروز بزرگترین محل اسکان پناهندگان زرتئتی \_ پارسی ایران قدیم است.

«یزد و اصفهان و کرمان؟... مگه اونجاها کسی رو داشت؟» «فکر نکنم کسی رو داشت. اگه هم داشت من نمی دونم. فکر میکنم میرفت آتشکدههای قدیمی زرتشتی رو سیاحت میکرد. برای یکی از کتابهاش پژوهش میکرد.» یاز بربر نگاهش میکنم. «آتشکدهها؟» «آره، هر وقت دلش میگرفت از تهرون می رفت سیاحتی میکرد. «قبکر میکنید رفته باشه یزد؟ کمی بعید نیست؟... با اون وضع اختلال حواس و روحش؟...»

«والله من نمیدونم... منم معتقدم بعیده. این موقع چلّه تابستون اونجا آتش میباره. فکر میکنم همینجاهاست. انشاالله پیداش میشه.» «وقتی میرفت کرمان و یزدکجا اقامت میکرد. در هتل؟»

114

اسماعيل فصيح

«آره، بابا، برای سیاحت و تفریح و عشق می رفت. عکس مینداخت میاورد... نشونم می داد. در اصفهان می رفت «هتل کوروش» که خیلی عالی و چهارستاره است. یه دفعهم با خانمش رفت. در یزد فکر می کنم می رفت این «هتل صفائیه» یا «هتل جهانگردی.» یه عکس من دارم که فروهر جلوی این آتشکده در یزد انداخته. اما این چهار پنج سال اخیر به ندرت سفر می کرد... بیشتر تو خودش بود. بخصوص پارسال همین وقتها که برای آخرین بار اومد دیدمش، خیلی بدجوری تو خودش بود. ولی خوب... از حال و وضع روحی او همه چی بر میاد.»

دبفر مایید، چای سر د نشه.»

«ممنون. یک مىۋال دیگە جناب شغق، بـعد زحـمت راكـم كـنم. آيـا شخص يا اشخاص ديگەاى بودەنكە فروهر با آنها مثلاً خصومت داشته باشه ــكه يعنى اين سالها دلش ازكسى چـرك بـاشـه؟» ليـوان چـايم را برمىدارم.

«فکر نکنم... البته یه برادر نظری... بود که اوایل انقلاب، زمان بنی صدر، در ارشاد مسئول توقیف کتابهای دکتر فروهر بود، اما او را از بخش انتشارات برداشتند، بیرونش کردند، چون با مؤلفین و ناشرین برخورد ناجوری داشت ... حالام دیگه نیست. آخیرین دفعه که دکتر همینجا نشسته بود و کفری بود می گفت این شخص یا اشخاص ناوارد را نباید سر این کارها گذاشت، تا برخلاف نظر کارشناسان و متخصصین فرهنگ کشور بزرگ حکم بدهند. می گفت این کارها ..اصل جملهش یادم نیست ...اما می گفت توقیف غیر مسئولانه کتاب، خدشه دار کردن یکی از اصولی است که پدیده این انقلاب با آن بروز کرد. می گفت این خلاف آرمان یک جامعه پاک و پیشرو اسلامی است. می دونید که به حضرت محمد و به اسلام احترام بسیار می گذاشت. یعد می پرمد: «خانمشان

چطورند؟»

\*خیلی پر دغدغهٔ خاطر، بیچاره... او هم تقریباً روانی. در روز تولد پنجاه و پنج مالگی دکتر که در آسایشگاه بوده برایش یک تلویزیون کوچک کادو برده بود -حدود دو ماه پیش. مدتی بعد از تماشای تلویزیون بوده که معلوم نیست چرا یکهو به قول دکترش یک نوع Breakdown یا فروپاشی حاد مغزی بهش دست میده. بعد شروع کرده به یادداشت نوشتن و بعد هم که یکهو غیبش زده... باز از موضوع یادداشتها نزد خودم و از برداشتن چاقو چیزی نمیگویم. شفق آهی میکشد. «عجب وضعی شده!»

«جناب شفق، این جناب که فرمودید زمان بنی صدر مشئول توقیف کتابهاش بوده و حالا بیرونش کردهن حالاکجاست؟ کجاکار میکنه؟ کسی میدونه؟»

سرش را میاندازد عقب و کرکری میزند. بعد از چمایش مینوشد. میگوید: ددر رابطه با حرفهایی که چند دقیقه پیش میزدیم، این جمالبه. شنیدهم این یارو نظری رفته یزد، یا نائین، و سِمَت ــه

ناگهان، چند لحظهای صدایش را نمی شنوم. انگار چیزی پردههای گوشم را تا انتهای بخش استخوانی چکشی و سندانی، منفجر کرده. از خودم بدم می آید که گفته بودم از او هر کاری بر می آید. اما فوری تمام حرف را و آنچه القا میکند را نشنیده می گیرم و قضیه را تمام شده تملقی میکنم. چای را سر میکشم و می گویم:

•خلاصه خانمشان سوسن خانم منتظر خبری از دکتر هستند. اگر شما خبری شنیدید اطلاع بدید. تلفن منزلشان را که دارید.»

دارد. میگوید: «اون تنها پسرش هم که طفلک پسر بسیار مطبوعی بود و میخواستند بغرستندش خارج برای ادامهٔ تحصیل، رفت سربازی و مفقودالاثر و احتمالاً شهید شده.» ۱۳۲ اسماعیل فصیح

«بله، خانمش بیچاره تنهاست.» بعد میپرسم: «این عکس که فرمودید در یزد انداخته بود ...اینجاست یا منزله؟ میشه یه نگاهی انداخت؟»

دفکر میکنم اینجا توی کشو، وسط کاغذ ماغذها باشه.» توی کشو را نگاه میکند. خرت و پرتها را اینور آنور میکند، لای آنها را نگاه میکند. دمال خیلی سالها پیش از انقلابه... آهان.»

عکس ۶ در ۹ رنگی تمیزی درمی آورد نشانم می دهد. دکتر فروهر با کت امپورت صورتی رنگ، کراوات سیاه و پیراهن سفید یقه آهاری، جلوی دخمه ای ایستاده است، لبخند باز و روشنی دارد. صورتش چاق و کپل و سفید و دندانهایش برق می زند. هرگونه تشابه یا امکان تشابه بین آنچه در این عکس می بینم، با آنچه آخرین بار از ریخت خود فروهر گوشهٔ اتاق آسایشگاه رو به دیوار دیدم کاملاً تصادفی است. بجز این تغییر جزئی که فروهر آسایشگاه موجود مسخ شده و آبرفته و زیر خاک رفته ای از عکس این مرد شاد و ژستگرفته است. پشت عکس به خط تمیز و ستعلیق و زیبایش عکس را به وجناب ایرج شفق عزیز، دوست خوب می کنم. یادم می آید دستخط یادداشته اش هم انگار مسخ شده این دستخط است.

باز مثل آدم آهنی تلفن و آدرس خودم را این بار به دومیت و ناشر دکتر فروهر میدهم که اگر خبری شنید تماس بگیرد.

هنگام صرف ناهار با فرنگیس، دربارهٔ ملاقاتم با ایرج شفق و گفتگوهایم با او گپ میزنیم. فرنگیس هم معتقد است که خارج شدن دکتر فروهر از تهران و مسافرت به کرمان و یزد در شرایط فروهر دامکان صفر، دارد. او الآن احتمالاً گوشه و کنار یکی از پسکوچههای همان ته خیابان ری، که مالیخولیای زمان بچگی اش است، پر سه میزند. یا افتاده گوشهای و خوابش برده. یا شاید هم بدتر...

بعد از ناهار به اتاقم میروم. حدود دو است، رادیو را روشن میکنم و پس از شنیدن اهم اخبار ایران و سایر نقاط جهان، صدای رادیـو راکـم میکنم و برمیدارم مقدار دیگری از «اتوبیوگرافی» میخوانم ـ چون در کنستانتینوپل بیزانس وضعش بد نیست.

پس از پنج هفته عروسی کردیم، بعد از اینکه او "خرسندی" مادرش را برای این کار از ونیز و روم باختری دریافت کرد. پدرش "از جهان خاکی گذشته بود"، و مادرش سرگرم نگهداری سایر فرزندان ... و درگیریهای دیگر" بود ... تمی توانست به کنستانتیوپل بیاید. دربارهٔ "درگیریهای دیگر" که پسرسیدم، گفت پدربزرگ بیماری دارند... چیزی نیست. گفتنی نیست.

در این پنج هفته بزرگترین دگرگونیها در زندگی من، و در جان من آشکار میگشت... برای نخستین بار، در تار و پود هستی ام، می فهمیدم "مهر" در این دنیا چیست. گرچه پیش از این، سالها و سالها پیش، در راگا، شور مهر را در سینه ام یافته بودم (از روکسانا)، و با زنان مهر بنان و زیبا هسم منزهٔ مهر را چشیده بودم، (به ویژه با پوپک بانو). اما... آن روزها، من چم و چون ژرف و مرزهای مهر نسبت به یک زن را، یا در یک زن را، نسمی دانستم. سراسر زندگیم، من یک زرتشتی پاک و ساده و پرنیرو بودم. زرتشت خودش دربارهٔ مهر و هومن سیتا آرمئیتی اگو ماده و پرنیرو بودم. زرتشت خودش دربارهٔ در گاثا سخن گفته بود. من کتاب بزرگ مانی را هم به زبان پهلوی دیده و خوانده بودم که از مهر و از مهر مسیح سخن می گفت و همچنین کتاب آسمانی آنجیل یا "مژده" مقلس را به زبانهای کلدانی و یونانی خوانده بودم. و از میان این سخنان " مسیح" را می شناختم، که کنه تازهای از پیام " مهر" را به جهانیان مژده می داد... اما هرگز ژرف و جانبخشی پیام "مهر" را نفهمیده و

# اسماعيل فعبيح

داشت و شکوفا بود... ایزابلا مسیحی بود و عاشق مسیح... و عجیب نبود که من امروز به روشنی می دیدم که مسیح نماد تازه و زیبایی از زرتشت و به راستی همنفس اوست!... آنها در زمان برون جدا از هم، ولی در زمان هستی یگانه بودند ... و هر دو از یک آفریدگار یکتا و رستگارکنندهٔ ابدی آدمی پیام می آوردند! فکر خوب... و مهر... و ایزابلا نوری از این دو گوهر بود.

نکتهٔ دیگری که بزودی در ایزابلا یافتم، یا احساس کردم، که او یک نیروی درک ماوراه طبیعت، یا به گفتهٔ فیلسوفان رومی آن روزها، نیروی درک "سوپر ناتورال" داشت. ایزابلا گهگاه از زمانها و گذشته های بسیار دور، و آینده های بسیار دور، پیام دریافت میکرد. این را نیز سوگند یاد میکنم. در ثانیه های گذرا، ناگهان سخنانی از دهانش بیرون می آمد که گویی از همهٔ رازهای گذشتهٔ من سبچه ای از ریشهٔ آریایی آنسوی دنیا سخبر دارد، مثل آن شب اول دوستی نزدیک ما، در کرانهٔ بفاز. با تگاه کردن در چشمهای من او چیزهای بسیار زیادی را از من و از سرزمین من می فهمید، یا احساس و آسناهیتان" میکرد، که همهٔ آنها را نمی توانست خوانده یا شنیده باشد. و اکنون شک نداشتم که او این نیروی "سوپر ناتورال" را از راه فریفتگی بی پایانش نسبت به زرتشت و به مسیح به دست آورده بود.

روز ۱۳ ماه آگوست، مین و ایزابلا، بیرون یکی از معراب یا "آویتوم" های کلیای بزرگ "ایا سوفیا" یا (دانایی خداوندی) در دامنهٔ شهر کنستانتینویل، در کرانهٔ "شاخ طلایی"، پوند زناشویی بستیم. تنها چند تن از دوستان نزدیک ما در مراسم بودند. راهبی که نیایش مراسم را به زبان لاتین خواند، پیرمردی پیرو آیین "مانوی" بود که در این سالها در روم باختری پیروان زبادی داشت ... و این نیز سمبل پوندی شگرف بود، چون مانوی آیینی به راستی ترکیبی از آیین زرتشتی و دین مسیحی بود! با الهامهایی از بودا. مراسم نخست در گوشهای از باغ قشنگ "سیلیکای قدیمی" آغاز شد. ولی هنوز نیایش مراسم پایان نیافته بود که ناگهان باران گرفت، و با غرش رعد و برق، راهب ناگزیر به قطع مراسم شد. ما و مهمانان محبور شدیم دنبال راهب دوان دوان، و خنده کنان، به شبستانی درون معبد پناه ببریم، نزدیک محراب اصلی عظیم از طلا که در بالای آن امپراتور در برابر مسیح به زانو درآمده بود. درون شبستان تاریک بود و ما برای اینکه راهب بتواند نیایش را بخواند شمع آوردیم و سرانجام نیایش خوانده شد. در پایان نیایش زانشویی راهب نیایش دیگری نیز خواند که فهمیدیم برای دفع شگون بد است ـ که از بهم خوردن مراسم نیایش میتوانست رخ دهد. آن روز را فراموش نمیکنم!

شاید بهتر باشد رخداد دیگری را نیز که شب پیش از روز مراسم زناشریی اتفاق افتاده بود بنویسم – چون این هم با معنای تلخش، در گوشهای از مغزم برای ابد حک است: شب قبل، دمدمه های پگاه خواب روکسانا را دیده بودم. این را هم باید سوگند یاد کنم... با هم در راگا بودیم. زیر درختهای باغ زیزفون باغ "سکولیا"ی زمان سلوکیان قدم می زدیم. داشتیم "آپولوژی" سقراط را میخواندیم و برای امتحان از بر می کردیم... اما مجیب بود: من بزرگ شده و مرد جوانی بودم، ولی او هنوز کوچک، همان دختریچهٔ سیزده ساله بود. ناگهان او ایستاد و دستم راگرفت و گویه کود. می دانید که خوابها می توانند چه عجیب و شگفت آور و کرتاه و زودگذر و درهم باشند... روکسانا در حالی که بازویم را گرفته بود و تکان می داد، با می دانید که خوابها می توانند چه عجیب و شگفت آور و کرتاه و زودگذر و پشمهای اشک آلود، به من گفت: "گوش کن، خدرتک. با ایزابلا ازدواج تکن!" گفتم: "روکساناه روکسانا، اما تو... تو مالها پیش در حملهٔ آن اردوان پنجم اهریمن صفت به راگا... کسته شده مای... روکسانا!؟ سالها و سالها گذشته!" اما لو سرش را تکان نان داد. گفت: "خرتک، گوش کن! اگر مرا گذشته!" اما لو سرش را تکان داد. گفت: "خرتک، گوش کن! اگر مرا کوست داری. و از این مهمتر، اگر ایزابلا را دوست دادی با لو زناشوی نکن! گذشته!" اما لو سرش را تکان نکان داد. گفت: "خرتک، گوش کن! اگر مرا دوست داری. و از این مهمتر، اگر ایزابلا را دوست داری با لو زناشوی نکن! اسماعيل فصيح

خواهش میکنم!" واژهٔ پهلوی "ناهریکی" را به کار برد که "نزدیکی" است. گفت: "شما نباید به هم برسید! جموهر سرنوشتهای شما همتا نیست. ستارههای شما با هم پیوند و یگانگی ندارند. ستارههای شما با هم در جدال اند! اگر دوستش داری با او ازدواج نکن!..." با جبغی در گلو از خواب پریدم. همهٔ تار و پود وجودم می لرزید.

خودم هم چیزی توی امعاء و احشایم تیر میکشد. دلم میخواهد بلند شوم به یخچال دناهریکی، کنم و نوشیدنی محکمی درست کنم. ولی رادیو پس از پایان اخبار و بحث سیاسی روز، به مناسبت روزهای محرم، وعظ و بحث پرفضیلتی را پخش میکند. دست دراز میکنم پاکت تیر را برمی دارم و یک نخ روشن میکنم. پک بلندی توی سینهام می دهم و برمیگر دم به کنستانتینوپل.

... ما زناشویی کردیم و این بهشتی بود ... فراتر از همهٔ امیدهای محال، و شیرین ترین و افسونگرانه تر از همهٔ آرزوهای بیکران... چند شب و روز نخست را در کلبهٔ اجاردای من در دامنهٔ شمالی کنستیا تینوپل، پایین تپهٔ کوچکی، در شمالی ترین کرانهٔ "شاخ طلایی" بسر بردیم. همه جا سرسبز و زیبا، پوشیده از هزاران درخت کاج و سرو بود، و ماگنولیا و زیزفون و اقاقیا و گل ابریشم... و درختهای میوهٔ گوناگون... زمین پوشیده از چسمن همچو اطلس زمردین و گلهای زیبا بود... آسمان تقریباً همیشه آبی فیروزه ای بود، یا ما احساس میکردیم، و روشن، هوا دلپذیر، نه گرم نه سرد. قرار بود بزودی چند روزی هم به ونیز سفر کنیم و به دیدار مادر او برویم. و همچنین چون هر دو کار دانشگاهی مان هم به پایان رسیده بود، خیال داشتیم در آینده ... به شور و شرق لو ... مفری هم به سرزمین من، به پارس افسانه ای برویم و او "نیمهٔ خوب دنیا" را ببیند. نخستین شب زناشویی، یا "دامادی" مان هم فراموش نشدنی بود: اواخر شب که در آغوش هم آرمیده و هنوز بیدار بودیم، و او خوابش نمی برد، دست درگردن من انداخت. به چشمهایم نگ ه کرد. گفت: ه خرتک، تو آتش مهر زندگانی من هستی. " نگاهش کردم و به نرمی بوسیدمش. گفت: " تو بیگانهٔ من بودی و همسایهٔ من... سپس دوست من شدی و مهر من... و امشب شوهر من هستی و قامیل من. من تو را در نقش هر یک و همه اینها دوست دارم. و تمام غمها و خاطرهای بد گذشتهٔ تو را در سینهٔ خودم آب میکنم و چون شراب شیرین مهر می نوشم.

من هنوز ساکت نگاهش میکردم. با لیخت گفتم: "صبرکن ببینم... امشب مسیع شدی؟..."گفت: "من با یک پارسی زیبای خوب از فرهنگ خاور سخن گفتم." بوسیدمش. گفتم: "تو هم مسیحای زندگانی من هستی و من این را دوست دارم." گفت: "نه، من یک انسان قانیام. "او" یک "جان خدایی" است، و زادهٔ خدا و ابدی..." خواستم لب بازکنم و یگویم از مسیح برایم بیشتر بگو... او که همیشه مغز مرا میخواند، پیش از اینکه لب بازکنم با انگشت به دور چهرهٔ من دست کشید. گفت: "او پانعد و هفتاد سال پیش آمد. عیسی مسبح ناصری از پیروانش میخواست کم هر روز نیایش و نیایش کنند تا او زودتر بیاید – با پیام آخر خداوند... هر کس به خداوند نیایش کنند تا او زودتر بیاید – با پیام آخر خداوند... هر کس به خداوند نیایش کند و به آدمیان مهر بورزد دیگر ترس و دغدغه نخواهد داشت... این ایمان و مهر به او آرامش و رستگاری خواهد داد – تا روزی که خدا او را سوی خود بخواند. یا او خود به آغوش خداوند مهربان و دانا عروج کند. – سوی خود بخواند. یا او خود به آغوش خداوند مهربان و دانا عروج کند. – سوی خود بخواند. یا او خود به آغوش خداوند مهربان و دانا عروج کند. – ایمان و مهر به او آرامش و رستگاری خواهد داد – تا روزی که خدا او را

هفتهٔ آخر اکتبر ما به ونسیز رفستیم... اکستون اوضساع امسپراتسوری بسیزانس و

# اسماعيل فعيح

شاهنشاهی ایران تا حدی آرام بود. در ایران هنوز انبوشیروان بار تبخت شاهتشاهي نشسته بود، گرچه کارها به کمک وزير خوبش بزرگمهر به بهبود زندگی مردم و فرهنگ دادگستری رو به راه بود، که از پایه های دین بود. در میان کتابهایی که ایزابلا در این سفر با خودش آورده بود و گهگاه می خواند، و گاهی هم بلندبلند برای من میخواند، آندوکتا یا تاریخ ستری پروکوپیو استاد خودمان بود. پروکوپیو، در این کتاب سالهای امپراتوری ژوستینین را با دوران شاهنشاهی انوشیروان در پارس به سباست وزیر دادگسترش بزرگمهر برابری میکرد! هر دو با الهام از همه تخستین برنامه ریزیهای دادگستری راستین مردمی را در جهان خود گسترش میدادند. اینزابیلا میگفت واژهٔ ر رست یا "Jusi" به معنای داد از نام ژوستینین به زبان آمده، همانگونه که انوشیروان تیز در کرانهٔ دجله، آندست آب از پایتخت خود تیسفون، شهرک زیبایی به نام "بغداد" به معنای "خداداد" با داد و قانون خدایی ساخته بود. که همهٔ دادرسیهای کشور در آنجا انجام میگرفت. ایزابلا فکر میکرد ژوسستینین از انبوشیروان الهام گرفته و از زرتشت. اینها را هم سوگند میخورم. من لبخند میزدم و میگذاشتم با کتابها و با فرهنگ روم و با ا فرهنگ پارس و زرتشت و با مسیح عشق کند و خوش باشد. فکر من بیشتر بيش خودش بود.

سفر ونیز هم سفر خوب و مر از شگفتیها از آب درآمد. ما یک ارابهٔ پلیموت طلایی دونفره رنگ مثالیک خریده بودیم با پلاک کنستانتینوپل ـ گرچه یا کاروان سفر میکردیم، چون شنیده بیودیم راهزنهای آلبانیایی و اسلاوی آلیتالیایی توکوهها زیادند. سفر سه هفنه طول کشید.

مادر او را بانویی بافرهنگ و زیبا، گرچه افسرده و رنجور یافتم. آنها در ویلایی در یکی از دهها جزیرهٔ پراکنده میان آب زندگی میکردند، بین دهها رودخانهٔ عظیم در بستری بیکران از شن و ماسه، که به دریای آدریاتیک فرو میرفت. و من بزودی فهمیدم چرا ایزایلا این خانه را ترک کرده بود و دوست

نداشت تنها به آن بازگردد.

در طبقهٔ بالای ساختمان ویلا، پدریزرگ او زندگی میکرد، پدر ژنرال کامپنلی ـو چه اهریمن بدسگالی او از آب درآمد. شنیدم در گذشته از سران ارتش روم باختری بوده و سراسر زندگانیش را به قول خودش در سرکویی قبایل وحشی جنگلهای اروپا مانند گُلها و ساکسونها و ژرمنها و وایکینگها از یکسو، و از سری دیگر بلندپروازیهای این "پارسیهای آتش پرست" گذرانده بود... چون چند سال بود که کور و دیوانه شده بود، از سپاه روم بازنشستهاش کرده بودند ـ و اکنون در سالهای پیری و آخر عمر "شیطان پرست" شده بود! این را هم سوگند میخورم. ایزایلا میگفت "قابزرگ" همیشه با شنل سیاه و ماسک سیاه شیطان و گرزی که در دست فحش میداد. و راست بود. شبی که ما وارد شدیم، من شب، همهٔ شب، فحش میداد. و راست بود. شبی که ما وارد شدیم، من شب، همهٔ شب، فحش میداد. و راست بود. شبی که ما وارد شدیم، من شب، همهٔ شب، فحش میداد. و راست بود. شبی که ما وارد شدیم، من شب، همهٔ شب، فحش میداد. و راست بود. شبی که ما وارد شدیم، من شب، همهٔ شب، فحش میداد. و راست بود. شبی که ما وارد شدیم، من شب، همهٔ شب، فحش میداد. و راست بود. شبی که ما وارد شدیم، من شب، همهٔ شب، مدانی او را می شنیدم.. یا صدای یک چیزی را می شیدام که آن بالا گرمپ و گرمپ اینور و آنور می رفت، و بلندیلند چیزهایی میگفت، و داد میزد. همهٔ خانوادهٔ کوچک از او می ترسیدند، و از دستش ذله شده بودند، که

سه روز و سه شب که ما در خانهٔ آنها بودیم، پیرمود پایین نیامد. نخواست او را پایین بیاورند، گرچه بانگ سترگ صدایش، و گرمپ گرمپ راهرفتنش، با گرزی که به زمین و در و دیوار میکوبید، آن بالا، قطع نمی شد و روزبهروز و ساعت به ساعت بیشتر می شد. ایزابلا پیش از این چیزهایی دربارهٔ این پیرمرد به من گفته بود. با همهٔ اینها، وقتی شب سوم، بعد از شام، پیرمرد با گرز کوبیدن و فریادزدن انفجاری خواست بیایند او را پایین بیاورند، زن پیشکارشان رفت و او را با هیبت و خوف پایین آورد. به خواستهٔ پیرمرد او را آوردند جلوی من! دل من از حیرت و از ترس به تپش ناجوری افتاده بود. هرگز مردی بدین غول آسایی، در شنل سیاه، ماسک اسکلت سیاه،

### اسماعيل فصبح

چکمه های براق سیاه با گرز سیاه و شمشیر در غلاف سیاه به کمر ندیده بودم. آن شب بود که تازه فهمیدم پیرمرد جزو افسران ارشد روم در ارتش والرین بوده که به پارس یورش برده و از دست شاپور اول شکت خورده بودند \_ خودش هم همانجا کر و کور اسیر شده بود، و پارسیان آزادش کرده و به روم پس فرستاده بودندش. و شنیده بود که من کی هستم!

وسط اتاق ایستاد، سینهاش را که پوشیده از سپر بود بیشتر سیر کرد. نخست خودش را با فریادی نظامی معرفی کرد: زنرال روبرتو آلفونسو کامپنلی!... و چند لحظهای ساکت ماند تا این کلمات در مغز من رسوب کند. همه مات و ساکت ماندند... ایزابلا با نوازش و مهر جلو رفت و مرا به او معرفی کرد. من برخاستم، به او درود فرستادم. ایزابلا نیز به او درود فرستاد و گفت دوستش دارد و از دیدن او بسیار شادمان است.

پیرمرد ناگهان رعد قهقه بلند و خوفناکی را در اتاق سر داد. بعد سرش را بالا گرفت، و رو به سویی که من ایستاده بودم، با گرز در هوا، گفت: "میخوام با این جوانک پارسی حرف بزنم ـ از مقام یک دشمن." مادر بیچارهٔ ایزابلا فوری بچههای دیگر را بلند کرد و به اتاقهایشان فرستاد. ایزابلا لرزان کنار من ماند. من به او اشاره کردم که آرام باشد. سکوت کردم و گذاشتم بگذرد. پیرمرد گرچه کور و دیوانه و بی اندیشه بود، اما خطری نداشت؛ من می توانستم از خود دفاع کتم. تنها زبان بد داشت. او قهقههٔ و یگری سر داده و بعد رو به ایزابلا، به زبان لاتین فریاد زد: "شما دو نفر نباید با هم ازدواج می کردید! ـ این تراژدی به." بعد رویش، یا ماسکش را به مستی که من بودم بازگرداند: "شماها، شما پارسیها، شما آتش پرستها، فقط باید گُودی باشید... هاهاها!..."

رگهای گردن و پیشانی ام از خشم باد کرده بود. دستم را بلند کردم تما فریاد بزنم: ای مرد کوردل، آتش سمبل نور است، ما خداوند یکتا مزدا اهورا را ستایش میکنیم... اما ایزابلا مرا با اشاره دست آرام نگه داشت، تا بگذرد. بنابراین ساکت ماندم. سیاهپوش فول پیکر کور ادامه داد: "شما فقط باید کمدی و مفلوک باشید. باختر باختر بزرگ است و خاور خاور پست، و این دو هرگز بهم نمی رمند! باختر باختر، خاور خاور! اگر گستاخی کنید و سمی کنید این قانون را بشکنید، مرگ و خونریزی و بدبختی و دربدری و گرمنگی دارمد... شماها باید همیشه کمدی باشید و مفلوک، من در مقام دشمن با شما حرف میزنم! شما میتوانید گاهی با ما لاس بزنید، عشق کنید، گدایی کنید، نوکر باشید... ما همه چیز داریم. ولی دست آخر شما باید با فلاکت زندگی کنید، گرمنه و بدبخت باشید، یا از دست ما فرار کنید. بسوزید، و و نباید برمند. آنهمه لاطائلات آشغال خدای یکتاپرستیها و آن بازیهای شما! فکر میکنید چرا ما آن مسیح ناصری فلسطینی انقلابی را برداشتیم و به فکر میکنید چرا ما آن مسیح ناصری فلسطینی انقلابی را برداشتیم و به میکرد." دست به شمشیر برد و آن را از غلاف کشید.

ایزابلا فوری پرید یک "شب بخیر پدریزرگ" گفت، دست مراگرفت و کشید، و با پوزش از مادرش مرا بسوی در اتاق برد. پیرمرد سیاهپوش، گُرز و شمشیر را در هوا تکان می داد، و هنوز داشت بلند بلند و با قهقهه داد می زد، که ما به اتاق خواب خودمان آمدیم...

آن شب تا پگاه، با اینکه در بازوان ایزابلا بودم ترس و دلهره و شاید هم خشم سینه ام را چنگ میزد. دلم میخواست بروم بالا و با آن مرد نفهم کر و کور و اهریمنی خنگ گفت و گو کنم، و جوایش را بدهم. اما ایزابلا مرا در میان بازوان خود نگه داشت و به نرمی، مهر و نوازش کرد. خودش آرام و خالی از بیم و هراس بود سلابد چون به پیرمرد کور و دیوصفت و کارهایش خو گرفته بود. با من به آرامی سخن گفت، عشق کرد، و برایم بندهایی از گاتا را که از بر بود خواند، یا از میرودهای قشنگ اوپید خواند، تیا سرانچام

#### اسماعيل فعبيح

مجبورم کرد همهٔ ماجرای سرشب را یک دیوانگی و شیوخی بهندارم... و خوابیدیم.

اکنون اواخر زمستان بود و من و ایزابلا در کنستانتینوپل زندگی خوبی داشتیم. در پی مسافرت به پارس هم بودیم. از پارس هنوز خیرهای خوب مىرسىد. ما بەوبۇە بە اخبار اين يزدگرد اول كە تازگيها بر تخت نشستە بود گوش می کردیم و دوست داشتیم. او شهر بزد را که در زمانهای کهن "کنه" نام داشت و به دست اسکندر ویران گشته بود، بازسازی کرده و گسترش داده بود. او همچنین فرمان داده بود که دین مسیحی، یا عیسویک نیز در بارس همچون دین زرتشتی آزاد باشد. مردم آزادی داشتند که این دین را که بر پایهٔ ستایش خداوند یکتا بود برگزینند. میشنیدیم که خودش نیز میخواسته غسل تعميد بدهد و عيسويک شود.جدي. اين را هم سوگند. که من گاهي فکر میکردم این کار ناسزایی برای یک شاه بارسی است \_گرچه خوب، چون حق گزینش داشت می توانست این دین را برای خودش در سینهٔ خود نگهدارد ...و آشکارا زرتشتی هم باشد ...که به راستی هم یکی بودند. هدف دین پرستبدن خداوند یکتا و خوب و دانا بود، با مهربانی و بخشایندگی ـکه هر دو دین الهامبخش این جلومها بودند \_ و هستند. فقط واژمها و مراسم فرق داشتند. ایمان یکی بود. واژهها و مراسم مهم نبودند \_ایمان مهم بود. ایزابلا و من در این فکر بودیم، یعنی اراده داشتیم، اگر روزی روزگاری به پارس آمدیم، برویم در یزد خنانهای بسازیم و در دانشگاه کنه آن روزها بالیستیک فرهنگستان آن دیار نامیده میشد درس بدهیم، در آنجا زندگی سودمندی داشته باشیم. با هم پیر شویم، بسوی داناترین هستی عروج کنیم. این را هم سوگند یاد میکنیم.

نفس بلند دیگری میکشم و «تیر» دیگری روشن میکنم. مرا به یاد

روزهایی می اندازد که از واشنگتن دی.سی. به خاک پارس برگشته بودم و در هنرستان بالیستیک فنی اهواز سودمند شده بودم. شبها با نور و بخشایندگی امتعه ویژه از فروشگاه کارمندان (Staff Store) به عروج می رسیدم.

ایزابلا و من این روزها به کلیهٔ خود بازگشته بودیم و آرامش داشتیم، او مدام توی کتابهای جور واجور دنیا و مهر و نوشتن و کارهای کلیه سرگرم بود. من روزها در مرکز آموزش مدرسین تدریس می کردم و دو کلاس تاریخ به من تخصصی خودم. "آنالیز همگونی تطبیقی فرهنگ پارس و فرهنگ روم". در بسرخی کنفرانسها در زمینهٔ فرهنگ پارس که از من دعوت می شد سخنرانیهایی داشتم. او هم می آمد. به خواهش من، ایزابلا با خبرسندی پذیرفته بود که سفر به ایران را تا تابستان به تعویق اندازیم. تا وضع جادمها ترکها این روزها بین کنستانتینویل و آذرپاتکان، بدجوری قد علم کرده و به آزار و کشتار ارامته پرداخته بودند. برای دولت پارس نیز آشویهایی به پا بازگشت. ما تازگی با فروش کالسکه، اتاق و بالکن زیبایی به آن اضافه کرده بودیم.

یک روز غروب تابستان که به خانه آمدم، دیدم یکی از دوستانش کتابی از جنوب برایش آورده بود. کتاب روز مجموعهٔ اشعار یک شاعر عربزیان عصر جاهلیت بود، به اسم "عمرو" با اینکلئوم این مالک عقاب ثغلبی، این را هم باید بگویم سوگند. سو گند. کتاب را گرفتم و به اشعار آن که به زبان یوتانی ترجمه شده بود نگاهی انداختم. لعبتی بود. در پیشگفتار کتاب،

# اسماعيل فصيح

مترجم "عمرو" را مردی جسور و شجاع از "اصحاب جمع" معرفی کرده بود. نخستین بار بود که می شنیدم اعراب هم ادب و هنر! دارند. اما از جنبه هنر، در پیشگفتار ذکر شده بود که این شاعر، "عمرو بن هند" سلطان تجبیره را با شمشیر خود دو شقه کرده بود، چون او سلطانی ظالم بود... این را هم سو ـگند. بعد هم شاعر اسم سلطان را روی خود نهاده تمام اموال و اثاثه و ایزار تشریفات او را هم به غنیمت برده و مثلاً به فقرا بخشیده بود و از این مجاهدتها دیوان اشعاری را در یکهزار و پانصد و هشتاه و هفت بیت سروده بود! آهی کشیدم و با لبخند کتاب را به ایزابلا پس دادم. می توانست کمبود کتاب باشد.

آن شب را خیلی خوب یادم هست. شبی یاد و بارانی و طوفانی بود. دمدمه های پگاه که او هنوز خواب بود و من برای بستن پنجره بلند شده بودم، ناگهان نالهٔ حلقومی بدی را از پشت سرم، از رختخوابمان شنیدم سکه انگار آمیخته با حالتی از ترس، شگفتی و شادی بود. سر برگرداندم، ایزابلا را دیدم که سر جایش نشسته و سرش را بسوی پنجره و فجر طوفانی برگردانده است. دستها روی گلویش، صورتش مات بود. پنجره را بستم و رفتم کنارش تشستم. به او گفتم چیزی نیست، صدای باد و صدای پنجره است. خواستم آرام بخوابد و آسوده باشد. او هنوز مات، و بدنش منجمد بود. از او پرسیدم خواب و کابوس باشد. بعد چیزهایی زیر لبهای کبودش زمزمه کرد در ترماند. می دانستم این زمزمه ها از ژرفای مخزن جان و الهامها و آگاهیهای سوپر ناتورال درونش می آید، چون مثل همیشه یا لرزش و تکان توأم بود. گفت: "یک نفر... امشب به دنیا آمده یا می آید... که... دنیای ما را دگرگون میکنه."

با ترس پرسیدم: "چه کسی، ایزایلا ؟..." سرش هنوز رو به پنجره بود باز ساکت شند. من دست به شنانهاش گذاشتم و گفتم: "عزیز من، آرام و زیبا دراز بکش، فردا برایم بگو." او را به آرامی در أغوش گرفتم، نوازش کردم و بوسیدم. آرام شد. اما پیش از اینکه خوابش ببرد، اشک هم از گوشهٔ چشمانش سرازیس شنده بود. چیزهای دیگری هم زیر لب زمزمه کرد که نفهمیدم. چون سرش پایین روی سینهام بود. وقتی چشمانش را بست، زیر پوشش بستر، او را به خود چسباندم و گذاشتم بخوابد. شاید فقط یک خواب بد بود.

و گذشت... چون بامداد روز بعد که آواز می خواند و نباشنا درست می کرد، و من رفتم و موهای او را بوسیدم، و بطور گذرا دربارهٔ خواب دبشب او پرسیدم، چیزی یادش نبود... من هم دیگر آن ماجرا را پیش نکشیدم.

آن روز چهاردهم آگوست ۵۷۲ میلادی بود. آن روز را هم بهخوبی یادم مانده چون ساعت ده آخرین تست را از شاگردهایم میگرفتم و نمرههایشان را میدادم، و آخرین سال تدریسم در مرکز أموزش مدرسین کنستاننینویل به پایان میرسید. و رسید. اندکی پس از نیمروز که به خانه بازگشنم، ایزابلا را در کلبه بطور شگفتآور و عجیبی شادمان و خندان یافتم. در واقع، در پرید. پرسیدم: "چه شده؟ ... بوسیدمش. گفت: "عیسی مسیح و مریم مقدس به نیایشها و آرزوهای من پاسخ دادهاند..." بعد به چشمهای من، و گویی به زرف جان و زندگی من نگاه کرد. شادی از لبها و گونهما و چشمهایش می درخشید. "ما بزودی دارای بچهای میشویم!"

من نفس بلندی کشیدم، او را با وجد و مهر بیشتری بوسیدم، و در أغوشم گرفتم، چون باز می لرزید. سرش را بلند کرد و به چشمهایم نگاه کرد. گفت: "چند روز بود که در سینهم و در تمام جسم و جانم، احساس تازمای داشتم..."

از خواب و از چیزهایی که دبشب گفته بود سخن به میان نیاوردم، چون

اسماعيل فصيح

یادش نبود. از او پرمیدم که این خبر خوب را از کجا قهمیده است. آیا مطمئن است؟ صددرصد؟ با خنده مرا کنار خود نشاند و برایم گفت که آن روز، یکی از دوستان همکلاسی پارسالش را که شوهر کرده و بچه دار است دیده. در واقع آن دوست امروز صبح همراد مادرش به کلبه ما آمده بودند. ایزابلا احساسهای عجیب و تازهٔ این روزهای خود را با آنها درمیان گذاشته بود. مادر دوستش پس از گفتگوی دقیق تر با ایزابلا و معاینهٔ او، به او گفته بود که آبستن است \_ و ایزابلا نیز ناگهان خودش هم در همان دم این را در همهٔ جسم و جانش احساس کردد و دانسته بود!

غروب که سر شام بودیم، هوا باز مثل این چند روزه، باد و طوفانی بود. باد و بوران بدی به پشت پنجردها می کوبید. سر شام، ایزابلا، که هنوز شاد و یه هیجان آمده بود، به من گفت که با حضرت مریم مقدس نذر و نیاز داشته است که روزی که قهمید مانند او دارای بیچه ای خواهد شد به همان شبستانی در معبد "ایا سوفیا" که ما ازدواج کرده بودیم برود و سی و سه شمع روشن کند – به شمار سالهای عمر عیسی، زادهٔ حضرت مریم – و میخواست این کار همین امشب انجام شود. من از او خواهش کردم که میر کنیم و در این باران و طوفان بیرون نرویم، این کار را فردا صبح انجام دهیم. هوا خرب نبود، ما وسیله زیر پامان نداشتیم، و راه دور بود. دستش را نوازش کردم و با لبخند گفتم: "حضرت مریم مقدس این تأخیر اندک را می فهمد سبخاطر بچه!"

گریه اش گرفت، این کار باید امشب انجام می شد \_ او به حضرت مریم مقدس قول داده بود. اگر نمی شد... چه می شد؟ و سرانجام، پس از گفتگوها و التماس من \_ چون آمدن او در این طوفان و بالا و پایین رفتن از تپه های زیاد شهر، خطرناک بود، پذیرفت که در خانه بماند و اجازه داد من به تنهایی این کار را بکنم. هرچه بود من پدر بچه بودم و بچهٔ من هم بود!... <sup>\*</sup>معبد تا اینجا نزدیک دو ساعت بیشتر راه نیست، و من خودم هم با باد و بوران بزرگ شده بودم و بچهٔ طوفانم!" سرانجام پذیرفت که من تنها بروم. تاکریاس در کلبه آمد و مرا بوسید. در آخرین لحظه انگار پشیمان شده که گذاشته است من در این هوا و تاریکی بیرون بروم. امیدوار بودم تغییر عقبده بدهد، پیش هم بمانیم. به او دلداری دادم که فوری بازخواهم گشت. اما فکر میکنم او دلش پیشتر پیش مریم و بچهاش بود.

دو سه ساعت از شب رفته بود که از درب کوچک شمال غرب وارد بشای سترگ سر به فلک کشیدهٔ "ایا سوفیا" شدم.

در سایه روشن درون بندا، و در میدان مقفها و گنبدهای عظیم و نیم گنبدهای کوچک و بزرگ متعدد، و ستونهای زیبا، که طبقات مختلف بارگادمانند را نشان می دادند، خودم را ذرّای گدمشده احساس می کردم. شمعهای زیادی اینجا و آنجا بود و رنگ شفاف موزائیک دیوارها و طاقنماهای فوقانی، و مرمر تمابناک دیوارها و طاقنماهای پایین را، و نقاشیهای زرّین مسیح و مربم مقدس را، سحرآمیز می ساخت، بزودی شبستان کوچکی را که در آن آخرین بخش مراسم ازدواج ما انجام گرفته بود، پیدا کردم. از کشیش سیاهپوش و صورت پوشیده ای خواهش کردم به من کمک کند تا سی و سه شمع نذر همسر مسیحی ام را روشن کنم.

او بدون کلام مرا به گوشه حجرهٔ با سیلیکای قدیمی راهنمایی کرد. در اینجا شمعهای کوچک و بزرگ و رنگارنگ و در همه اندازه وجود داشت. کشیش سیاهپوش با صدایی کُلْفت که مرا یاد مُغهای میترایی زمان اشکانیان، یا پدربزرگ دیوانهٔ ایزابلا در ونیز می انداخت، گفت که پول و پرداختی لازم نیست ... ولی اگر نمذر خیر داشتم، می توانستم هرچه می خواستم و می توانستم در صندوق صدقات و میرات بیندازم. با صدای کلفت تری دعایی خواند و گفت: " صدقه بدهید، صدقه بدهید، که پلا دور میکند، پلا دور میکند."

از این حرفش لرزیدم. تمام سکههایی را که با خود داشتم در صندوق صدقه انداختم. تندتر، سی و سه شمع سفید برداشتم و به گوشهٔ شبستان برگشتم.

نخستین شمع را که روشن کردم سترگترین خروش رعد و برق و تکان سهمناکی که در همهٔ عمرم شنیده بودم از بیرون آمد که همهٔ دیـوارهـای کلیسای کوهپیکر از سنگ و آجر و مرمر را تکان داد. تکان بقیهٔ شمعها را از دستم انداخت. فشاری هم درون سینه ام را تکان داد که گربی تنها تکان و غرش طوفان نبود.

تند تند شمعها را جمع و همه را روشن کردم. با شتاب از معبد خارج شدم – تا روی کله ام فرو نیامده! سینه ام هنوز تپشهای بدی داشت. طوفان زوزه میکشید. رعد و برق میکوبید. سیل باران میریخت. جاده تاریک و سیاه بود. اندک توری اینجا و آنجا از بعضی از خانه ها به چشم میخورد. نور برقهای آسمان، که پشت هم پشت هم میزد، راه را نشان میداد. نخست با قدمهای تند، و پس از مدتی دوان دوان، از میان پیچ و خمهای خیابانهای پر فراز و نشیب و شبیخونزده. از کرانه "شاخ طلایی" طوفانی، بسوی خانه بالا رفتم. در پیچ آخرین جاده فرعی که به کلبه منتهی می شد، پایم شر خورد و در میان گیل و لای به زمین پرت شدم. میخواستم بلند شوم که تاگهان زور برق صاعقه، میان ظلمت شب ته جاده، پای تپه، کلبهٔ خودمان را دیدم. چندین ثانیهٔ طولانی، همچو آشیانی در کهکشان برق لرزید. بعد محو شد، سپس غرش رعد آن صاعقهٔ عجیب، تارو پود زمین و زمان را تکان داد.

بودم که برق صاعقهٔ عظیم و هستیسوز دیگری آسمان را منفجر ساخت.

رعد اهریمنی اش روی سرم کوبید. آتشی را دیدم که بالای درختهای پشت کلبه و بالای تپه را در خود گرفت. و انگار صدای جیفهای اینزابلا را هم می شنیدم... نقهمیدم چگونه و با چه سرعتی خودم را به پرچین جلوی باغ کلبه رساندم.

و در آن لحظه بود که اتفاق افتاد: جلوی چشمانم، درخت عظیم و آتشگرفته ای بر روی کلبه قرو افتاد... همهٔ کلبهٔ کوچک را درهم کوبید، له کرد... و آتش! ضجه ای کشیدم و بسوی کلبه دویدم، یا کوشیدم. کلبه زیر آتش درختان بود و چیزی از آن نمانده بود. نمی توانستم به آن برسم، یا به تنهایی کاری بکنم.

در طوفان و آتش شب، درختهای کوهپیکر یکی پس از دیگری از هـر طرف روی هم میافتادند.



مات و گیج، یادداشتها را می اندازم گوشهٔ میز. سرم سنگین است و بدجوری در دگرفته. این فقط دلتنگی هم نیست. منگی و عذاب است و دریغ از یک چرت بعداز ظهر تابستانی... نمی دانم تقصیر استاد فروهر است یا تقصیر خاکبرسر آریان خِنگ، که خودش را قاطی کرده. یا شاید بیشتر از اینها قاطی است و خبر ندارد! تصریب میگرده. یا شاید بیشتر از اینها قاطی است و خبر ندارد!

تصمیم میگیرم بقیهٔ آن روز بعدازظهر را، اگر بشود، از ماجرای استاد دکتر فروهر و «اتربیوگرافی» مالیخولیازده و طوفانزده مرخصی استعلاجی بگیرم. فکر مشروب و دیازپام آرامبخش را هم از کلهم بیرون میکنم. چون چهار بعدازظهر است، بلند می شوم و دوتا آسپرین آ -اس -آ، بهاضافهٔ قرصهای شرایط قسلبی بمدازظهرم را - کوردارون، نیتروگلیسیرین و پروپرانولول را - با شیر سرد می روم بالا. بعد تیری روشن میکنم. جلال آریان خنگ! می نشینم زنگی به دکتر بهرام آذری می زنم. ببینم برگشته و برای شب برنامه ای دارد یا ندارد. او موبد خردمند

دانای هستی این سالهای زندگی من در باقی ماندهٔ پارس گُل و بلبل است. دکتر بهرام آذری تقریباً هر شب، برنامهای دارد. چاق سلامتی می کنیم. ميگويد: «آره، هستيم. برنامهم هست \_ جمع گروپ تراپي دل \_ و شهر هم در امن و امان. کجایی لاکر دار؟» ميخواهم بگويم من بابلسر نرفتهام، ميگويم: «يه مريض در جمع گروپ ترایی دل و قلوه نمیخواین که دلش تنگ باشه ؟» «آره... وردار بیار. هرچی تنگتر بهتر. و تنگاتنگ بیا.» «همون هشت هشت و نيم نُه؟» دهمون هشت هشت و نيم و زودتر. اتفاقاً دوتا از دوستان خوب گروب امشب میان. و یکی شون خیلی مایله باز تورو ببینه.» واژهٔ «گروپ» و دوستان خوب، را ميدانم براي چه کساني به کار ميبرد. دميخواستم خودم يه ساعت ديگه زنگي بت بزنم.» اکدوم یکی از دوستان خوب؟ «یه شهین سرفراز بود ـ سناریو و فیلمنامه مینوشت.» دېقيەشو نگو.. وضعيت را يېگيرې مېكردم، دسترس نبود.» غش غش میزند و می پرسد: «پس هشت و نیم نُه خوبه ؟» اهشت و نيم نه عالى يه.» برای دکتر بهرام آذری، شب یعنی زندگی، و زندگی از هشت و نیم نُه شروع می شود. با وجود بازنشستگی از پست دولتی اش در بیمارستان أعلم، براي اولينبار در زندگي پزشكياش هم اين سالها يک مطب کوچک در طبقهٔ زیر ساختمان حیاط منزلش جور کرده. بعدازظهرها روزي سه ساحت عصرها، ويزيت ميكند ٥ تا ٨ ... بعد هم حال از ٨ تا... N. بعضی از «دوستان خوب» را از سالهای قبل از انقلاب می شناسد، برخي معاصراند.

مىپرسم: اچيزى كم و كسرى نيست من بتونم بيارم؟»

141

«فقط اون هیکلو وردار بیار کافییه.» پس از مدت دیگری خوش و بش و احوالپرسی، خداحافظی میکنیم، تا هشت و نیم نُه.

اما هنوز چهار و نیم است، و کاری ندارم بکنم، کمی هم شارژم، سرکار خانم سوسن فروهر هم آمده باز با فرنگیس توی پذیرایی نشسته، با هم عزاگرفته اند \_ بنابراین پس از مدتی صحبت با آنها، به فکرم میرسد (با وجود اینکه تصمیم گرفته ام از ماجرای دکتر فروهر مرخصی بگیرم) برای فرار از خانه هم شده در تصمیم کمی بازنگری کنم. میگویم ماشین را بردارم، بندازم بیرون و سری به سر کوچهٔ جلوی آرامگاه امامزاده عبدالله بزنم \_ جایی که حاج علی آقا دینبلی نسب گفته بود برادر دوم دکتر فروهر آنجا سنگتراشی دارد، یا داشته، و پشت سنگتراشی هم زندگی میکند. بروم محض خنده. شاید می رفتم فاتحه ای هم در قبر ستان امامزاده عبدالله سر قبر ارباب حسن آربان می خواندم؛ خیلی بده کار بودم.

قبل از خداحافظی، خانم فروهر به اطلاعم می ساند که بیشتر بیست و چهار ساعت اخیر را او با مراکز اورژانس و بخش سوانح و حوادث راهنمایی و شهربانی و حتی با پزشکی قانونی تماس گرفته ـ بی نتیجه. من به او میگویم کجا می روم و قول می دهم شب نتیجه صحبتم را با محمد فروهر \_ اگر پیدایش کردم و حرف زدم ـ به اطلاع عالم نسوان عزاگرفته برسانم.

اینبار بجای برداشتن یادداشتهای «اتوبیوگرافی» فروهر، بیوک امریکایی خودم را برمیدارم. و بجای رفتن از راه خیابانهای جنوب تهران و مولوی و میدان شوش و جاده آرامگاه و غیره، از جادهٔ قدیم شمیران میاندازم توی اتوبانها، باکاست بانو «اچ» که «مرغ گلزار صفا بوده» و «اکنون در کنج غربت عاشق چشمانتظاری است.» پس از ده دقیقهای از جلوی عوارضی اتوبان کرج می اندازم پایین توی جاده مخصوص کرج، بعد توی کمربندی جنوب، و پس از ده دقیقهٔ دیگر از پایین گورمتان بهشتزهرا و قاسم آباد و پالایشگاه نفت می آیم بالا. اخیراً یک دورهٔ گزارش نویسی فنی در مرکز پژوهش وزارت نفت، جفت پالایشگاه، برگزار کرده ام و جغرافی را بلدم. بانو داچ، هم کمک میکند. خودم هستم و خودش و طنین سکوت خوشنوایش، و جاده های پیچ در پیچ حوالی شاز ده عبدالعظیم.

از تقاطع جاده قم و جاده حضرت عبدالعظيم مي اندازم دست چپ و از خيابان جلوى صحن مي آيم بالا ــكه همه اينها تمام سفر نيم مــاعت بیشتر طول نمیکشد. هوا هنوز خیلی روشن است و هُرم گرمای تابستانی جادهٔ باریک و شلوغ، که میرسم سر کوچهای که خوب میشناسم، و به گورستان امامزاده عبدالله منتهی می شود. بوی آبپاشی روی اسفالت و قسمتهای خاکی کوچه و باغچهها، بوی تل کاهو توی پیشخوان دکانها و روی گاریهای دستی، بوی سرکهشیره و سکسنجبین، و بوی سيراب شير دوني، حال دلتنگي كوچه را زنده ميكند. ماشين را آن دست خيابان، جلوى دهانة كوچة صحن پارك ميكنم، مي أيم سر كوچه. تمام در و دیوارهای کوچه، و در حقیقت تمام خیابان، با پارچه های سیاه عزاداری و پرچمهای سیاه دههٔ محرم پوشیده است. اول سلانه سلانه می آیم طرف آرامگاه و سر قبر ارباب حسن آریان. دلم برای او هم تنگ شده است. شاید جد و آباء او هم برای ویشتاسب سنگتراش بودند و من خبر نداشتهام. اما وقتى از در بزرگ آرامگاه داخل صحن و گورستان دلمرده و متروکه می شوم، احساس میکنم رفتنی ندارد. از همان دور، رو به خاک مزار پدرم فاتحهای میخوانم. بطرفش فوت میکنم ــ اگرچه او احتمـالاً یک الا یا ایّهالساقی حافظ را روی سنگ مزارش ترجیح میداد. دمتأسفم #.LL اسماعيل فصيح

با یکی از خدّام آرامگاه که کنار در ورودی ایستاده سلام و علیک میکنم. «یه جناب مش محمد سنگتراش اینجاها بوده... می شنامید؟ گفتند سر کوچهٔ آرامگاه... دیدم دوتا سنگتراشی اون سر هست. اما بستهاند.» یک پنجاهی به طرفش رد میکنم. میگیرد صلوات می فرستد. میگوید: «سنگتراشها بستهن. دیگه میّت نمیاد اینطرفا. قبر سّون

تک میله.» انگ ار داری م از رزرو ج ا برای متروه ای اکسپرس بین شازده عبدالعظیم \_ سر پل صراط حرف میزنیم. «شما مشمحمد آقا فروهر رو نمیشناسین؟» «نه... مش ممد زیاده اینجاها.»

«خدا خیرتون بده. کمک بفرمایید... گغتند مسر کوچه سنگتراشی داشته.» اسکناسی را که گرفته به دقت نگاه میکند، تا میکند، میگذارد توی جیب شلوارش. میپرسد:

«مش ممد کوتوله؟» خودش هم کوتولهای پنجاه شصت ساله است، ریشو، با لهجهٔ ساوهای.

»بنده هنوز ملاقاتشون نکردهم. دنبالشون میگردم. ممد آقنا فروهر. میل دارم ببینمشون. محبت کنید راهنمایی بفرمایید. خدا خیرتون بده.»

«والله یه مش ممد بود ... مش ممد کوتوله صداش میکردن ... فامیلشو نمیدونم. حالا بسته. اما خودش انگار هنوز همین جاهاست. آلونکی هم پشت سنگتراشیش داشت. دکون سیّم یا چارم این دست. گاهیم گوشهٔ کوچه اون دور و ورا میشینه گدایی میکنه، یا دستفروشی میکنه، یا هر دو. اون کربلایی علی قهوه چی بهتر میشناسش. مش ممد کوتول بیچاره مرد خوبیه، اما بدبخته. پسر آخریش که توی بمبارون تهرون کشته شد. سهتام نوه داشت، نمیدونم کجان. خدا همه رفتگان رو بیامرزه....» دالهی امید.»

اكربلاعلى قهواچي بهتر ميشناسش. نشونتون ميده.»

لاممنون. ١

بطرف سر کوچه برمیگردم و پس از مدتی پرس و جوی بیشتر، پشت ديوار قهوه خانه، سر نېش، مش ممد کوتول فروهر را پيدا ميکنم. مردک هفتاد هشتاد ساله اي است چاق و بيقواره، بدون مو، جمباتمه كنار يک ناودانی نشسته. چندتا باکت سیگار «وینستون»، «تیر»، «شیراز» و آدامس و هلههولهٔ دیگر، مفنگی، روی یک دستمال کهنه پیچازی، روی زمین جلوش است. وسط انگشتهای خودش هم سیگار نصفه سوختهای با خاکستری دراز دود میکند. خود صاحب سیگار و دستگاه خواب است، یا در حال چرت عمیق است، شاید هم در هپروت. پیشانی و دماغش کمی شکل فروهر است، اما فقط همین. احتمالاً نه فقط آتن و کنستانتینویل و ونيز نرفته بلكه اسم *گاتها* را هم نشنيده. «سلام و عليكم، جناب. خوابيم يا بيدار؟» سرش تكانى مىخورد، بعد بەسرعت حركت حلزونى قبراق بلند می شود. به طرف من یکوری نگاه میکند. چشمهایش سنرخ است و قیکرده، و آکنده از آب مروارید. وقتی حرف میزند صداش هم خواب است و امکاناً تحت آثار افیون، یا چیزهای دیگر. «بم؟» ديه ياكت وينستون، لطفاً.» «وردارید.» حال و حوصلهٔ دست درازکردن ندارد. مىنشينم، يک پاکت وينستون برمىدارم. دچنده پدر؟» دصد و ده.» اما صدای دص، هم فقط کمی شل تر از دش، است. پول را رو میکنم و میگویم: «شما بنده را نمی شناسید مش ممد آقا. من از دوستان دکتر جعفر فروهرم \_اخوی شما. شما ممد آقا هستید دیگه درسته؟ با اخم كلهاش را آنوري بلند ميكند. «نوكر شومام.» چشمها هم كمي

اسماعيل فعبح

باز میشوند. بعد سرش را میاندازد پایین، دو اسکناس پنجاهی و یک دهی پول را به دقت میشمرد، بررسی میکند و تو جیب پیراهنش میتپاند. «الهی شکر، هزار کرور شکر... لاالهالااللّه.»

• چند سال پیش وقتی سنگراشی باز بود، یک روز که بنده و ایشون اینطرفا بودیم ما را بهم معرفی کرد. بنده از دوستان داداش هستم. اما احتمالاً شما حالا بنده را یادتون نمیاد. خیلی خیلی وقت پیش بود. فکر نمیکنم آنقدر هوش و حواس داشته باشد که این اطلاعات کترهای را در کامپیوتر مغزش داده پردازی کند.

آه بلندی میکشد: «ای روزگار.» پُک بلندی هم توی سینه میدهد. «بنده میخواستم دکترو ببینم. بستهٔ مهمی براش دارم. شما ندیدیش این روزها؟» قیافهاش بیشتر به عرقخورهای درب و داغون میخورد، تا سنگتراش سیگاری و بازنشستهٔ تریاکی.

«اصغر؟»

**دید، دکتر فروهر رو.»** 

دبابا اون دیگه بیمعرفت و بیخاصیت ما رو به حساب نمیاره. خـدا پدرتو بیامرزه.»

دپس اینطرفها نیومده؟ این دو سه روزه؟ خواهش میکنم با توجه جواب بدید. مهمّه.∎

«مكه تابوتش بياد اينطر فا... لااله الاالله.»

حوصلهٔ حرفزدن هم ندارد. احتمال اینکه دکتر فروهر این طرفها آمده باشد و این مرد بداند زیر صفر است. من را هم باز گیج کبرده. میپرسم: «اسم کوچک دکتر... اصغر بود یا جعفر؟»

هچه فرقی میکنه... اون از اولش هم فقط خُل بود. جنّی بود. بابامون خدابیامرز واسهش به اسم جعفر شناسنامه گرفته بود. اما خانجون خدابیامرز اسم اصغرو روش گذوشته بود، چون کوچولو و تهتغاریش بود. خودشم اصغرو بیشتر دوست داشت، اما از دو اسمی بودن خودشم بدش مياوميد. ما همه تو خونه اصغر صداش ميكرديم. فقط وختي می خواستیم اذیتش کنیم جعفر صداش میکردیم. از همون روزها که یه الف بچه بود مدام قهر میکرد و جواب نمیداد. بدش میومد. مام مسخرهش میکردیم و واسهش دست میزدیم و میخوندیم: والْعُهَ إِنِّي جعفر شده جنَّى .... با تکاندادن دستی که سیگار سوخته در آن است در هوا، یک ارکستر آبكي خيالي را رهبري ميكند. بعد يك خنده حلقومي شُل هم ميزند. از اینکه برادر یا انسانی را اینطور بیفکر و سبک، خوار و بیارزش کند دلم فروهری آشوب می شود. می پرسم: دحالا فكر ميكنيد كجا ميشه پيداش كرد، جناب؟ از آسايشگاهي كه بسترى بوده بىخبر رفته.... سرش را تکان تکانی می دهد. مدتی سکوت میکند. لابد زیر لفظی ميخواهد. دممکنه کمک کنید؟، اگه راسراسی میخواین دنبالش بگردین باهاس برین پیش گبرا و مجوسا و خارجهای ها. ه ومثلاً كجاها ممد آقا؟، دخب ييش گبرا ديگه... ييش اون گبراي آتيش پرسًا... جميدونم كجا. لاالهالاالله. سرش را می اندازد پایین، دیگر تکان هم نمی دهد. دای بابا... مام که دیگه مگه روزگار داریم؟ هرچی داشتیم رفت. دکون رفت. بچه رفت. زن رفت. ما مونديم و يه دكون تخته. تازه اونم واسه اينكه گير قانون انحصار وراثته نميتونيم دست بهش بزنيم.» بلند مىشوم، نفس بلندى مىكشم. نتيجه گيرى تصور اينكه اين

۱۴۸ اسماعیل فعیح

مش ممد آقا کوتول در سال ۳۰۰ یا ۴۰۰ قبل از میلاد مسیح در سرزمین راگای دورهٔ اشکانیان، مذهب میترایی داشته و قبل از رفتن به معبد یک برّه توی زیرزمین کپرشان میکشته و چند سیخ با شیرهٔ «هوم» تخمیرشده می خورده ظاهراً واقعیتی است، که فسهرست مراجع زیادی هم نمی خواهد.

روی کلهٔ تاس و سرخش، که نقطههای سفیدک زیادی اینجا و آنجا دارد، دوتا مگس نشسته. چشمهایش دوباره بسته شده، یا دارد میرود. دیگر نه سرش را بلند میکند، نه حرفی میزند. با من هم قهر کرده. «ممنون، محمد آقا، از محبتها و راهنماییهاتون.»

سرش را دیگر بلند نمیکند. اما من احساسی هم دارم که حرف آخر را زده: پیش آتیش پرسًا.

و نمی فهمم چرا یاد ژنرال کامپنلی کور سیاهپوش در ونیز فروهر هم افتادهام. دلم میخواهد من هم مثل فروهر رگهای گردن و پیشانی ام ورم کند و بگویم ای دلکور آتش برای پرستیدن نیست، آتش سمبل روشنی و راستی است. میگویم: «خداحافظ، مش محمد آقا فروهر.»

می آیم ماشین را برمی دارم و از شازده عبدالعظیم ملک «راگا» میزنم طرف تهران. فکر اینکه دو سه ساعت دیگر پیش دکتر آذری و «دوستان» خواهم بود، تنها نقطهٔ روشن و راستین روز است.

کتاب دوم

## ٩

تشکیپلات خانه و مطب دکتر بهرام آذری اسال، بالاهای خیابان یوسف آباد، در یکی از خیابانهای فرعی است، نرسیده به میدان کلانتری. ملک دکتر یکی از ساختمانهای دوطبقهٔ شیک محلهٔ شیک است، با حیاطی نسبتاً بزرگ، دارای باغچه و گلکاری، بدون حوض. ساختمان، مثل سایر ساختمانهای خبابان فرعی، جمع و جور است، حدود ۲۵۰ منر، هر طبقه چهار اتاق دارد، طبقهٔ بالا به اضافهٔ بالکن قشنگ، با مقدار زیادی گل و گلدان. دکتر این خانه را بعد از بازنشسنگی خریده. روزها، یکی دوتا کارمند زن و کارگر برای کارهای اداری مطبش دارد. از آنها گذشته، مجرد و تنها زندگی میکند.

وقتی حدود نه دکمهٔ رنگ حیاط را فشار میدهم، دکتر خودش اف اف را جواب میدهد، در ادامهٔ غش غش بلند. «سلام.» «سلاآآآم... بهبه کجایی مرد...؟» دکمه را میزند، در باز می شود. اسماعيل فعبيح

101

میلغزم تو، در را پشت سرم می بندم. راه را بلدم و پس از گذشتن از حیاط، از پله های کنار طبقهٔ مطب بالا می روم. از و سط پله ها صدای موسیقی خوبی به گوش می رسد که جوان خوش صدایی دارد با ارکستر فیلارمونیک جدید «ای ساربان آهسته ران» سعدی را می خواند که بد هم نیست. ولی آنچه در اتاق پذیرایی خنک (با فنکوئل) دکتر بهرام آذری می بینم، اصلاً بد نیست.

دکتر خودش جلوی اتاق پذیرایی در را باز کرده و توی هال کوچک بالای پلهها منتظرم است. سرش گرم، گیلاس تمیزی در دست ــاز مایعی به رنگ گلسرخ. می پرسد: «چرا تلفونتون جواب نمیده؟ پریشب و امروز یکی دو بار زنگ زدم. فرنگیس خانوم که همیشه خونه بود؟ طوری که نشده؟»

۱۹ وضوع مهمی نیست.
۱۹ خوب پس بیا تو بشین. امشب روشنشی. میدونم معمولاً پرهیزی.
۱۹ خوب پس بیا تو بشین. امشب روشنشی. میدونم معمولاً پرهیزی.
۱۹ شب باید بزنی. حکیم فرموده.
۱۹ میکردی.
۱۹ میکیدی.
۱۹ میکیدی.
۱۹ میکیدی.
۱۹ میلی ۲۰۰۰ میلی میدونستی دارم از کجا میام، کمی احیاوش میکردی.
۱۹ میکیدی.
۱۹ میلی ۲۰۰۰ میلی ۲۰۰۰ میدونستی دارم از کجا میام، کمی احیاوش میکردی.
۱۹ میلی ۲۰۰۰ میلی ۲۰۰۰ میلی میلی میدونستی دارم از کجا میام، کمی احیاوش میکردی.
۱۹ میلی ۲۰۰۰ میلی ۲۰۰۰ میلی ۲۰۰۰ میلی دارم از کجا میام، کمی احیاوش میکردی.
۱۹ میلی ۲۰۰۰ میلی ۲۰۰۰ میلی میلی میلی دارم از کجا میام، کمی احیاوش میکردی.
۱۹ میلی میلی ۲۰۰۰ میلی میلی میلی ۲۰۰۰ میلی ۲۰۰۰ میلی ۲۰۰۰ میلی از تو میلی ۲۰۰۰ میلی از تو میلی ۲۰۰۰ میلی میلی ۲۰۰۰ میلی ۲۰۰۰ میلی میلی ۲۰۰۰ میلی مضطرب. یکی از داداشهاش توی امامزاده عبدالله سنگتراشی داشته ۲۰۰۰ میلی مضطرب. یکی از داداشهاش توی امامزاده عبدالله سنگتراشی داشته ۲۰۰۰ میلی مضطرب. یکی از داداشهاش توی امامزاده عبدالله سنگتراشی داشته ۲۰۰۰ میلی مضطرب. یکی از داداشها توی امامزاده عبدالله سنگتراشی داشته ۲۰۰۰ میلی مضطرب. یکی از داداشها توی امامزاده عبدالله سنگتراشی داشته ۲۰۰۰ میلی میلی میلی داداسته ۲۰۰۰ میلی داداسی داداشته ۲۰۰۰ میلی داداسی داداسی داداسی داداسی داداسی داداسی ۲۰۰۰ میلی داداسی ۲۰۰۰ میلی میلی داداسی داداسی ۲۰۰۰ میلی داداسی ۲۰۰۰ میلی داداسی ۲۰۰۰ میلی داداسی داداسی داداسی داداسی دادالی دادالی دادالی دادالی دادالی دادالی دادالی دادالی ۲۰۰۰ میلی دادالی دادال

«بیا تو، ولش کن. بعداً برام مفصل بگو. هشت و نیم هم گذشته. عقبی.» غش غش دیگری ول میکند و مرا با خودش به داخل پذیرایی پیش جمع دوستان میبرد.

دو نفر در اتاق روی مبلهای سفید و صورتی سبک شرقی نشستهاند و من تقریباً هر دوشان را میشناسم، یکیشان را با صمیمیت بیشتر. دکتر اول آن یکی راکه بالاگوشهٔ مبل سهنفری لم داده معرفی میکند. «خانم پریوش علوی راکه یادت هست؟»

دالیته. سلام، شب به خیر.»

اشب شما بهخير. قربان شما. حال شما؟،

دکتر میگوید: داین هم صد البته بانو سرافراز است، که خُب بهتر معرف حضورت هست \_دو سه روز هم هست که منتظر دیدن جنابعالی بودهن. بفرما بشین سرافرازشان کن.۵

من ادای احترام میکنم و پس از سلام و احوالپرسی، کتم را درمی آورم و این گوشه نزدیک بانو سرافراز مینشینم. روی میز علاوه بر شیرینی و میوه یک دیس بزرگ غذای سرد هم هست. ماهی، میگو، مرغ، سالاد، مخلفات، و نان تُست. خانمها شیشهٔ نوشابه ساده جلوشان هست. دکتر مشربهٔ آب انگور احیا،شده دارد.

«الا يا ايّهاالساقي...» ليوانش را بلند ميكند به لب ميبرد.

کمی مینوشم، مطبوع است، گرچه احساس میکنم هنوز بوی تُخس و داغ خاکِ آبپاشی شده دهانهٔ کوچهٔ امامزاده عبدالله، و بوی کوه کاهو و کاسههای سرکه شیره و سکنجبین در دکانِ سر نبش توی دماغم کبره بسته. حتی چشمهای قشنگ و سبز روشن بانو سرافراز و لبخند روشن ایشان هم انگار اول گره گشا نیست.

بانو سرافراز حدود چهل و دو سه ماله است، بیوهٔ مُطلّقه، از کارمندان قدیمی صدا و سیما، پاکسازیشده، و حالا در عالم سینمای فیلم فارسی اسماعيل فصبح الماعيل فصبح

تهران، در یکی از شرکتها فعالیتی دارد... لاغر است، بلندبالا، صورت سفیدکمی مات وکشیده، دماغ ریز و باریک، موهای بلند صاف سیاه مئل شبق، کمی شبیه خانمهای زیبای «هیسپا». نقط پاهایش کمی چاق است، که این هم لابد به این دلیل است که به قول خودش هرگز نرقصیده. خانم علوی ریزهمیزه است، کم حرف، کمی هم خُلُوضع، و دائم آماده برای تراپی و بحث و غیره.

دکتر میگوید: «انقدر توهم نباش، جلال... خانم سرافراز یه سناریوی فیلم دارند که میخوان تو براشون بخونی. عقیدهتو بگی، و تساید هم محبت کنی براشون ویراستاری کنی.»

میخواهم بگویم من تو این کارها نه شر پیازم و نه ته پیاز، اما چشمهای زیبای خانم سرافراز، و بازناب فرافکنی قبرستان امامزاده عبدالله، و مصاحبهٔ خوشگلم یا مش ممد آقا فروهر نمیگذارد.

»با کمال میل... اگه کاری از دستم بربیاد... چی هست؟» لیوانیم را میگذارم گوشهٔ میز.

خانم سرافراز نفس بلندی میکشد. «قصهٔ پیچیدگیهایِ مخوف و خیلی دردبار روح و مرگ به پسربیهٔ سیزدهساله...» «جنایه به؟»

«جنایت یا خودکشی فقط فشر بیرونی داستانه. در باطن، یک درد اجتماعی از مسئلهٔ ازدواج و مسائل جامعه و سایر سنتهای ایرونه. در این سالها...»

\*جالبد... بازم بگید.\*

«داستمان روایت ممرگ به پستربچهٔ میزدهسانهٔ استئنایی و خیلی خوشکل و خیلی حساسه که به قبتل میرسه. . درگیری داستمان قیلم اینجاست که ما اول نمیدونیم خودکشی کرده یا نامادری جوانش که با او توی خونه تنها بوده کنتهش. در حقیقت داستان واقعی یه. در زمان جنگ و در توران اتفاق میفته. خبرش را روزنامهها مینویسند. من مقداری عکس و اسلاید هم از صحنههای واقعی قضیه دارم که اینجاست، نشونتون مدم.ه

> داسم فیلم چیه؟» داکر آب زیاد داغ باشد...»

«صحیح» رنگ و بوی قیلم فارسیهای روز را دارد. میگویم: «اگـر از دستم کاری بربیاد، جشم...که فکر نکتم زیاد باشه.»

»برعکس... شما گزارش دویسی درس میدید. من میخوام بک نفر خارج از حرفهٔ سینما این ستاریه رو ببینه و بعنوان یک «گزارشگر» نظرش رو بگه.»

«جشم...» لیوان را ول میکنم، یک زیردستی برمےدارم و مقداری از غذای سرد ناختک میزنم.

اما خانم سرافراز انفدرها ظرافت دارد که فوری دست نحند توی کیفش و مناریو را دربیاورد. احوال مرا می برسد، و می برسد جرا امشب کمی توهم هستم. برای اینکه سبنهام تا حدی خالی شود، در حالی که کمی اب انگور احیاءشده می نوشم، دستکاری می کنم، ماجرای ج وش آوردن و فرار و گمشان دکتر جعفو فروهو، استاد بازنشسته دانشگاه زمان شاهنشاه اریاههر را برابندان بطور خلاصه تعریف می کنم. حتی قضیه برداشتن و با خود بردن جاقوی تیز را از توی کشوی میزش... اما هرچه من در تعریف این ماجرا جلوتر می روم چشمهای سبزرنگ خانم سرافراز دُرشت تو و دُرشت نو د کلیس می روم چشمهای سبزرنگ

مى پرسم: «شما دكتر فروهو را مى شاسيدا»،

الله ساولی حالا دیگه شما یامه این ستاریو رو بخوتید، بر عکسها و اسلایدهایی که هست نگاه کنبد.» «دقیقاً به چه دلیل؟» «وقتی خوندید \_ متوجه میشید. من ترجیح میدم قبلاً بیخودی تمثیلبازی نکنم... ولی شباهتهایی هست.»

دکتر به من لبخندی میزند و لیوانم را پُر میکند. میگوید: «اسلایڈ پروژکتور تو اون اتاق هست. نیاور دم اینجا تا مجبور نشیم اینجا چراغهارو خاموش کنیم. شما میتونید دوتایی تشریف ببرید نگاه کنید، بعد بیایید برای ما جاهای خوبخوبشو تعریف کنید.» خدا را شکر که غشغش سبک ایرج خطیبی ول نمی دهد.

«... به موقعش.» ليوانم را برميدارم.

خانم سرافراز رویش به طرف من است. میگوید: «شما کجا هستید؟ نمی بینمتون. هر جا ما هستیم شما نیستید. فقط دو سه دفعه دیدمتون. نکنه میدونید شمارو دوست داریم، از ما فرار میکنید.»

•جوبکاری نفرمایید. شماکه از احساس من نسبت به خودتان باخبرید!»

با لبخند نگاهم میکند. نگاهش مستقیم به مردمک چشمهاست. پاهایش را روی هم انداخته نوک کفش میاه قشنگش را تکانتکان میدهد.

«شما خودتون فکر میکنید یا حدس میزنید دکتر فروهر فراری که بقول شما جوش آورده کجا رفته؟»

«من سعی میکنم حدس نزنم، و اگر شد فکر هم نکنم.» «حالاکه راحتتر و کمی آرامتر هستید کمی فکر کنید، و یـه حـدس منطقی بزنید.»

پس گردنم را میخارانم. «کسانی که من تا حالا باهاشون حرف زدهم به یک جای ملموس اشاره میکنند: زرتشتیان و آتشکده. اما اینها خیالات و حدسیّاته. من فقط موقعی مطمئن میشم که خود دکتر شخصاً به خونهٔ ما تلفن کنه و بگه من توی آتشکدهٔ مزدهیسنا شش فرسخی جنوب ابرقو متحصّن شدهم \_اگه تلفن گیرش بیاد.» دخيالات و حدسيات روي زندگيهاي ما خيلي تأثير ميگذارن.... بخصوص برای آنهایی که حساس تر و استثنایی اند. ا «صحيح.» به دکتر نگاه میکنم. میگویم: «من یک زنگی بزنم خانه و احوالي از خواهرم بپرسم. «باشه. جاي تلفنو كه بلدي.» بلند مي شوم و از تلفن دکتر استفاده مي کنم و به فرنگيس زنگ مي زنم. از هیچجا خبری نشده و سوسن خانم همراه خانم حسنی و یک دوست دیگر، به خانه رفته است. ماجرای دیدن برادر فروهر و بینتیجهبودن ملاقات را مختصراً میگویم، و میگویم کجا هستم، که شمارهتلفن را دارد. میگویم دیر می آیم. منتظرم نباشد. وقتی به محفل دوستان برمیگردم، خانم سرافراز سناریوی کذایی را که یک چیزی شبیه دویست صفحهٔ تایب شده است، با کاغذ قطع آ . ۴، صحافی شده، با تهبند پلاستیکی تمیز و براق، گوشهٔ میز گذاشته، ده دوازده تا عکس و بیست سی تا اسلاید هم کنارش. اینها کجا، کتابچه فسقلي خاطرات دوستمان با دخط خرچنگ قورباغه ، پشت و روي صفحه كجا؟ مي آيم روى مبل كنار او مي نشينم. اما به پيش نويس سناريو دست نمیزنم. دکتر و دوستش که ظاهراً علاقهای ندارند. دکتر خودش به من چشمک میزند. او ترانهٔ ایرانی آرامی گذاشته از بانو هایده. انگار خودش

هم بدش نمی آید ترانهای از دهان دوست کوچکش پریوش خانم علوی بشنود، و اسلایدهایی ببیند.

لیوانم را برمیدارم و به خانم سرافراز میگویم: «خودتان کمی خلاصهٔ داستان را بگوید، بعد من چشم یک نگاه کلی و فنی به سناریو میندازم. اگر بدونم تز و نتیجهگیری و پایان کار چیه با دیـدِ بـهتری میخونم.» زیردستیام را دوباره پُر میکنم. «باشه...» باکمال میل حاضر است، برای هر چیز و همه چیز. «بندهم حاضرم.»

«اسم پسر سبزدهساله فرّخه، فرّخ امیرابادی، اول کمی از زندگیش میگم. شروع داستان مال زمان شاهه، تنها بچهٔ یک حانم فوقلیسانس، استاد دانشگاه و از خانوادهٔ محترم و نحصیلکرده است که در جوانی پدر و مادرش او را تقریبا وادار به ازدواج با یک حوان بازاری بولدار میکنند. تسأکید روی بازاری، ناصرخسترویی، سبزهمیدونی است. خونهشون حیابون فرهنگه، نزدیک امیریه، با اون محلهها اشنا هستید؟؟ «من بچهٔ همونجاهام... میتونم با ریزهکاریهای محله اشناتون کنم.

- «دِ... خوشحالم.»
- هو بازارچهٔ درخونکاه و چهارراه کلوبندک و سبزهمیدو<sup>ن</sup>.»

«... عالى يه. اما يعد از اينكه فرّخ ده سالتي ميشه و مادره ديكه يچهدار نميشه، با تدرخواسته اشه، و شوهرهم رير سرش بلند نابده بوده، كار به طلاق ميكشه. ضمنا مادره بقدري انصباطي و بابند سخب بربيت طفل و باديسيپلين بوده كه در زمان شاه «مادر سال» شده بوده، و از دست شهيانو فرح جايزه گرفته بوده.»

ەصحيح. طاغوتى.»

اما ضلع سوم متلث عشق: یه دختر همسایه روبروی خونه شون بوده، خیلی مدرن و ژیکولت وار، اود وختا، که با بابای جوان و بازاری قرخ از بچگی همسایه بوده و سر و سرّی داشته... بعد از طلاق و طلاقکشی، یاباهه با این دختره از دواج مبلاه. فرخ رو از مادرش دیکیره و جدا میکنه، حالا می بره به خونه یا آپارتمان بزرگ نازهش، شهرک اتی ساز، اون بالا بالاهای شهر... حالا زمان بعد از انقلابه و زمان جنگه، پول بسیار زیادی هم توی دست و بال باباهه سب، و بوی شهری بزرگ و امن بیرون شهر، باباهه و زن جوانش و فرخ سيزدهساله، خوب و دنج، دور از يلا و همه چى زندگى پرزرق و برق دارند. تو اون آيارتمان، فرخ كو چولو و نامادرى جوان و مدرنش بيشتر وقتها تنها هستند. ويدلو دارند، فيلم تماشا مىكنن، گاهى هم فيلمهاى پورنوگرافى. براى فرخ كو جولو، علاوه بر دركيرى روحى دورى از مادر، فساد و ناراحتيهاى ديكه شروع ميشه. گاهى تنها مىنشسته ساعتهاى طرلانى براى حودش فيلم سكسى كه بابا و نامادريش دوست داشته تماشا مىكرده. يا تنهايى كتاب ميخونده. دوست زيادى نداشته. مى شده. فرّخ يا مينا، در دهسالكى هر دو، در شب عروسى نامادريش و مى شده. فرّخ يا مينا، در دهسالكى هر دو، در شب عروسى نامادريش و پدرش اشنا شده بوده. در حقيقت اين دو در لباس عروسى نامادريش و زوجولو، آن سب اغاز سمبليك «به همرسيدن» خودسان را دارند، و دوستى حسّاسى بين انها ا به وجود من ايد. بعدها مينا كاهى ميومده خونه شون با هم فيلم ريدنو «ساشا ميكرده». خلاصه: زندكي بعضى تهروبيهاى تقريباً قاسد بالاشهرى رمان جند...

«این چیزها رو مینونید نشون بدید؟ اجازه میدن؟» «بعداً اجازه شو می دیریم... شاید جاهاییش رو حذف کنیم.» «تا اینجاش ده بد باسب. اما اصل داست.ان چیه؟ در دیری داستانی

جيداة

«دردیریهای روحی درج زیاده، تاسارکاریهای پیچیده اولیه و تلخ زندکی از دورانکودکی در خانه و زنددی مادر تحصیلکرده و پدر بازاریش که در ذهنش مانده، و حوره است.» مرا یاد مادر و پدر «ادوبیوگرافی» می اندازد. «مام یا «مانر» من از ردهٔ بایین ایراییان دستورز نبود... از خاندان بزرت و مویدی پاپکان...» مرفی نمی زنم. حام مسرافراز ادامه می دهد: «حالا که یسرت زیر، او حساس وارد دورانا بسیار مخشوش و پرشور مرحلهٔ توجوانی است؛ اکررچه در مسرنا پسرس و یا نامادریش ۱۶۰ اسماعیل فصیح

زندگی میکنه، بطور متناوب هم مجبوره، یا قانوناً قرار گذاشته شده، او هر ماه سه شب بره منزل مادرش، توی خانهٔ آنها باشه، که هم دوست داشته و هم خانهای بوده اکنده از دیسیپلین تربیت صحیح و سختگیریهای مادرانه... فرخ در مواقع رفتن و ماندن پیش مادرش هم عشق و احساس داشته و هم دلش نمی خواسته از خانهٔ نامادریش دور شه... هرچه این تناقض بیشتر میشه و سنش بالاتر میره، بیشتر از خانه و مادر واقعیش دلش میگیره و تو خودش بوده... ثانیه می شمرده که مادرش او را با ماشین خودش بياره و دم خانه نامادريش پياده كنه. \* «با نامادریش سکس داشته؟» سؤال من واقعیتگرایانه است. همه میخندند، بخصوص دکتر که سرش گرمتر است. خانم سرافراز رو به من میگوید: دخب، فرخ در اوج داستان سیزده سالشه.» ایس داشته؟ «موضوع نشان داده نمیشه، و گفته نمیشه. ولی نفی هم نمیشه. ضمناً شما هم فكرتون خوب كار ميكنه. ددنیای سبک کار شما رئالیسته، خوبه.» باز همه می خندند. در قطب دیگر حتی القاء میشه که ممکن هم هست او بیگناهه و محرومیت حسی و جنسی داره، که دردناکتره. اگرچه فرخ در اوج داستان سیزده سالهست. ولی قد و بالایی به اندازهٔ بچههای هفده هیجده ساله داره. مغز و هوش و سطح فکرش هم استئنایی بوده، از جوانهای بیست و پنج ساله هم بالاتر. نامادرىيەم مدام تو خونه با لباس خواب و نگلژه راه میرفته. با هم ساعتها توی آپارتمان تنها بوده و فیلمهای بد ویدئو تماشا ميکر دەن.»

«پدرش با او چهجور رفتار میکرده؟ خشونت و کتک درکار بوده؟»

دنه، پدره دوستش داشته. آزادی زیاد و پول زیاد بهش میداده. هـر کاری میخواسته میکرده.»

»پس درگیری اصلی، زندگی پسربچهای در خانوادهٔ شکسته بسته است، کمی فاسد، گهگاه زیر دست مادری دیسیپلینی، و بیشتر با نامادری جوان نگلژهای و کتاب و ویدئو. نقطهٔ اوج درگیری قصه کجاست؟»

\*هاه! اوج... او ایل تابستان گرم. فرخ از یکی از اقامتهای طولانی عبوس از خانهٔ مادرش برگشته. با خودش سر راه از جلوی دانشگاه یک کتاب رمان که میخواسته خریده آورده. کتاب سطح بالا و ممنوعه. فرخ زیاد از این چیزها میخونده. حتی شب مرگش. پدر و نامادریش رفته اند بیرون، وقتی هم برمیگردند فوری میروند توی اتاق خواب شون... فقط نامادری با لباس خواب یک لحظه میاد از او می پرسه چیزی نمیخواد؟... او داشته کتاب می خونده.»

میخواهم اسم کتاب را بپرسم، ولی خانم سرافراز حالا بقدری در بحر قصه فرو رفته و ما هم علاقهمند شدیم، که حرفش را قطع نمیکنم.

«آن شب، شب اول تعطیلات تابستانی ش هم بوده. تقریباً تمام شب را ویدئو تماشا کرده و کتاب خونده. صبح که پدرش از اتاق خواب خودشان بیرون میاد، فرخ بیداره، جلوی در اتاق خواب خودش مقابل اتاق خواب آنها ایستاده بوده و نگاه می کرده. ظاهراً اصلاً نخوابیده بوده. بعد از اینکه پدر به سر کار میره، و فرخ با نامادریش در خانه تنها می مونه ـ ما نمی دانیم بین آنها چی می گذره. با فلش بکهای متعدد و متنوع، مثلاً از بامادری و از این و آن می شنویم. آن روز صبح از روزهای بمباران شهر هم بوده، و از رادیو مرتب صدای آزیر «وضعیت قرمز» پخش می شده. فرخ به این موضوع خیلی حساسیت و ترس داشته. حدود ساعت هشت میره توی وان، میره توی وان آب گرم حمام، رادیوش را هم میبره. می خواسته اگر آژیر پخش شد بفهمه. بعد بگفتهٔ نامادریش، فرخ او را صدا می کنه و اسماعيل فصيح

یک شیرجای می خواد. نامادریش براش میبره. ظاهراً حرف زیادی زده نمیشه. فرخ می خواسته تنها» باشه. حدود ساعت ده، ناگهان نامادرییه با لااس خواب از آپارتمان شون میپره بیرون، به چاقوی خونی تو دستشه. میاد جلوی در آپارنمانهای همسا به ها، زنگ میزنه. با جیغ و شیون، فریاد میزنه که بیان کمک کنن... ادعا می کنه بسر شون در وان حمام خودش رو با چاقو تکه و پاره کوده... میگه چاقو رم با هزار زحمت از توی مُشتش درآورده.ه

می پرسم: «پس فرخ با خودش حاقو برده بوده توی وان؟»

«بله، با رادیو...» و مرا نگا، میکند. بعد ادامه می دهد: «دستها و بیراهن نامادری هم غرق خونه، همسابه های گیج و مات نمی توانند هرچی رو ناور کنند. نامادری ادعا میکنه که مدتها سعی کرده بود تا حاقور و از دست او درساره، نمی شده... و البته وقتی مأموریه می آیند و جنازهٔ تکهپاره شده و روده های بیرون ریخته فرخ را توی وان و دستهای خون داده بستهٔ نامادری جران را می بینی، تقصیر را به گردن نامادری که در خانه نا پس جوان تنها بوده میندازن، که گفتیم... خلاصه.» نفس بلندی میکشا..

ما همه تگاهش می کنیم. «فرنیش؟»

تنه همه... روزنامهها خبر ارا با عكس و تقصیلات جاب میكند. نامادری را محاكمه میكنند و به حیس اید محكوم، در تمام طول محاكمه مادر واقعی فرخ با گربه و لایه، تقصیر تمام ماجرای تراژدی و كشنهشدن بچهش رو به كردن زن جواز می اندازه، نامادری جوان هم با گریه و لایه فریاد می زنه و قسم می خوره ده او بیگناهه و قسم می خوره كه فرخ از تمام اوضاع زنه كرش و دنیا جانش به لبش رسیده بوده و خود دكشی كرده... قتل فروخ تسوی وان آب خبرا داغ و كندهای بیرای روزنامه ها و بشه... من عكسهایی از این و آنور فیو آواردم و اسلایدهای بیرای روزنامه ها و بشه... من فبوار فبروهبر

جالبه... برای اِفِکتهای عینی به درد میخوره. میخوای نگاه کنی؟» «بدم نمیاد. و خوشحال هم میتم سر فرصت پیش نویس را بخوانم... امیدوارم کاری از دستم بربیاد. کار جالبی به. شور داره. نفس آیره.» بعد میگویم: «امیدوارم دکتر فروهر جایی هوس ران آب حمام نکنه چاقو هم که داره.»

دکتر می توید: «حلال، پروژکتور تو اود اتاق هست. طرز کارسم که بلدی. برو قشنگ نگاه کن. ما دکنترا زیاد دبدیم. من و بریوش خانم همینجا فعلاً هستیم. مگر اینکه بریوش خانم بخواد بیاد نماشاکنه.»

پربوش خانم کم حرف فقط سه کلمه میگوید. اصد دفعه دیدهم.» بنابراین، من و خانم سرافراز به اتاق مهمان ته راهرو می آییم، که قبلاً همم بودیم. و او هعت هشت اسلاید مختلف از صحنههای شهرک آتی ساز، داخل آپارنمان، و حتی وان خالی که قتل در آنجا صورت گرفته بوده نشان می دهد، که دستکمنی را بگویم چندش آور است. اما حانم سرافراز چیزهای دیگری هم به من نشان می دهد که هم فرق میکند و هم نب را رنده میکند...

وقتی سیگار وینستونی روشن کردهم و کنار هم هستیم، آرامترم. «میخوای دربارهٔ قصهٔ فرخ حرف بزنیم؟ یا دربارهٔ چیزهای دیگه... مثلاً آقای فروهر که سرشب تو ذهنت بود!؟»

»نه! در بارهٔ همین فرخ حرف بزنیم. به اندازهٔ کافی وحشتناک هست.» بعد میگویم: «حالا میفهمم چرا وقتی گفتم فروهر چاقز با خودش برده چشمهای شما داشت از حدقه درمیومد.»

قرار شد دربارهٔ آقای فروهر حرف نزنیم...» دستم را لمس میکند. اتاق ساکت است و اندک نوری که از آبازور صورتیرنگ میزند، نطبوع. بیرون توی پذیرایی هم صدایی نیست، نه حتی صدای موسیقی. «پس فرخ با خودش جاقو برده بوده توی وان؟» ریه هام را پر از دود میکنم. «شما هنوز حساس ترین فصل سناریو را نشنیدی.» «بگو بشنویم.» «بعد از پایان محاکمه و رأی دادگاه و زندانی شدن نامادری فرخ، یک روز که پدرش در خانه داشته کتابها و کتابچه های فرخ را جمع و جور میکرده، و می خواسته آنها را که خاطره و دلتنگی می آورده بریزه دور لای یکی از کتابهایی که فرخ آن شب \_ شب قبل از مرگش ـ می خونده نامه ای از فرخ پیدا میکنه و چون به خط فرخ بوده و تاریخ شب مرگش را داشته آن را فوری به دست مامورین و دادگاه می رسونه. و ورق برمی گرده...»

«محتوای نامه چی بوده \_ معلوم میشه؟»

«البته... وگرنه داستان نداریم. نامهٔ فرخ خطاب به پدر و مادرش و به نامادریاش و به دنیا نوشته شده بوده. از آن سه نفر بخصوص بسیار بسیار معذرت خواسته که تصمیم به خودکشی گرفته و امیدوار است که مرگ او آنها را زیاد ناراحت نکند. ولی میگوید در این دنیا دیگر جانش از این اوضاع ناجور و تلخ و بد به لب رسیده. دیگر طاقت تحمل ساعتهای شب و روزش را ندارد. نامهٔ زیاد طولانی یی نیست. در حقیقت فرخ تمام رازها و دردهای خفتهٔ دلش را نگفته ولی خیلی چیزها را القاء کرده ... همانطور که ما باید در قصهاش خیلی چیزها را از راه القاء بفهمیم و بصورت یک معمای تلخ و حل نشده رها کنیم... چیه چرا اینجوری نگاهم میکنی؟...»

می خندد. «اگر آب داغ باشد. اما این که شما گفتی بهتره. شاید عوضش کنم. به معنی تز نز دیکتره.»

۱۱ اسم به این قصهٔ بسیار دردناک و پیچیده و رازدار و تلخ می خوره؟

یا من درست حالیم نمیشه؟» «خود شما بودی که چند لحظه پیش گفتی «پس فرخ با خودش چاقو برده بوده توی وان؟.... وان آب داغ. فرخ جملهای را در بالای نامهاش بصورت کتیبه از جایی نقلقول کرده و آورده که کلید یا سمبل دردها و مرگشه. جمله را از توی کتاب ممنوعی که آن شب می خونده برداشته بوده. کتاب را اسم نبرده. نوشته «از کتابی ممنوع که امشب می خوانم....» دکتاب ممنوع هم خوبه. جمله چي بوده؟، ۱۶ آب داغ باشد لبهٔ تيغ درد نمي آورد... باز مدتى در سكوت نگاهم. میکند. بعد میگوید: «داغی آب را البته او دردهای زندگیش احساس کرده و پنداشته. در نامهاش هم البته عبارت «جان به لب رسیدن» رو آورده که همان احساس و بندار را القاء میکنه.» دواي...، چيزي توي مغز خودم كليك ميكند. اثرش را چند ثانية مداوم در سينهام هم احساس ميكنم. سيگار نصفه لعنتي را خاموش میکنم. یک دقیقهای سکوت میکنم. خانم سرافراز هم ساکت است. نگاهم میکند. «كجايى؟...» «همين جاها.» دچیزی گفتم که شما را ناراحت کرد؟» دبازم بگو.... دمن براي شما احساسي دارم، آقاي جلال آريان. ميدونستي ؟»

نگاهش میکنم. «من هم برای شما، خانم شهین سرافراز.» «پیش نویس رو بـرای مـن مـیخونی؟ کـه عـقیده تو بگـی ــبا حک و اصلاحات ویرایشی ـگزارشی؟» «مطمئنی میخوای بذاریش پهلوی من؟ نسخهٔ اضافی داری؟» «آره، این فتوکپییه. و من به شما ایمان و اطمینان دارم. و امیدوارم.» السماعيل فشبح

آهی میکشد. «موضوع رو عوض کن. میدونم چند لحظه پیش که از ته دل گفتی «وای...» و بعد سکوت کردی به چی و به کی فکر میکردی.» لبانش را با آنچه به قول فروهر اوریپدوس گفته بوده چیزهای خوب می آفریند، می بندم.

وقتی به آبارتمان برمیگردم، راحت تر و سبک ترم. با احساسی خوب. بیصدا، باکلید خودم در را باز میکنم و وارد هال می شوم. در را می بندم، چیفت و زنیجیرش را می اندازم. قر نگیس در اتاق خواب است. و اتاق خواب ساکت. بی سر و صدا به اتاقم می روم، لخت می شوم کیمونو می پوشم و در اجرای مراسم طرز تهیهٔ خواب با یک لیوان شیر گرم و قرصهای فلورزیام مخدر، به حمام که این تهٔ آپارتمان است می آیم. حمام کوتاه و گرمی می کبرم و چند دقیقه ای توی وان دراز می کنیم.

وسط آب گرم و کف صابون فکرم سرافراز است. اما چیزهای دیگری هم، البته یک گوشهٔ قشر مُخم، مئل خوره سوسو و سیگنال میزند. نمی دانم خورهٔ مرگ فرح امیرآبادی، پسرک زیبا و استئنایی و دردمند سیزده سالهٔ ساریوی شهین سرافراز است، یا خورهٔ فرار دکتر جعفر فروهر پنجاه و پنج سالهٔ دردمند و استئنایی و عوضی که این روز و شبها سناریوی تحمیلی زندگی فرنگیس بیچارهٔ من شده. خورهٔ جلال آریان که نیست: او فقط زیردستی برمیدارد، به خودش از بشقاب سرد سرویس میدهد، حرف گوش میکند، و بدنش را در دستههای سرافرازی اگر بشود، میگذارد.

اما در تختخواب، با وجود خوردن دوتا فلورزیام با شیر گرم، و بعد از مدتی تقلای بیهوده برای خواب، بالاجبار دست دراز میکنم یک چیزی بردارم بخوانم، چشمهام را خسته کنم، یا جلوی فکر را بگیرم. زیر آباژور گنجینهٔ چیزهای خواندنی هم دارم. هم اتوبیوگرافی، روانپریش هست هم سناریوی جان به لب رسیدن فرخ امیرآبادی مغشوش و معقول... دفترچهٔ اتوبیوگرافی، را برمی دارم که کابومش هماکنون نه تنها به خانهٔ ما آمده و زندگی سادهٔ خواهرم را مختل کرده، بلکه با صفحات آخرش بدجوری زیر پوست و در هسته نورونهای مغز خودم رسوخ کرده و زخمهایی خشکیده را باز کرده است.

بند ۵ ـ بازگشت اندوهناک به پارس

پس از خاکسپاری ایزابلا \_ یا آنچه از بدن سوخته و خاکسترشدهٔ او مانده بود ... نمی دانم چند هفته در این گوشه و آن گوشهٔ کنستانتینوپل بیتو ته کردم. گاهی گوشهٔ یک دیر، گاهی گوشهٔ یکی از سوراخ سمبه های دانشگاه. شهر پرشکوه کنستانتینوپل، پایتخت امپراتوری بیزانس، عروس و بزرگترین شهرهای دنیای باختر، دیگر برای من بیغوله ای اندوهناک و دردبار بود. چند بار فکر خودکشی به سرم زد. اما به دلیل اعتقاداتی که داشتم، نمی توانستم به خود اجازه دهم یکی از آفریدمهای زندهٔ آفریدگار را به دست خود نابود کنم، یا عرضه اش را نداشتم. انگار ابلیس مرگ هم از من بریده بود. از تمام زار و زندگیم فقط چند کتاب و خرت و پرت در اتاق دفترم مانده

بود، و لباس تنم و چند سکه آخرین پرداخت دانشگاه... سرانجام بر آن شدم که برای تاب ادامهٔ زندگی به ایران برگردم... میشنیدم در آنجا اکنون

## اسماعيل فعيح

خسروپرویز سالهای آخر پادشاهیش را میگذراند و من می توانستم در آن فرهنگ و تمدن بزرگ در سایهٔ رهبری آیین زرتشتی که هنوز در خرابه های روح و جانم بود کاری داشته باشم و خدمتی بکنم.

می شنیدم در این سالها خسروبرویز که چند وقت پیش با شورش ملی گرایی بهرام چوبین از ایران زمین فرار کرده و به بیزانس پناهنده شده بود، این روزها به کمک امپراتور موریس با جنگ و کودتا به تخت بازگردانده شده و دوران دوم شاهی خود را می گذراند، و اوضاع آرام بود. یا من فکر می کردم.

با کار در کشتیهای گوناگون تجارتی از کنستانتینویل به بندر آنالیا آمدم و از آنجا با کشتیهای پارسی، خودم را به اسکندرون رساندم. یادم نیست چقدر در راه بودم. هدف این بود که از اسکندرون با یک کاروان فینیقی خودم را به تیسفون برسانم، چون از آنجا کاروانهای اکسپرس بسیاری در جاده ابریشم رفت و آمد داشتند و من میتوانستم خود را به اسپهان یا اکباتانا و بالاخره به "راگا" برسانم.

در کشتی، در ساعتهای تنهایی، واخورده، چند کتابی را که با خودم آورده بودم میخواندم \_ به ویژه یکی دو تایی را که در ماههای آخر شبها با ایزابلا میخواندیم، و دست برقضا در زیر آوار و خاکستر تقریباً سالم مانده بودند. یکی کتاب قصیدهٔ نوئیه بود، از اشعار همان عمرو این کلئوم، شاعر عرب زمان جاهلیت، که آن شبها میخواندیم و میخندیدیم. اوه، که چه شبها و روزهابی!... زائر عمرو این کتابش را در مدح و تقدیم به دوستش شیخ آلجابر نوشته بود \_ که حکم میکرد دخترها را زنده بگور کنند.

از اسکندرون به طرف شهر انطاکیه آمدم که کاروانهای زیادی به شرق یعنی اکباتانا و بمه جنوب یـعنی تـیسفون و شـوش داشت. بـیرون شـهر اسکندرون، یک شب که وسط ترکهای غوزی منتظر پیوستن به کاروان یودم. یک ترک شیر پاکخورده تمام گونی و جعبهٔ باقیمانده دار و ندارم را بُـرد ولی هرجور بود خودم را به انطاکیه رساندم که دست ایرانیان بود. در اینجا چند صباحی به کارگری و آماده شدن برای حرکت بسوی پارس شدم، نامه ای هم بوسیلهٔ پست دولتی ساسانی برای خانواده ام در ملک راگا فرستادم و بازگشتم را به آنها اطلاع دادم ــ چرن بیشتر خواهرزاده ها و نوه های برادره ام این اواخر سواد یادگرفته بودند و به من نامه می نوشتند.

در همین روزهای اقامتم در اسکندرون بود که شنیدم در شبهجزیره حجاز عرب، فرستاده ای به نام حضرت محمد (ص) به امر پروردگار نازل گشته، تا اقوام عرب و سایر ملل را به گرایش به دینی به نام "اسلام" هدایت نماید. این را یک شب راهب ژنده پوش جهاندیده ای که خردش از دین مسیحی به این دین گراییده بود به من گفت. ترسای ژنده پوش خوشحال بود - چون می گفت کلام این پیامبر تمام آثار دینهای خدای یکتایی گذشته و یک دین جدید و بزرگ را دارد و کسی بود که حضرت مسیح "نوید" آمدن او و "دولت الهی" را داده بود! جدی.

من خودم نیز هرچه با کاروان پیشتر می رفتیم و بیشتر می شنیدم بیشتر شگفتزده می شدم. پامهای این فر متاده جدید خداوند، واقعاً انقلاب بزرگی در میان اقوام عرب به وجود آورده بود – اقوامی که یادم بود پیش از اینها، در زمان "جاهلیت"، یا نادانی، <sup>ب</sup>بت می پر ستیدند و – بدتر از یونانیهای أن وقتها – چندتا "خدای" چوبی و فلزی و طلایی داشتند و خود شان هم مثل آن عمرو و آل جابر و بقیه غرق جهل و ناپاکی و دروغ و خونریزی و شهو ترانی بودند. در حقیقت اینطور که می شنیدم، او پیامهای پاک خداوندی حضرت زرتشت، حضرت موسی و حضرت عیسی مسیح را به نحو کامل تر و تازه تری به مردم نوید می داد و آنها را به زندگی به تری ره بری می کرد: جالب و تکان دهنده بود: خداوند یکتا، خداوند بزرگ، راه راست، راستی، و بخشش! در حقیقت می شنیدم که همیشه همه گفتارهایش یا "آیاتش" را به نام این خداوند بزرگ و یکتا آغاز می کرد. جلوهٔ خداوند دانا و مهر بان

## اسماعيل فصيح

همیشه خوب بود. گرچه می شنیدم اطراقیانش با هم یگانگی نداشتند. روزی که با کاروان از انطاکیه بسوی تیسفون راه می افتادیم، و سحری داغ در اوایل ژوئیه بود، من گلودرد بندی داششم. حنجرمم می سوخت و صدایم گرفته بود. راهب ترسای خوشرو و اهل حالی که همراه ما بود به من توصیه کرد که با این حال و وضع گلریم، وسط گرمای این صحراهای آشوری مسافرت نکنم، بمانم تنا زمستان و هنوای بنهتر... یا برگردم به کنستانتینویل که آب و هوایش به من می ماخت. از او سپاسگزاری کنردم. دیگر نمیخواستم دو شهرهای کوچک ترک و یهودی و ارمنی و عربزیان بمانم، میخواستم به "راگا" ترسم. انطاکیه و دمشق دست دولت ایران بود – ولی در سلطهٔ شاهان عیاش و بی فکر آخر ساسانی، و مردم وضمشان ناتوان ولی در سلطهٔ شاهان عیاش و بی فکر آخر ساسانی، و مردم وضمشان ناتوان ولی در سلطهٔ شاهان عیاش و بی فکر آخر ساسانی، و مردم وضمشان ناتوان ولی در سلطهٔ شاهان عیاش و بی فکر آخر ساسانی، و مردم وضمشان ناتوان پارسی بروم... و شروع کرده بودم به یادداشت برداشتن از رخدادهای روز و وضاع منطقه و دنیا بطور کلی، تا شاید بعدها از آنها در متون تدریس دانشگاه یزد استفاده کنم.

اما چندی پس از آنکه کاروان ما سرانجام از انطاکیه حرکت کرد، در میان راه، کاروانی که از دمشق می آمد، خبر آورد که پس از رحلت حضرت محمد (ص)، چند تن از خلفا به معارضه افتاده بودند. به جای آنکه اجازه دهند حضرت علی(ع) که حضرت رسول الله او را به امامت و ولایت خود برگزیده بود زمام امور مسلمین را در دست گیرد، این ابوبکر حکومت را قبضه کرده و شروع به لشکرکشی به کشورهای همسایه و جنگ کرده است! کاروان ما بخاطر هوای بد و آشوب در منطقه مدتها و مدتها در راه ماند، و هرچه با سردرگمی و بیتو ته های طولانی، اندک اندک پیش می رفتیم، کاروانهایی که از جنوب می آمدند، اخبار پیچیده تر و ناجورتری می آوردند. حالا می گفتند عمر خلیفه دوم شده و این روزها تا نزدیکیهای! شهرستان مسوپتیمای پارس که تیسفون پایتخت در آن قرار داشت رسیده، آن را

بخشی از سرزمین حجاز عـرب! اعـلام کـردد، و اسم آن را هـم گـذاشـته "بین النهرین"! در خود ایران هم که این روزها اوضاع متشنج بود. پس از مرگ خسرویرویز، جانشین او شیرویه بوده و بعد قباد آمده و تمام برادرانش را کُشته بود. میگفتند درباریها بیشتر به عیش و عشرت و دسیسه و کشتن همدیگر مشغول بودند. شاههای زودگذر و مُعَهای فسیل شدهٔ درباری ایس روزها افکار و دستورهای راستین و نبایشها و پایههای دیس اهبورایسی را منسوخ کرده، تنها بعضی از سنن شب چهارشنبه سوری و عبد و سیزدهبدر را اجرا میکردند. میگفتند شاهها حالا سال به سال و گاهی ماه به ماه و گاهی هم یک روزه عنوض شنده، و انگار در زمان آبسترهٔ تاریخ، گونیگونی میآمدند و خالی میشدند. این اردشیر دوم یک سال بوده، بعد رفته شاه براز آمده ... شاه براز رفته بوراندخت حايش را گرفته، بوراندخت رفته آذرمیدخت به تخت نشسته، چند ماه بعد هرمز پنجم، بعد اردشیر سنوم و حالا آخرسر بزدگرد سوم... شنیدن این اخبار در شبهای صحرای آشور در راه تيسفون مرا مثل بچگیام غمگين ميكرد. اينها هم مثل سلوكيان و چند تن از شاهان آخر اشکانیان شهو تران و بی فکر شده بودند. دروغ و خودپرستی و نفرت و کشتار داشتند. بعد شنیدیم آنها از ترس خلفای عرب، هم از تیسفون و "بغرداد" و هم از شوش قرار کرده بودند! جدّی. آنجاها را دست سرداران دلیر ولی پیر و قدیمی خود نهاده، خودشان از دررتبرین پاینختهاشان در اکباتانا مجم نمیخوردند. میگفتند که در تیسفون سردار بزرگی به نام رستم فرخزاد هنوز از مرزهای مسویتیما پاسداری میکند... اما میگفتند شایعه بود که اسلحه و مهمات کم دارند و از پاینخت هم کمک نمی رسد چون بودجهٔ پارس صرف عیش و عشرت و شکار و حرمسراها با "شبیستانها" ی دربار مىشد.

تا عمر دارم شبی را که کاروان ما وارد دهستان "بغداد" حومهٔ تیسفون شد فراموش نمیکنم... سیوگند میخورم... "بنغداد" بنزرگیهر انیوشیروان

ایندست رود دجله، که گفتم بخشی از تیسفون پایتخت بزرگ ساسانیان بود و اعراب به آنجا حمله کرده، منطقه را تسخیر شعوده و ساختمانهای "دانستانی" را ویران کرده و نخلها را سوزانده بودند... استم شنهرک را هیم گذاشته بودند "بغداد"... ولی بعد که آمدیم این دست آب، ویرانه های "بغ داد" در برابر آنچه به سر خود شهر تیسفون و کاخهای باشکوه و جلوهٔ هنر ایرانی آوردهبودند هیچ بود. و شنیدیم در حملهٔ اعراب، این یارو سعدبن ابیوقاص، که یک چشمش کور بوده رستم فرخزاد را کشته و سرش را برای خلیفه عمر این خطاب در مدینه فرستاده است! تمام شهر نیسفون شهر ارواح شده و کاخ یا تاق کسرای خسروپرویز هسم غبارت شده و سیرزانیده شده بود. شرطه های عرب، اینجا و آنجای شهر اسبابهای مبا را میرگشتند و هبرچنه دلشان میخواست ضبط و مصادره میکردند. چون من کمی عربی بلد بودم و فقیر و بیآزار بودم، مندایم هم درنمیآمد، و ایمان داشتم، اجازه دادند با کاروان روز بعد بروم. پس از مدتی به قرات رسیدیم و از آن رود هم عبور کردیم، و من بسوی رود کارون و شهرهای شوش و اکباتانا ادامه دادم. ولی بزودی فهمیدیم که تمام این شهرها هم سقرط کردهاند، و تاراج و سوزانده شدماند. همه جا صحبت از فرار شاه بود... که برای من تازگی نداشت، چون روزی را در بجگی یادم بود که "داریوش سوم" آخرین شاه هخامنشی از ترس اسکندر "سگ اسپارتی" فرار کرده بود. " بزدگرد سوم" هم با وجود اینکه سپاه دریایی بزرگی برایش مانده بود، از ترس شیوخ امارات خلیج فرار کرده بود ... منتها این یکی از ترس ابیوقاص تا به دربار خاقان چین پناهنده شود، همانطور که "داریوش سوم" به حاکم مرو پناهندد و بعدها کشته شده بود. این را هم که همهٔ دتیا میدانند. اما در دربار خاقان چین، به دلایل سیاسی و دیپلماتیک، احتمالاً ظهور امپرانوری عرب، "بزدگرد" شاه فراری را تحویل نگرفته و نیذیرفته بودند، و " یزدگرد" در راه بازگشت، در دهکدهای در کنار رود زریق به دست آسیابانی کشته شده بود.

فبرار فبروهبر

یادم هست با چه مرارتها از بین النهرین آل برده و صبحراها و خبرابه های شوش و همهٔ سرزمین پارس آشوبزده، کاروان به کاروان، بسوی "راگا" آمدم. گلو و حنجرهام، هرچه بیشتر و بیشتر کیپ میشد. ترسای پیر ژنده پوش راست میگفت؛ من به زندگی در آب و هوای سرد و نمناک کنستانتینو پل خو گرفته بودم، و نیاید به صبحراهای سوزان و شهرهای ناجوانمردانه ویران شدهٔ جنوب ایران می آمدم.

نامهٔ دیگری، از شهر ویرانشدهٔ شوش، همراه کاروانی که زودتر از کاروان ما می رفت برای خانواده ام در "راگا" نیوشتم. خبر دادم که در راه بازگشت هستم، و امیدوار بودم با کاروانی که روز مهرگان راه می افتاد بیایم. گرچه نمی دانستم این نامه در این دوران "پرآشوب و هرج و مرج به دست فک و قامیل قدیمی ام می رسد یا نه ؟! آیا آنها هنوز هم آنجا بودند؟ راگا هم ویران شده بود؟ نامه را البته به زبان پهلوی نوشتم، چون این زبان مادری من بود و همانطور که گفتم نسل جدید زمان ساسانی بیشترشان سواد داشتند.

چشمان خستهام باز نمی مانند. فروهر که انگار آلرژی سرخوردگی درد تاریخ دارد، ماعتهای بعد از نیمه شب تابستانی تهران مرا هم به حال واخورده درآورده است. «اتوبیوگرافی» راکنار میگذارم، دکمهٔ چراغ را میزنم، چشمانم را می بندم، و سعی میکنم به آغوش سناریست خوب شب برگردم.

174

## 1+

صبح صدای انفجار مانند تلفن از خواب بیدارم میکند. بلند می شوم مینشینم. قبل از اینکه از رختخواب بیایم بیرون، می شنوم که فرنگیس زودتر تلفن را جواب می دهد. مدتی با «وای! وا؟... نه!...» حرف می زند. حدس می زنم بالاخره فروهر را گرفتهاند. یا انگار دسته گل تازمای به آب داده، چون بعد خواهرم می پر مد: «فروهر بوده؟... فهمیدهن خودش کجاست؟...»

اما بزودی معلوم میشود او را نگرفتهاند. فقط روز خوشگل تازهای برای جلال آریان و همزاد تاریخنویس روانپریش او، متولد ۱۷۰۰ و خُردهای قبل از میلاد، در چهارشنبهٔ ۱۸ مرداد سال ۱۳۶۸ شمسی هجری مطابق با ۹ آگوست ۱۹۸۹، و ۶ محرم ۱۴۴۱ هجری قمری در تهران شکوفا شده. بنابراین اوضاع کاملاً نرمال است.

می آیم، در اتاق خوابم را باز میکنم و می ایستم خواهرم را نگاه میکنم. با گوشی تلفن توی دوتا چنگولش ایستاده و مات و منگ گوش میکند، مِنمِن میکند. بیشتر برای خودش و قلبش نگرانم تا آنچه در تلفن می شنود. جلو میروم، دست دور شانهاش می اندازم، او را به نرمی می بوسم. نوازش میکنم.

توی تلفن میگوید: «آره، هست، بیدار شده. صبرکن میگم با خودت حرف بزنه. آدرس بهش بده. خودش میره. نه... شما نرو. بهترم هست که شما باهاش نری، خوبیت نداره. برای قـلب و اعصـاب خـودتم خـوب نیست.»

گموشی را در دست من میگذارد. دخانم قروهره... اون جاریش فخریزمان چیچی بهش تلفن کرده خبرهمایی داده. خیلی هم لقتش داده.» دستش را روی قسمت دهنی نگهداشته.

«چه خبرهایی؟ گفتی دیشب خانم دکتر حسنی و شوهرش با دوستی آنجا بودند!» بههرحال چشمک میزنم. از او خواهش میکنم سخت نگیرد، قهوه و ناشتایی روبهراه کند. بعد توی تـلفن «سـلام صبحبهخیر» میگویم. خانم فروهر معطل نمیکند.

«دیروز رفته خونهٔ اون داداش آخریش، آقا مصطفی، که از خودش هفت هشت ده سال بزرگتره... بازنشستهٔ ژاندارمری زمان شاهه. اون از بچگی از جعفر بدش میومده. هنوزم بدش میاد. اون قدیما لات و تخس بوده و دست بزن داشته. از اون عرقخورها و چاقوکشهای محلهم بوده. اما حالا بازنشسته شده و با زنش و دو سهتا پسر بزرگهاش زندگی میکرده و گوشهٔ خونه عرق میخورده و گاهی تریاک میکشیده.

دخانم فروهر از دکتر بفرمایید.»

ددارم میگم دیگه. داداشه دیروز خونه تنها بوده. انگار مست هم بوده. جعفر میاد زنگ میزنه میره تو. مدتی می شینه بـا داداشـه حـرف میزنه. معلوم نیــت چه حرفهایی زدهن، بعد برادره یکهو میفته، سکـتهٔ مـغزی میکنه، زبونش لای دندونهاش کلید میشه و خونین و مالین میشه و داشته

تموم میکرده.» «این گزارشها و تعریفها رو کی کرده؟ فخری زمان خانم؟» «آره. یه ساحت پیش تلفن کرد. گفت داداشه رو بردهن بیمارستان.» «از خود دکتر چه خبر؟»

۳ بعد از اینکه داداشه ظاهراً سکتهٔ مغزی میکنه... جعفر ذلیل مرده بلند میشه و از خونه میاد بیرون. داشته فرار میکرده که وسط کوچه پسر بزرگهٔ داداشه جلو روش سبز میشه. اکبر... که تو محله بهش میگفتن نمیدونم اکبر موفرفری چی؟ سلام و علیک میکنه و جعفر از همونجا اون بچهرو با خودش میبره. نمیذاره بره توی خونه. اکبرم دیروز تا حالا دیگه پیداش نیست. ناپدید شده! اَلو، گوشی دستتونه؟»

«بله...» نفس بلندی میکشم، چون انگار کار به جاهای باریک کشیده. مــیپرسم: «داداشــه هــنوز زنـدهس؟ تـوی کـدوم بیمـارستانه؟ گـفتید بیمارستان ژاندارمری؟»

«آره... ببین چی داره به جون همهٔ فامیلش میاره. من که خودم دارم زلتکزلتک میندازم. میخوام برم بیمارستان، میترسم. فری هم گفت نرو. گفت صبر کنم با شما حرف بزنم.»

آه بلند دیگری میکشم و تنها چیزی که میتوانم بگویم: «من بیمارستان ژاندارمری رو بلدم. میرم اونجا. فرنگیس راست میگه. شما نیایید بهتره.»

هوای... چه مصیبتی! فخریزمان خانم میگفت حال داداشه خیلی بده. دیر رسوندنش بیمارستان، چون تنها مانده بوده. اما زندهس، گرچه تو اغماس. زنش رفته بوده خونهٔ دخترش چندتا کوچه اونورتر... بدبخت چشمهاشو عمل کرده و تقریباً نابیناست.. وقتی با دخترش برمیگرده میاد خونه و دخترش وضع هیکل نصفهجون و سکته کردهٔ باباشون رو برای مادره میگه، اونم تقریباً پس میفته. که بعد به اورژانس بیمارستان زنگ فبرار فبروهبر

ميزنن.٥

باز میپرسم: «از خود دکتر دقیقاً خبری نیست؟ اصلاً از کجا فکر میکنن دکتر فروهر بوده رفته اونجا؟ \_حالاکه اون پسره هم ناپدید شده؟=

«فخریزمان وقتی موضوع سکته رو شنیده بهشون گفته بوده دکتر فروهر با چاقو از دیوونهخونه فرار کرده بوده. کاسب سر کوچهشون هم گفته یک نفر از خونه اومده بیرون، اکبر را وسط کوچه دیده جلوش و گرفته، با هم حرف زدهن، کاغذهایی به هم نشون دادهن، بعد اون اکبر رو با خودش برده.»

«پس ممکنه دکتر نبوده باشه... کس دیگهای هم شناسایی کرده که دکتر بوده. من حالا میرم بیمارستان ژاندارمری. بلدم، توی خیابون ولیعصره.گیرش میارم و با زن و بچه هاش صحبت میکنم. از آنجا اگر لازم شد، تلفن میکنم که شما هم بیای. اما فعلاً لازم نیست... من ته و توش رو درمیارم. گفتید چندتا بچه داشته؟»

«چهارتا پسر داشته و سهتا دختر. دخترهاش هر سبه شوهر کردهن رفتهن. پسر کوچکشان که بعد از انقلاب فرار کرده رفته ترکیه. سهتا دیگه هستند. زن ندارند. پسر بزرگهشرو دکتر با خودش بىرده، چون از اون خبرى نيست، محو شده، مىترسم سربهنيستش کرده باشه.»

میپرسم: «خانم، واقعاً کسی دیده که این شخص دکتر فروهر بوده ــ غیر از حرفهای فخریزمان دینبلینسب. چه کسی گفته که دکتر فروهر بوده؟»

اینرو نمیدونم. اما فخریزمان خودش گفت دوتا کسبهٔ سر کوچه دیدهن... که اکبر پسر بزرگهٔ آقا مصطفی رو دیدهن که به مرد مسنی که از خـونه اومـده بیرون برخـورده. نگهش میداره. ازش حرف میپرسه. کاغذهایی، یاکارت شناسایی، بهم نشون میدن. بعد دکتر این اکبرو با زور ۱۷۸ اسماعیل فصیح

و تهدید با خودش برده ـ که ظاهراً معتاد به مواد مخدر هم بوده... مسئله ظاهراً ابعاد دارد، و بد. به فرنگیس که هنوز کنارم ایستاده نگاه میکنم، با ریئیخند مسر تکان می دهم. توی تبلغن می گویم: هممکنه سوءتفاهم باشه. من الان حرکت میکنم طرف بیمار متان و از اونجا به شما زنگ می زنم. شما هم بهتره خانه بمانید، یک شیر قهوه درست کنید، استراحت کنید. اگر از جایی تماس گرفته شد، بهتره شما خانه باشید. بندهم حالا سر راه این خانم زیبارو هم که کنارم ایستاده و در حال غش و ریسه میارم پهلوی شما.»

۱۹ د... متشکرم. خدایا چی بگم، چی بگم، چی بگم؟

توی ماشین سعی میکنم حرکات دکتر فروهر را از یکشنبه صبح که از آمایشگاه فرار کرده حدس بزنم و در مغزم بازسازی کنم. منزل برادر بزرگش ته خیابان شهر نرفته، گرچه رفته آن حوالی جنوب شهر، طرفهای ترمینال. پیش برادر دومش گدای سر کوچهٔ امامزاده عبدالله هم نرفته. پیش بهترین دوستش هم نرفته. پیش ناشرش هم نرفته. فقط ظاهراً دو روز بعد، رفته سراغ برادر آخرش که یک ژاندارم عرقخور و بازنشسته بوده. چکار داشته؟ یا آیا رفته بوده؟

حدود نُه و نیم است که ماشین را گوشهای، سر یکی از فرعیهای ولیعصر پارک میکنم و وارد «بیمارستان ژاندارمری» می شوم، که زیاد هم جمای بىدی نیست، تقریباً آبرومند است. آدمهای یونیفرم پوشیده و شخصی و پیر و پاتال و زن و بچه همهجا از سر و کول هم بالا می روند. از پیشخان شلوغ اطلاعات با هزار زحمت سراغ بیمار مصطفی فروهر را میگیرم که دیروز با سکته مغزی بستری شده. پس از مدتی دنگ و فنگ، مرا به طبقهٔ سوم بخش «مراقبتهای ویژه» می فرستند. طی میکنم، نمی دانم چرا یاد آلیوس مالخوس فرفریوس فیلسوف یونانی و رئیس دانشگاه آتنای فروهر می افتم ... که احتمالاً آغاز روانپریشی خودم است. یک طرف مغزم عوارضی می دهد که دکتر فروهر اکبر موفرفری را با کالسکهٔ آلیوس مالخوس فرفریوس برده بیندازه توی دریای اژه. یا با کاروان حلّه بردهتش تیسفون، تا پندش بدهد و «یشتها»ی منسوب به زرتشت، را برایش بخواند، و مواد مخدر، زائل کننده فکر را ترک کند... طرف دیگر مغزم می گوید عموجان دکتر جعفر فروهر لازم نبود کارت شناسایی برادرزادهاش را نگاه کند، بعد او را با خودش ببرد. فکری هم، در یک میلیونیم ثانیه روی پرده تصمیم گیری مخچه م نقش می بندد. احتمال اینکه اکبر موفرفری معتاد بوده باشد و یا مثل پدرش مست بوده باشد، و کس دیگری او را برده باشد، کمتر از نیم اپسیلون درصد است. ولی هست.

جلوی در بخش «مراقبتهای ویژه» سه چهارتا زن چادری ایستادهاند، یک زن چادری گنده و خیلی چاق هم، حدود شصت هفتاد ساله، کف راهرو مینهٔ دیوار نشسته. زنهای جوان چادری خوشگل ولی بی توالتاند. زن چاق مینهٔ دیوار، چشمان شهلای آب مروارید آورده دارد، و با حرکات آونگمانند سر وکلهاش، توی سینهاش میزند. بچهمچهٔ جقلهای وجود ندارد، چون راه ندادهاند. یک جوان سی سالهٔ خوش لباس، و دو تا مرد چهل پنجاه سالهٔ معمولی هم یکی لاغر و یکی خیکی هستند که باید پسرهای آقا مصطفی یا دامادهایش باشند.

می روم جلو سلام و علیک محترمانهای میکنم. اول خیال میکنند من دکترم، بعد وقتی خودم را معرفی میکنم و ارتباط خودم با دکتر جعفر فروهر را میگویم، نگاهها عوض می شود، مغرضانه و کینهای می شود، و خصم آلود. اماکسی هم روی سر و کلهام نمی پرد. احوال جناب آقای مصطفی فروهر را می پرسم. ۱۸۰ اسماعیل فصیح

جوان سی سالهٔ شیک و موفرفری می آید جلو. «چه فرمایشی شما دارین؟» لحنش کمی دعواست. «من پسر شون کاظمم.»

دافتخار آشنایی دارم آقای فروهر. بنده میخواستم اگر ممکن باشد چند ثانیه آقای فروهر بزرگ را ببینم، البته اگر بههوشاند و قادر به تکلماند.»

«ایشون حالشون خوب نیست.» باز سؤالش را تکرار میکند. قیافهاش به دلارفروشهای سر چهارراه اسلامبول میخورد، یا بوتیکدارهای سر چهارراه ولیعصر \_زرتشت \_قُدس.

«بنده از طرف خانم دکتر جعفر فروهر آمدهام. میدونید که دکتر فروهر هم مریضاند و ناراحتی داشتهاند. میخواستم مطمئن بشوم کسی که دیروز به منزل شمال آمده و احتمالاً باعث ناراحتی ایشان شده دکتر فروهر نبوده... یا اگر بوده، شما مطمئنید که ایشون \_؟»

«مطمئنِ مطمئن که نه، هـنوز. ولی شک داريـم. زن حـاج آقـا، بـرادر بزرگشون زنگ زدند و گغتند عمو از آسايشگاه فرار کرده و اومده اين طرفا جنوب شهر. دنبال يه چيزي، يا کـــي.»

«بله. بنده پریروز حاج آقا و خانم را در منزلشان دیدم، صحبت کردم. منزل شما کجاست؟ دکتر فروهر کسی نیست که به کسی یا به مورچهای آزار برسونه.»

دنازی آباد...، نگاهم میکند.

دو فرمودید مطمئن نیستید که ایشون بوده آمده منزل شما؟» منابع کمی ماه با باند با باند این می با نام این

دصبر كنين داشم ابوالفضل بياد. اون بهتر ميدونه. رفته طرفاى پلرومى... رفته يه چيزىرو پيگيرى بكنه. بايد حالا ديگه پيداش بشه. بعد صداش را صاف مىكند و چشمانش خيرهتر مىشود. دولى به امام حسين اگر معلومشه كه عمو بوده اومده بابارو ترسونده... اگه ماهي دريا بشه، يا اگه مرغ هوابشه، ما مىگيريم سرشو مىبريم مىفرستيم واسه اون

زنش!ه

«خواهش میکنم. این حرفا دیگه دِمُدهست. شما خودتون هم میدونید دکتر فروهر چنین کاری نمیکنه.»

یکی از مردهای پنجاه ساله که چاق و کوتوله است و پیراهن سیاه تنش است و بعد میفهمم یکی از دامادهای آقا مصطفی است، می آید جلو. این یکی سمبهاش پُرزورتر است. میگوید: «اگه اون باشه که من خودم شلوارشو درمیارم.» این یکی قیافهاش به قصابها و میداندارهای چهارراه سرچشمه می خورد. و ظاهراً شخصیت بزرگ فامیل است.

کاظم دوباره میگوید: «دمار از روزگار جناب دکتر میکشیم!»

زن چاق و کور که کف کریدور مینهٔ دیوار نشسته، و بقیهٔ دخترها او را «مامان» صدا میکنند، میگوید: «وا!کاظم جلو دهنتو بگیر. ذلیل مرده. شرّ درمت نکن. بابات سکتهٔ اولش که نیست. آقای دکتر فروهرم کسی نیس که از این کارها بکنن. عوض این حرفا فکر اون بچه م ماشین که کجا بردهندش.» نگاهش میکنم منظورش از «اون بچه» بی شک اکبر موفرفری است. لحن کلام خانم هم بدجوری است که انگار می داند اکبر را کجا بردهندش.

کاظم میگوید: «ابوالفضل رفته یه جا نزدیکیهای پلرومی دنبالش تحقیق کنه.» دخترهای دیگر مدام چادر مرتب میکنند ولی ساکتاند. ظاهراً چیزی را میدانند و پنهان میکنند. من دلم بیشتر به شور می افتد. رو به کاظم میکنم. «جناب کاظم آقا، شما از کاسبهای محل که پر سیدید و گفتند یک نفر برادرتون آقای اکبر آقا رو دیده و کاغذهایی به هم نشان دادهاند، و او داداشرو با خودش برده، پر سیدهاید این مرد چه شکلی بوده؟ مو سفید و با عینک پنسی طلایی بوده؟... یا چه شکلی بوده؟» «از جلو ندیده ش از پشت سر دیده ش.»

• انپرسیدیم. شاید داشته. شاید نداشته. عفره می رود. • اجازه هست بنده چند ثانیه \_ فقط چند ثانیه ... پدر رو بینم؟ استدعا می کنم. به نفع همه ست. بنده متأسفم چنین اتفاقی برای پدر افتاده. اگه بیهوش بودند که البته ابداً لب باز نمی کنم، مزاحمشون نمیشم. مطمئن باشید. به او با توضیح بیشتری می گویم که من که بوده م، و چه دوستی با دکتر داشته م و از دغدغهٔ خاطری که ما دوستان او و بخصوص خانم فروهر با شرایط قلبی شان دارند، توضیح می دهم. اما ظاهراً این چیزها را از فخری زمان دینبلی نسب شنیده اند.

کمی قیافهٔ مرا نگاه میکند. به قیافهٔ من نمیخورد که اگر مصطفی فروهر ژاندارم بازنشسته زنده بود با نازبالش خفهاش کنم. میگوید: «خیلی خُب بفرمایید فقط یه دقیقه. همین تخت اول هستند.» از او تشکر میکنم.

اما کسی که روی تخت اول بخش U C I دراز کشیده، با وجود منّی حدود شصت و پنج هفتاد سال، هیکل رستم دستان را با تقریباً چهل کیلو اضافه وزن دارد. به اضافهٔ یک مجتمع لوله کشسی کار دیوگرافی، و الکترو آنسفالوگرافی و لوله تزریق دکستروز به بازوان و تن و بدنش. چشمانش بسته است، اما سینهٔ گنده اش از زیر روپوش سفید بیمارستان تا ولی خیلی ناجور و قدیمی زیاد است، که اول متوجه نمی شوم مال مصنوعی من چشمهای بستهٔ استوار بازنشسته کمی پلک پلک می زد. موهای مجعد رنگ شده ای دارد، با صدای پای من و سرفهٔ موهای مجعد رنگ شده ای دارد، با صورت تراشیده و سبیل کلفت شانه کرده. یک خال سیاه قد یک عدم درشت هم گوشهٔ لُپش نقش است. ظاهراً به خودش می رسیده، یا بچه هایش به او می رسیده اند. چند لحظه ای ساکت می ایستم، نگاهش می کنم. بعد برمی گردم به پسرش نگاه میکنم، که با موهای فرفری ژیگولووار اصلاح شده، صورت مىفید خوب تغذیه شده و خال عدسی، ظاهراً ارثی گوشهٔ لپ، و چشمهای درشت و مژههای کشیدهٔ خمدار، تا حدی نسخهٔ علی البدل ابوی است. و حالا با احترام همکاری میکند. خشونت جبلی اولش به کنار، نرم و خوب و چاپلوس است. با آدمهای بالاشهری تیپ من و دکتر فروهر باید مدارا می شد و نگه شان می داشت. یواش رو به پدرش میگوید: «آقاجون...»

مردی که روی تختخواب زیر لوله ها بیهوش است تکان نمیخورد. اما لای پلک چشمهایش کمی باز میشود. اخم میکند. من هنوز ساکت نگاهش میکنم. تیپش را زیر بازارچه درخونگاه و بازارچهٔ قوامالدوله و گلوبندک دیده بودم.

«آقاجون، یه آقای مهندس از دوستان دکتر فروهر اینجا تشیریف دارند... آقاجون میشنوید؟»

جوابي يا علامتي نمي آيد.

هایشون میخوان بدونن دیروز دکتر فروهر به دیـدن شمـا اومـده یـا نیومده... وقتی شما خونه تنها بودید؟:

مرد روی تخت هنوز بی حرکت است. اما اخمهایش بیشتر و بدجوری توی هم میرود. نمیفهمم این اخم یعنی فروهر آمـده و ایـن دردسـر و سکته از دست اوست، یا اصلاً از اسم دکتر فروهر عقّش میگیرد.

سینهٔ پر از زخم و زیلهای کهنه، بالا و پایین میرود. قلب و تنفس ظاهراً نرمال است، اما مغز یا هر چی بوده، فعلاً مرخص است. او حالا فقط با بالا انداختن چهار انگشت یک دستش انگار اشارههایی میکند. باز نمی فهمم این اشارهها یعنی جعفر فروهر پیش من نه نیامده، یا گورتان را گم کنید.

پسرش برمیگردد به من نگاه میکند.

۱۸۴ اسماعیل فصیح

من مینه صاف میکنم و رو به مرد بیمار با مهربانی میگویم: «جناب آقای مصطفی فروهر، اگر دکتر فروهر دیروز خدمتتان نیامده با دست یک اشارهٔ کوچک منفی بفرمایید. این محبت شما عده زیادی منجمله خیال خانم و خانوادهٔ ایشان را راحت میکند. خواهش میکنم، محبت بفرمایید. شما مرد بزرگواری هستید، و طرفدار حق و عدالت و مسئولیتهای رسمی. آقای دکتر فروهر برای شما احترامی مردانه قائل بودند و شما را قهرمان دوران جوانی و زندگیش نام میبردند.

اما در این موقع دکتر و پرستاری وارد می شوند و سرِ ما داد میزنند چرا با مریض استروک مغزی در حال استراحت حرف میزنیم. «بیمار باید استراحت مطلق داشته باشه. مگر استراحت مطلق سرتان نمی شه؟ بیرون آقایون! بفرمایین.»

من که هنوز چشمم به طرف مصطفی فروهر کوهپیکر است، حرکت یا نشان دیگری از او نمی بینم. در سکوت بی تحرک، چـون مـردهای بـاقی می ماند. شاید هم ترسخورده و مرده. ما مجبوریم بیاییم بیرون.

توی کریدور، از پسرش میپرسم: «زخمهای روی سینه و کنفشون چیه؟»

شانههایش را بالا می اندازد. «هیچی بابا، مال قدیمه. وقتی آقاجون خیلی جوون بوده، روی سینهاش خالکوبی زیادی داشته، اما وقتی میخواد وارد ژاندارمری بشه برای گذراندن مقررات وضع جسمانی مجبور میشه تمام خالکوبیها رو بده با اسید براش بسوزونن...»

اصحیح. از محبت تون متشکرم، دیگر مزاحم نمی شوم. فرمودید برادر دیگر تون ابوالفضل خان امروز صبح زود رفتند پلرومی برای پیگیری کاری مربوط به همین ماجرا. ممکنه خدمتی از دست بنده بربیاد؟...ه

امیدوارم اصل و ریشهٔ فضولی مرا نفهمد. دچهکار هست؟،

طفره میرود. «موضوع شخصی و قدیمییه. اما اون میدونه.» یکی از خواهرهایش که نزدیکتر به ما ایستاده و قد بسیار بلندی دارد و با وجاهت است میگوید: «شایدم سر راه رفته دکون. یازده تعطیل میشه. بعداً میاد.»

نیمیفهمم چیه مغازهای است کیه یازده صبح تعطیل می شود. دمغازهشان کجاست؟ بنده میتونم سر راه سری بزنم.»

کاظم باز طفره میرود. انزدیکیهای ظهر میاد. میتونین تشریف داشته باشین.ا

«بنده ترجيح ميدم خبرى تلفنى به خواهرم كـه دوست خـانم فـروهر است و منزل ايشان است بدهم. دغدغهٔ خاطر اين خانم بيچاره زياده.» «مغازهٔ ابوالفضل توى ميدون انقلابه.»

به ساعتم نگاه میکنم. نُه و نیم است. «بنده میتونم سر راه سری به مغازهٔ ایشان هم بزنم تا دیگر مزاحم شما و آقاجان نباشم.» خودم هم اکنون ایدهای دارم که تمام ماجرای امروز صبح فروهر را تقریباً شهر مختومه زده است. پلرومی. «اسم مغازهشون چیه؟»

کاظم با صدای آرامتری میگوید: دمغازهٔ کلهپزی دارند، توی میدون انقلاب، نبش کارگر.»

دستم را به طرفش دراز میکنم. اخدانگهدار... جداً امیدوارم پدرجان حالشان خوب شود. اینطور که من از کاردیوگراف دیـدم وضع قـلب و تنفس بسیار خوب و نرمال بود. و یک ضربالمثل پزشکی قدیمی هست که میگه آدمی که قلبش خوب کار کنه، عمر داره. به امید دیدار.»

دستم را فشار میدهد. اخیلی ممنون. شمام باهاس ببخشیدکه براتون زحمت ایجاد شده.ا

«ابداً... شما محبت کردید. و شما زحمت و دردسر بیشتری داریـد. خدانگهدار.» اسماعيل فصيح

یا دو سه کلمه از خانمها بخصوص از خانم کور و چاق کف کریدور هم خداحافظی میکنم.

\* \* \*

از وليعصر مي اندازم توي فاطمي، بعد توي كارگر و مي آيم پايين. نرسيده به ميدان، تقريباً همان جايي كه آن روز براي ديدن آقاي شغق آمده بودم، پارک میکنم. بقیه راه را قدم میزنم. نزدیک ده و ربع است که وسط شلوغپلوغی پیادەروھای میدان، جلوی دكلەپزی نظافت، مىرسم. توي مغازه زیاد شلوغ نیست، جون ته دیگ بسیار بهن و بزرگ درآمده. جوان بسیار قدبلند و تنومندی کمی شکل مصطفی فروهر، اما بنا رنگ و روی سفید مادر، پشت سیستم ایستاده، مشغول تمیزکاری و بررسی وضع دخل است. پیراهن سیاه سینهزنی تنش است. مبلمان داخل مغازه شامل نیمکتها و میزهای دراز است. مغازه ساده و مردمی است و تقریباً شیک و تميز. با تمثالهاي حضرت على(ع) به ديوار؛ نشسته، شمشير روي زانو، شيري جلوي يا. يشت شيشة بزرگ ويترين مغازه تابلويي هم نصب است که به مغازه حال و ظاهر مدرن نسل جدید را می دهد \_قطعهٔ مقوای گلاسهای به اندازهٔ نیممتر در نیممتر است، که روی آن با حروف نستعلیق خوش خط، و دو رنگ مازیک سیاه و قرمز با دو کلمهٔ «توجه: توجه:» در دو طرف متن تابلو نوشته: «در اين مغازه بهترين و بهداشتي ترين كله و پاچه و سیرابی و شیردان و بریانی اعلا از ساعت ۳ بعدازظهر الی ۱۱ روز بعد بطور شبانه روزی عرضه می گردد. اعداد ساعات کار و کلمات شبانه روزی با حروف براق قرمز است.

وارد مغازه می شوم و به جوان پشت تشکیلات سلام میکنم. از طرز لباس و قیافهٔ من برنمی آید آمده باشم کمی آب، گوشت بناگوش و یک پاچه بخورم... ولی او ظاهراً با انواع ریختها و قیافهها عادت دارد. در مغازه سه چهار مشتری و یکی دو کارگر هم مشغولاند. خودش سرسری به من میگوید: «بفرمایید بشینین.» مشغول پُرکردن یک بشقاب فلزی از پاچه و بناگوش و زبان و چشم است و ریختن آب و روغن روی آن و خالیکردن روغن. من جلویش ایستاده باقی میمانم، و وقتی سرش خلوت تر است، میگویم: «بنده عرض خصوصی داشتم، دو سه کلمهای، در بارهٔ آقای فروهر و عموجان دکتر فروهر. محبت بفرمایید.»

بربر نگاهم میکند، ملاقه را میگذارد و دستش را با لنگ خیسی مثلاً تمیز میکند. ترسی هم توی چشمانش دویده است.

۶. در خدمتیم. ولی از پشت دیگ تکان نمی خورد. ادر خدمتیم.

۳بنده از دوستان خانوادهٔ دکتر فروهر، عموتان هستم، ابوالفضلخان. الآن هم بیمارستان بودم، برای عیادت آقاجان، چون خود دکتر فروهر هم که خبر دارید مریض اند و با وضعی ناجور. چند ثانیه ای می خواستم چند کلمه ای با شما صحبت کنم \_ دربارهٔ دیروز. بطور دوستانه.» اشاره به طرف بیرون دکان می کنم.

اخمی میکند و از پشت دیگ و تشکیلات می آید بیرون و یکی از شاگردها را جای خودش میگمارد پشت دستگاه.

«بغرماييد.»

گوشهٔ پیاده روی شلوغ که از جلو نگاهش میکنم، بیشتر شکل مادرش است، اما دراز و لاغر و آنجا که مادرش چشمهای ورقلنبیده و کور داشت، حدقهٔ چشمهای سبز پسرش سرخ و پُر از رگههای خون است. احتمالاً از فرط عرق خوردن، یا کم خوابی دیشب تا حالا، یا هردو. سیگار تازهای هم روشن کرده، و با ولع پُک میزند. بوی تند نیکوتین شاید هم چیزهای دیگر از نفسش توی صورتم می خورد.

با شک و ترس میپرسد: در بارهٔ چی دیروز؟»

از دوستی خواهرم با خانم دکتر فروهر چند کلمهای میگویم. و تلفن امروز صبح خانم دکتر فروهر به خانهٔ ما و تقاضای کمک. «توی فامیل این

184

اسماعيل فعيح

ندا هست که دیروز دکتر فروهر به منزل شما رفتهن و با پدرتون ملاقات کر دەن.» دشما از کجا شنیدید؟، وزن حموی بزرگتان، فخریزمان خانم زن حاج آقا به خانم دکتر فروهر تلغن کر ده گفته. «اونا خیلی حرفا میزنن و یاحق و یاهو میکنن.» دارد از او خوشم مي آيد. دبعد گفته وقتی دکتر فروهر از کوچه می آمده بالا، برادرتان اکبر آقارو وسط کوچه، یا مبر کوچه دیده، یا کاسبها گفتهن دیده، با او حرف زده و با خودش برده. خانم فروهر بسيار نگران اين هستند كه اين موضوعها حقيقت داره يا نه؟، یک بلندتری به سیگارش میزند. اب خانم دکتر فروهر بفرمایید حرف مغت تو این فامیل زیاده. من هم سيگاري درمي آورم. دبنده از حرفهاي شما خوشم مي آيد، ابوالفضل خان... و مطمئنم وقتى خانم دكتر فروهر هم بشنوند باعث تسکین خاطرشان میشه، و خانوادهشان. خدا خیرتان بدهد ممکنه خواهش کنم توضيحي بدهيد که با چه برهاني از اين مطلب مطمئن هستيد؟ ضمناً قول ميدم هرچه بين ما گفته شود، بنده توي سينهٔ خودم نگه می دارم. قول مرد به مرد. فقط به خانم فروهر خواهم گفت که دکتر به

منزل برادرش نرفته و باعث سکتهٔ مغزی ایشان نشده. همین.»

ابوالفضل فروهر، در حالی که از گوشهٔ چشم مواظب داخل مغازه و دخلش هست، میگوید: «دکتر کسی نبود که همچی کاری بکنه. یا اگه وقتی دید برادرش ناراحتی داره ولش کنه و بدون خبر به دکتر و اورژانس خانهرو ترک کنه، چه برسه به اینکه بخواد اکبرو ببره، و شاهد سر به نیست کنه. آقاجون از پریشب حالش به هم خور ده بود.» داکبر آقاکجامت؟= پُک بلندتری به میگارش میزند. کمی بیشتر نگاهم میکند، بعد سرش را میاندازد پایین. یاد حرف برادرش کاظم میافتم که گفت برادرش رفته بود پلرومی، پیگیر مسئلهای.

میگویم: «عرض شود، شنیدهم یک نفر یا دو نفر از کاسبهای نزدیک منزل شما برادرتان اکبرآقا را دیروز سر کوچه دیدهن، که با مردی مسن برخوردکرده. این مرد با او حرف زده، بعد او را با خودش برده. در اینباره می توانید چیزی که روشنگر باشد بفرمایید؟ میدونم کار دارید نباید مزاحم باشم.»

- ېک عميقتري ميبلعد.
- «ترجیح میدم در این باره حرفی نزنم. با اجازهتون.» «چشم... بسیار خوب. تمام. پس بنده فقط به خانوادهشان اطلاع میدم
- که دکتر فروهر دیروز آنجا نبوده و با اکبر آقا هم نرفته. درست؟»

«بله... دکتر فروهر نبوده. سلام برسونین.» میخواهد برگردد تو مغازه چون نزدیک یازده است. یا میخواهد ول کند برود بیمارستان ژاندارمری خبری از پدرش بگیرد. یا خبری به آنها بدهد. دستم را بـه طـرفش دراز میکنم.

هاز محبت و مردانگی شما متشکرم.» دست او را میفشارم کـه بـوی پاچه و بناگوش و روغن میدهد.

«خدا نگەدار...»

ديا على... سلام برسونيد.»

اما هنوز متوجهٔ واقعیت ناگفته نیستم. یعنی نیستم تا جلوی کیومک روزنامهفروشی سر خیابان فروردین، و صفحهٔ اول روزنامهٔ جمهوری اسلامی. چشمم به تیتر نهچندان درشت می افتد: «باند بزرگی از مواد مخدر کشف و متلاشی شده و دیروز ۵۳ نفر سوداگران مرگ بازداشت

شدند.»

و میدانستم پلرومی محل ادارهٔ مبارزات شدید علیه کـدام مـواد در دولت جمهوری اسلامی است.

از تلفن مؤمسة شغق که نزدیک است، نتیجهٔ ملاقاتهایم را به عالم نسوان اطلاع می دهم، که هر دو را در واقع تسکین خاطر می دهد. شغق هم با موهای سفید و ریش و سبیل سفید پروفسوریاش نشسته و با خنده سرش را تکان تکان می دهد. وقتی گوشی را می گذارم، فقط می گوید: ففروهر... فروهر... کجاست جناب آریان؟»

دهمهجا هست و هیچجا.،

دهمچون خدای هر جا حاضر و لامکانی.ا

میخواهم بگویم مثل دحضرت مزدا اهورا، اشموهو...، میگویم: «جناب شفق، بنده حاضرم... برای یک پرس چلوکباب برگ، که مهمان بنده باشید، در مکانی همین جاها. دوازده است. و فقط در باره فَروهَر حرف نمیزنیم!»

با خوش خلقی جبلی می خندد. میگوید: دجناب آریان، افتخار بنده است، که ناهار در خدمتتان باشم. شما سرافرازمان بفرمایید. و دربارهٔ هرچه عشقتان بود حرف میزنیم.» حالا خودم می خندم. میگویم: دسرافرازی آرزوی ماست...»

بەھرحال ناھار مطبوعي ميگذرد.

حدود دو که به خانه میرسم، فرنگیس نیست، و آپارتمان سوت و کور. خودم هم، پس از یک نوشیدنی تمیز، کمی آرامتر. بازتاب خورهٔ صبح توی بیمارستان ژاندارمری با مصطفی ژاندارم و اهل بیت، کمکم از سرم رفته. فکر کرانهٔ شب هم بد نیست. لخت می شوم و با شورت توی

## قرار قروهنر ۱۹۱

رختخواب دراز میکشم. دلم میخواهد سناریو بردارم، یک ساعتی روش کار کنم. خورهٔ سعد ابن ابیوقاص در شوش و بوی پاچه و بناگوش و روغن نمیگذارد.

در شبهایی که کاروان در دهستانهای شمال تا کستان بیتو ته میکرد و کمکم به راگا نزدیک می شدیم، من زیر آسمان آبی سرزمین زادگاه دوست داشتنی و دیرینه ام دراز می کشیدم به سالهای گذشتهٔ خودم و ایران فکر می کردم ... اگرچه میشنیدم عمر ابن خطاب نام ایران را حالا گذاشته بود "ملوک عجم"... این را هم سوگند. اما این زیاد اهمیت نداشت. ایران ایران بود، و ایران می ماند. حضرت محمد (ص) هم خوب بود و در نخستین آیه های پامش که من آن را با خود داشتم و به چند زبان ترجمه کرده بودم، اوجی از سابهها و اصول آلینها و حضرت زرتشت و حضرت موسی و حضرت مسیح را جلودهای خاتمی و ابدی میداد. "به نام پروردگار بخشندهٔ مهربان. ستایش خداوند را کنه پروردگار جهانیان و بخشنده و مهریان است... خداوندا ترا می پرستیم و از تو باری می جوییم. ما را به راه راست راهنمایی فرما…\* این پیام الهی زیبا و ابدی نقص نداشت، خوب بود. در آیهای دیگر از او نیز که با پیام "لا اکراه فی الدین" به سه آیین دیگر خداوند یکتابی آزادی ستایش و حق گزینش دین میداد. بزرگی و غنبالت دیس جندید را جبلوهٔ تازهای می بخشید. اما پس از رحلت پیامبر، "خلفای" اولیه از دستورات او سربیجی و بیام الهی او را اجرا نکرده بودند، که گرای آتیش پرست را قيمه قيمه كنند، و مرا غمگين ميكرد.

هرچه ما به "راگا" نزدیکتر و نزدیکتر می شدیم خبر می رسید که در خلافت ابویکر یکی از والی ها و سردارهای "جپش العرب" به اسم ابن عامر، از راه فارس، به خراسان یورش برده ... و اگرچه بیشتر مردم آن سامان به اسلام گراییده بودند ... اما او شهرها را با خونریزی و آتش و قتل و غارت به

## اسماعيل فعيح

چنگ خود درآورده بود. در این فکر بودم که آیا شهر باستانی "راگ" هم میتوانست به چنگ ابن عامر افتاده باشد؟

شیها، زیر آسمان دهستانهای تاکستان، برای گریز از دلتنگیهای سینه ام از ایزایلا، به روزهایی خوب که در "راگیا" مدرسه می رفتیم فکر میکردم. روزهایی که تازه با روکسانا آشنا شده بودم... یا به پویکبانو فکر میکردم، و آن روز غروب که مرا در آغوش گرفت، و شربت "هوم" و بادهٔ مهر چشاند. يادم مي آمد در أن لحظهما، از ينجره اتاق، لبه ساختمان أتشكده و أرم قیروزمای فروهر را بر برج بلند میدیدم. این بنا را آنوقتها به تازگی اردشیر بایکان ساخته بود... یکی از شوهرخواهرهای جوان من، دستور بابک یار، در آن روزها "آذروان" این آتشکده بود... او "گانها" را از بر بود و مرا هم مدام تست و سؤال پیچ میکرد، اما خوب بود. ایس روز و شبها که به "راگا" بازمیگشتم، در ژرف روانم میدانستم همانگونه که "گانها" ی اشو زرتشت هنگام گفتگوی با مزدا اهورا خداوندگار جهان دریافت گردیده بود، ایس یدیده که میگفتند آیه های حضرت محمد (من) در کوه "حرا" و گفتگو با خداوند به او نازل گشته است، حقیقت بود. ما همه پیروان یک خداوند یکتای بزرگ و دانا بودیم و چه خوب بود همه، بی جنگ و جدال، در مهر و منها به آیینها و اندیشه های خود می آویختیم... جدّی. یکدلی و یگانگی در این دانش خداوندی، علم حق مهربان بود...

اما غروبی که سرانجام به دروازهٔ قزوین "راگا" رسیدیم، شرطه های عرب، کاروان ما را تمام آن شب زمستانی پشت دروازه نگه داشتند، گفتند خیمه بزنید تا فردا اجازهٔ ورود و ترخیص بگیرید، انشااللّه. ایس را هم سوگند. با دیدن پرچمهای سرخ بنی امیه یالای سردر دروازه، فهمیدم بیشتر اخباری که در راه مربوط به حملهٔ اعراب به شهر شنیده بودیم و من از آن ترس و دلهره داشتم، واقعیت داشت. نصف دروازه شکسته و سوخته و دوباره بصورت زشتی ترمیم و سرهم شده بود. شرطه های عرب و حجم بیرون دروازه بالاخره به ما با خشونت و بی ادبی گفتند ساکت باشیم، چون "شیخ" با اسبها و زنهایش در عمارت خواب است. سوگند. آن شب، از این و آن شنیدیم که تمام شهرستان "راگا" به تمرف عسگریان و جیش محارب خلفای مرتد درآمده است، و با وجود اینکه اینجا مردم دین زرتشتی داشتند، و عدهٔ زیادی هم به اسلام گراییده بودند، اما شرطه ها با همه بدرفتاری و خشونت می کردند. هرکس را که می خواستند اموالش را مصادره می کردند، مردهای زرتشتی را سر می بریدند و زنهایشان را به حرمسراهای حکام خلیفه می بردند. می گفتند حاکم همهٔ ملوک عجم هم حالا این معاویة ابن سفیان است، که زیر علم شرخ بنی امیه، پس از کشتن حضرت علی (ع) داماد و برگزیدهٔ شخص بیامبر، خود را حاکم و خلیفهٔ تمام مسلمین ساخته بود. این را هم سوگند.

بامدادان که اجازهٔ ترخیص دادند و ما از دروازهٔ شهر وارد شدیم، بیشتر "برادرها" و "خواهرها"ی من و نامادریام پشت دروازه وسط سیل جمعیت به استقبال من آمده و منتظرم بودند. من که وضع گلو و حنجرمام حالا افتضاح و خراب بود، و صدایم اصلاً درنمی آمد، و توی حلقومم می پیچید، برای أنها دست تکان دادم، و بعد از اینکه شرطه های عرب \_ عجم بالاخره ولم کردند بسوی آنها رفتم. آنها دست زدند و جلوی شرطه ها با خنده و خوشحالی "لااله الاالله" گویان مرا بو سپدند و بعد از مدتی پیاده بطرف خانه راه افتادیم چون بزودی فهمیدم اگرچه تمام خانواده م به اسلام گراییده معادره کرده بودند. لباس مردهای پیر و جوان زیاد عجب نبود، هنوز قبای معادره کرده بودند. لباس مردهای پیر و جوان زیاد عجب نبود، هنوز قبای بلند و شلوار سفید داشتند. ولی به جای شبکلاه با کلامهای پوستی بشکل تاج زمان ساسانی، همه عمامه های قرمز عربی ابوسفیانی سرشان بود \_ با عبهای صورتی گلدار. این را هم سوگند. اما زنها خیلی فرق کرده بودند. مهمه چادر و چافچور و روبنده داشتند مثل زنهای عربی که من هنگام عبور اسماعيل فصيح

از بین النهرین بعد از جنگ قادسی تن زنهای عرب عشیره ای دیده بودم. روشان را هم سفت گرفته بودند \_ وگرنه شرطه ها میگرفتند شلاقشان میزدند. تمام خانهٔ سنگی بزرگ ما را که یادگار پدرم و آقابزرگ بود، و به دست آنها ساخته شده بود \_کلاً معادره کرده بودند و میخواستند خراب کنند، یا خراب کرده بودند.

خانوادهٔ من اکنون پرت و پلا، در کپرهایی پایین شهر، زندگی می کردند. ولی روی همرفته مثل همیشه سازش و عیش و نوش را فدای فکر خوب کرده و خوش بودند، و حالا مرتب به معاویه دعا می کردند. اسم شهرستان هم شده بود "یزیدالبلاد"، که اسم یکی از پسرهای خونریز معاویه بود. اسم برج آتشکده را هم گذاشته بودند "برج یزید". به چشمهای که زیرش بود می گفتند "چشمه یزید". سر کوچه کپر که رسیدیم، یکی از برادرزادههایم، با چاقو ایستاده بود، با بک گوسفند در کنارش، در انتظار و استقبالم. من متظر ورود من و استقبال از من مانده بود، چرن مقدار زیادی پشگل منتظر ورود من و استقبال از من مانده بود، چون مقدار زیادی پشگل او گوسفند سیاه گنده را از پشمهایش گرفت بلند کرد به زمین کوبید و آن را "ذبع" کرد و سر بریده را باند کرد به من هدیه نمود. من نگرفتم، چیزی هم او گوسفند سیاه گنده را از پشمهایش گرفت بلند کرد به زمین کوبید و آن را نظم، چون صدایم در نمی آمد، و آنها فکر می کردند من رومی شدهام. یا خجالتی شدهام، یا زبان فارسی یادم رفته. به هرحال مرا مجبور کردند از روی خون گوسفند رد شوم چون "ثواب" و شگون داشت.

آن شب، بعد از آنکه تمام بزرگهای قامیل، اول پاشدند وضو گرفتند و نماز خواندند و بعد نشستند و همان گوسفند ذبح شده را کباب کردند و با شوخی و لیچار و فحش به شرطه ها خوردند، و مردها شراب هوم نوشیدند و زنها دایره دنیک زدند، دخترها بلند شدند و همان تصنیفهای قدیمی را خواندند و قر دادند، فهمیدم به خانه برگشته م تمام شب خوابم نیرد. نه فقط بخاطر اینکه خانوادهٔ خودم چگونه به این زودی و آسانی آیین زرتشتی و مراسم خوب مانوی و آتشکده و حتی نام مزدا اهورا را از یاد برده بودند، بلکه بیشتر از این سرخورده و غمگین بودم که دیدم خلفای خونخوار و عیاش عشایر عرب که خودشان مدام با هم جنگ و جدال داشتند ــ پیام حضرت محمد (ص) را هم تحریف کرده، از آن سوه استفاده می کردند... آن شب فکر پوپک بانو هم افتادم. نمی دانستم او حالا کجاست. سر شام و شلوغی دلم می خواست از یکی از خواهرها که با پوپک بانو دوست بود احوال او را بپرسم، اما نپرسیدم. اولا اینکه نمی خواستم دربارهٔ او خیالاتی بکنند، و دیگر اینکه حالا صدا و حنجره می بکی گرفته بود. قرار شده بود روز بعد بروم دکتر... پیش این دکتری که اوایل روی کار آمدن اردشیر سر کوچهٔ قدیمی خودمان مطب داشت: "پزشک خسروخاور" قرار شده بروم دارویی بگیرم. من دلم نمی خواست بروم دارو بگیرم. دلم می خواست بروم

آن شب در تنهایی و تاریکی گریه کردم... گریه ای غمبار و سرخورده، اگرچه دردناک و سینه سوز، گرچه نه مثل آن شب طوفانی هستی سوز...

صبح روز بعد، چندتا از برادرزادمها و خواهرزادمها آمدند و مرا که مثلاً حالا سوگلی فامیل می دانستند با خود برداشتند و راه افتادیم تا خوابه های شهر را نشانم دهند. اول به برج آتشکده یا برج یزید رفتیم که حالا زندان شده بود، با غلم بنی امیه بر فراز آن. از خانهٔ قدیمی ما و از خانهٔ پو پک بانو هم اثری نمانده بود، چون تمام محله را خراب کرده بودند و جایش می خواستند آب انبار بسازند به اسم آب انبار معاویه. مدتی ایستادم و به خرابه ها نگاه کردم و با خانه و آتشکده و با دوران بچگی و نیوجوانی ام به درود گفتم، الوداع!... و همچنین با پو پک بانو و با روکسانا و درام آلست، در فرهنگیختان... از آنجا، با کنجکاوی، یاد روزگاران گذشته بودم، سری هم به سرای "فرهنگیختان" زدیم یا "سکولیا" که بعدها اسم تغییر داده بود و من اسماعيل فعبيح

آن اواخر می رفتم. اما آنجا را هم خراب کرده بودند و قرار بود در آینده مقبرهای برای ابن عامر بسازند. در شهر کسی جرأت ادعای زرتشتی بودن نمی کرد، چون شرطه های حاکم برخلاف گفته های پیامبر به پیشانی آنها داغ بی دینی و "آتش پرست" یا "مجوس" یا "کافر" می زدند. شنیدم بعضی شان به کوهها و مخفیگاه رفته بودند. یا از راه کویر به کرمان و از آنجا به هندوستان فرار کرده بودند. عده ای هم که پول و پله زیادی نداشتند، به شهر یزد رفته بودند که چون در حاشیهٔ کویر بود، هنوز به تعسرف "ابواب جمعی جیش معاویه " درنیامده بود.

## 11

من و شهین سرافراز بالای کوه دربندیم، طرفهای پس قلعه. از پای ایستگاه آسانسور اسکیلژ وسط کوه و کمر، آرام آرام انداختیم بالا، از جادهٔ باریک خاکی / سنگلاخی لب دره و جلوی قهوه خانه ها و دکه ها داریم از مربالایی آبشار دوقلو میرویم بالا که سناریو از دست من ول می شود. می پرم آن را بگیرم، اما جزوه به لبه تیز صخرهای می خورد، ته بند پلاستیکیاش متلاشی می شود، و صفحات پروازکنان، میان باد وسط کوه و دره پخش و پلا موج می خورند. فرخ زیبا و غمگین را می بینم که وسط وان آب داغ دراز کشیده. نامادری جوانش که فقط یک نگلژه صورتی رنگ پوشیده برای او شیرچای می آورد. مادرش را می بینم که با دیسیپلین برای او املت قارچ و تست درست میکند می آورد، می گوید دستش را از روی میز بردارد، دستمال را پهن کند روی زانوهایش. پدرش را می بینم پای میز بردارد، دستمال را پهن کند روی زانوهایش. پدرش را می بینم پای زیلمن نشسته، دلار رقابتی معامله میکند، در حالی که ویدئو جلوش فیلم ۱۹۸ اسماعیل فصیح

تماشا میکنند. بعد ناگهان وان آب داغ پُر از خون و رودههای فرخ می شود و نامادری دارد سعی میکند چاقو را از دست او بگیرد. یا چاقو را در نقاط مختلف بدن فرخ فرو کند. از رادیو آژیر قرمز حمله هوایی صدام پخش می شود و در وان آب داغ خون لمعان دارد، باموج ضدانفجار ضربات چاقو. صفحات سناریو وسط هوای درّه هم خون آلودند، مثل قطعات منفجرشدهٔ عمارت مدرسه پر از بچه، در جنگ شهرها، با موشک اِسکاد... حرکت آهستهٔ دوربین فیلمبر داری، با پانورامای گسترده...

از چرت بعداز ظهری می پرم و یکصد و بیست و چهار هزار پیغمبر را شکر میکنم، که همه چیز امروز خواب است. سناریو زیر آباژور، صحیح و سالم آرمیده. حدود سه بعداز ظهر است و هوای بیرون، با هُرم داغ وسط چلهٔ تابستان، گرفته و غبارآلود. توی اتاق، باد اندک خنک فنکوئل هم رمق زیادی ندارد. از هیچ جای آپارتمان صدایی نمی آید. احتمالاً هنوز تنها هستم.

با کتری برقی گوشهٔ اتاقم کمی آبجوش درست میکنم و با فنجانی نسکافهٔ کم شکر به رختخواب برمی گردم و یکی دو مساعت بعد را با مناریوی خانم شهین سرافراز ور می روم، و سودمند می شوم. کار هم قشنگ است و هم من سعی میکنم آنطور که خواسته دوبرایش کنم، کمی اصلاحات گزارشی. متن پیش نویس حدود صد و بیست صفحهٔ تمیز تایپ شده است، دوبل فاصله بین سطور، یک روی کاغذ، فاصله بندی و حاشیه های سخاو تمندانه. بیشتر دیالوگ است و گهگاه با توصیف محنه ها در پرانتز یا حالتها و حرکتها و نکات خاص در پرانتز، حروف پیز شیک و خوب است – مثل خودش. کجا جرأت می کردید دست برید ؟ با این همه، برای اینکه دلش را به دست آورده باشم، و بداند که خوانده مه، در صفحهٔ کاغذ جداگانه ی، چند نکته ای را، در سطح انتخاب کلمه با علامت سؤال (؟) یا تغییر زمان فعلی با علامت سؤال (؟) یا حذف بعضی کلمات با علامت سؤال (؟) پیشنهاد میکنم. جاهایی را هم که به نظرم خوب است مینویسم «عالی». مثل صحنه ای که فرخ سیزده ساله، زیبا، لخث توی وان است، از رادیو آژیر «وضعیت قرمز» می آید، بمباران هوایی تهران ادامه دارد، و نامادری جوان با نگلژه می آید توی حمام و از پسرک می پر سد چیزی میل دارد؟ تمام پیشنهادها را در لیستی با ذکر صفحه و سطر یا سطور نشان می دهم. وقتی با سناریویش کار میکنم مثل این است که خودش کنارم است. تقریباً.

نزدیک چهار و نیم است که صدای خواهرم و مهمانش را می شنوم که از توی آشپزخانه می آیند و می روند و حرف می زنند، جایی می گذارند. می دانند که من توی اتاقم، توی تختم، یواش حرف می زنند. می گذارم ربع ساعت دیگر بگذرد و بعد بلند می شوم و پس از صاف و صوف کردن و لباس پوشیدن به آنها ملحق می شوم. ماتم زده دور میزد گرد آشپزخانه نشته اند و آنار تقریباً دست نخور ده ای از استکانهای جای و شیرینی دانمارکی جلوشان متحجر است. دور چشمهای خواهرم بدتر از چند روز اخیر گودی سیاه افتاده و صور تش تکیده تر است. به این جور تنشها عادت دانمارکی جلوشان متحجر است. دور چشمهای خواهرم بدتر از چند روز ندارد، شوک مداوم. فکر می کنم قرصه ای بیشتر از معمول خورده و اخیر گودی سیاه افتاده و صور تش تکیده تر است. به این جور تنشها عادت دادش خوب نیست. خانم فروهر هم قیافهٔ مادونای لوس آنجلس را ندارد. با بلوز ژرژت سفید و دامن سیاه، توالت کم، موهای وزکرده و صورت بادکر ده اش، بیشتر حالت فخری زمان دینبلی نسب را دارد، اگر کشف محاب می کرد. از چند روز اخیر عصبی تر و حتی انگار در حال انفجار است.

رادیو هم وسط میز روشن است و خلاصهٔ اخبار پخش میکند: آقای مهندس موسوی که اکنون دیگر فقط عهدهدار پست نخستوزیری بودند از چندین پروژه عظیم صنعتی / اقتصادی / علمی در سهند بازدید کرده ۲۰۰ ۲۰۰

بودند. در لبنان، در عملیات مشترک حزبالله و اَمَل، یک پادگان نظامی رژیم صهیونیستی منهدم شده بود. رئیس رژیم بعثی ــصهیونیستی عراق به کمک شاه سعودی در مبارزه با تشیّع در منطقه تلاش میکرد. در کرهٔ جنوبی دانشجویان به مرکز فرهنگی امریکا حمله کرده آن را به آتش کشیده بودند.

سلام میکنم و با لبخند و شوخی، به جمع دوستان می پوندم، می نشینم. حضور من حالت بغمهٔ توی آشپزخانه را بفهمی نفهمی تغییر می دهد. روال چند کلمه احوالپر سیهای عادی را برگزار میکنیم. خانم فروهر شرح رفتنها و تلفن کر دنهایش را به چند مرکز اور ژانس بیمار ستانها و تصادفات و گزارشهای مرگ در کوچه و خیابانهای جنوب شهر به اطلاعم می رساند، بی فایده. من هم متأسفانه خبر دقیق دیگری از ظهر تا

فرنگیس میپرسد: «چای یا نسکافه جلال؟ یا یک چیز خنک؟» «همین چای خوبه.»

«دانمارکی که هستی؟» بشقاب پیشدستی را جلویم میگذارد. «راگاییام.»

دراگا دیگه کجاست؟»

«این را باید از اتوبیوگرافی دکتر روانپریش کشف رمز بفرمایید. برخی از پژوهشگران کمتجربه فکر میکنند در آذرپاتکان است. اما به عقیده دکتر فروهر، "راگا" یک شهرک باستانی فرهنگی است، محل تولد زرتشت، بین شازده عبدالعظیم و طهرون....

خانم فروهر میگوید: «یعنی قبرستون.» آهی میکشد. خواهرم میگوید: «سوسن!»

وقتی او مشغول رتق و فتق امر سرو چای و دانمارکی برای من است و خودم در حال روشینکردن سیگار، شیرح مفصل تری از سکتهٔ مغزی

مصطفىخان برادر بزرگتر فروهر را بخاطر گرفتن پسرش به جـرم حـمل هسروئين، و بسعد شسرح رفستن ديسروز بسعدازظسهرم را بله سسر كلوچة شازده عبدالعظیم و دیدن مشد ممد آقا برادر دیگر فروهر و صحبت کردن با او را تعريف ميكنم ... اين يكي را تقريباً كلمه به كلمه \_بخصوص تأكيد حرف مشد ممد آقا را که گفته بود «اون» رفته «پیش همون گبرا و مجوسا.» میگویم خودم هم یک تصویر خامی یکجا گوشهٔ مخچهام دارم. اما بیش از اینکه آنها چیزی بپرسند از خانم فروهر می پرسم: ۳... شما با آقای شغق صاحب انتشارات شغق و ناشر کتابهای دکتر که آشنا هستید؟» داوا، آره. خودش و خانمش اونوقتها می اومدند خونهٔ ما \_ ما هم مىرفتىم.» دایشون میگفت دکتر زیاد به کرمان و بخصوص به یزد سفر میکرد. شما هم با او میرفتید؟...ه الله \_ اونجاهارو خودش تنهايي مي رفت. مگه من ديوونهم؟ من هیچوقت حوصلهٔ اونجور جاهارو نداشتم.» «اسم هتلي كه در يزد اقامت ميكرد ميدونيد؟ يا آيا در هتل خـاصي اقامت میکرد؟ هیچوقت اسم نمیبرد؟» انه \_ يادم نيست. اون سالها و سالها پيش بود. چرا؟ مگه فكر ميكنين رفته یزد؟ با شفق صحبت کردید چیزی گفت؟» از پنجره به بیرون نگاه میکنم. «چیز خاصّی نه.» «شما خودتون عقيدهاي پيداكرديد؟» دمن متأسفانه هنوز هیچ ایده پَر و پا قرصی ندارم.» «يادداشتهاش چى؟ من كه نمي تونستم بخونم. شما تونستيد.» دتا نصفه هاش رفتهم... ابعاد داره.» «چیزی دستگیر میشه؟ که کجا میتونه رفته باشه؟» می خواهم بگویم شفق اشاره کرده بود که مردی که اوایل زمان

1.1

۲۰۲ اسماعیل فعیر

بنی صدر اعلام غیرقابل چاپ بودن کتابهای دکتر را به او گفته بود یکی از سمتهای دولتی را در شهرستان یزد دارد و دکتر احتمالاً با چاقوی پارانوئیک جامعهستیز رفته سراغ او. یا بگویم در یادداشتهایش نوشته اگر روزی با ایزابلا کامپنلی از کنستانتینوپل امپراتوری بیزانس روم باختری به پارس بازگشت تصمیم داشتند به یزدِ یزدگرد اول بروند. درز میگیرم. میگویم: «توی این فکرم که فردا ملاقاتی هم با دکترش بکنم. گفتید

می تویم. دنوی این فلرم که فرو، مارفانی شم با دفترش بختم. تصنیا اون دکتر امامی توی شرکت نفت هم کار میکنه؟ دکتر علی امامی؟» «بله... مثل خودتون شرکتییه...»

«پس باید صبحها توی بیمارستان شرکت نفت باشه. من اونجاها آشنا دارم، میتونم ببینمش. شایدم امروز عصر یک سر برم «مرکز رواندرمانی شفا» یا فردا صبح برم بیمارستان شرکت.»

آهی میکشد. «بد نیست... اتفاقاً اوایل با دکتر امامی زیاد حرف میزد. از او خوشش میومد.»

تهٔ بشقاب دانمارکی درآمده و من چاییام را برمیدارم و بـه صـندلی تکیه میدهم. میپرسم:

«خانم فروهر، چقدر پول مول در دستر سش بود؟» بعد به شوخی عیان میگویم: «بعید هم نیست صیغهای گیر آورده داره جایی حال میکنه. شاید هم رفته یک طرف!... روزگاری از دواج موقت تو بورس بود.»
 فرنگیس میگوید: «جلال! تورو قرآن شوخی رو بذار کنار، فعلاً. خانم فروهر واقعاً ناراحتن. دکتر فروهر اونجور آدمی نیست. جنتلمنه.»
 «جنتلمن صیغه نمیکنه.»

من هنوز به خانم فروهر نگاه میکنم. آه بدی میکشد، که شاید کمی آثار کینهٔ دیرینه در آن نهفته است. «چه میدونم... اونوقتها که جوونتر بود سَر و سِرّی با بعضی زنها داشت. شاید اونجام یه چیزی زیر سر داشته فبرار فبروهبر

باشه...ه

«نگفتید پول چقدر در دسترس داشت؟»

باز شانه هایش را بالا می اندازد. «گفتم که، ششصد هفتصد تومن که نقد توی کشوش بود، که احتمالاً خودش بر داشته برده. دکتر امامی میدونه. یه حلقهٔ طلا هم دستش داشت، مال از دواجمون که چهار پنج هزار تومن اونوقتها می ارزید. و البته اون انگشتر طلا با سنگ زمر د چهارگوش وسطش نقش فروهر زرتشتی ها، کار عتیقه سازهای بازارهای بزرگ جهانه، که از دستش جدا نمی شد. اون رو که نمیدونم و نمیتونم حدس بزنم چقدر می ارزید. میتونه فروخته باشه، اگه ازش ندز دیده باشند.»

دفترچة بانكى چى؟،

دنه \_ اونا هست. یه دفترچهٔ قرض الحسنه داره که حقوق بازنشستگی ماهانهش به اون ریخته میشه. خونهس. یه دفترچهٔ حساب پس انداز مشترک هم داشتیم. که اونم هست. دست نخور ده.» به چشمهایش نگاه می کنم. «درست میشه.»

«چه میدونم...» چشمهای او خالی است. «آره، بـا دکـتر امـامی زیـاد حرف میزد. او میتونه چیزهایی رو بدونه.»

فنجان خالی را میگذارم روی میز، بلند میشوم، به طرف تلفن میروم. از آنها میخواهم زیاد نگران نباشند و قول میدهم به دیدن دکتر امامی بروم و پس از دیدن دکتر با هم تماس میگیریم.

حق با خانم فروهر است. بعد از دو سه تلفن به «مرکز روان درمانی شفا» و «بیمارستان شرکت نفت» متوجه می شوم دکتر امامی امروز بعداز ظهر تا ساعت هفت در بیمارستان شرکت نفت شیفت است. بنابراین شال و کلاه میکنم. بیمارستان شرکت ملی نفت ایران، در تـهران، در خیـابان حـافظ اسماعيل فصبح

اواسط خیابان ایرج، تقریباً قسمت جنوب تهران معرف حضورم هست، و چون حوصلهٔ رانندگی در ترافیک اینموقع عصر در تهران هپل هپو را ندارم ــو میخواهم حال و انرژیام را برای شب نگهدارم ــزنگ میزنم آژانس.

پنج گذشته که ماشین می آید من پایین منتظرم ـ بـا جـزوهٔ یـادداشتهـای کلامیک فروهر دمـتم، لای یک پوشه \_که اگه دکتر مایل بـود نشـانش دهم.

تاکسی این دفعه یک فیات فسقلی ۱۲۰۰ نه چندان قبراق است. مقصد را میگویم و سوار می شوم و می روم عقب می نشینم، چون روی صندلی جلو پسر بچهٔ چهارده پانز ده سالهای نشسته با موهای بلند هولیوودی و با تی شرت اجتی وجق هنگکنگی یا ترکیه ای. راننده میگوید پسر ش است. با عرض پوزش اجازه می خواهد او را سر راه جلوی کلاس تقویت زبان انگلیسی اش مؤسسهٔ دشکوه سر لالهزارنو پیاده کند. مسئله ای نیست. به صندلی عقب تکیه می دهم و در حالی که آژانس از مسیر شلوغ

جاده قديم متى آيد پاين بطرف خيابان انقلاب، من بالاجبار به داتوبيوگرافي، برميگردم.

روزها و شبهای زیادی من وامانده و بلاتکلیف بودم... مانند سراسر شهر ویرانه راگا، در کشوری که در امواج حمله و آشوب و ستمگری نازیان تخم و ترکهٔ ابوسفیان بود. و تارهای صوتی و حنجره و صدا که پاک رفته بود. پزشک خسروخاور هم که آنوقتها سر کوچه مان درمانگاه داشت، این روزها دیگر پیدایش نبود. میگفتند حاکم جدید فرستادهٔ یزید، که در حرمسراش مریض بود، حکم کرده بود این پزشک خوب پارسی را برده بودند در حرمسرای او زندانی کرده بودند تا یبوست مزمن شیخ عبدالعامر آل ابوسفیان را خوب کند. فک و فامیل با لیچار میگفتند خسروخاور را آل برده... این را هم سوگند.

اینها (بعنی بنی امیه) که حکومت سرزمین ایران، مبلوک عجم، را در دست داشتند، خودشان هم در عربستان و بین النهرین و سوریه و آنجاها با این طایفه و آن طایفه کشت و کشتار و جدال و سفا کیهای فجیع می کردند و خدشه بر اسلام حضرت محمد (ص) بودند.

من ناگزیر در شهر دنبال کار میگشتم، اما چون صدایم ازگلو درنمی آمد (یا بقول یکی از "برادرها" یم خفه خون گرفته بودم) کاری به من نمی دادند. البته می توانستم زمزمه وار و بیعد ا با هر کس گفتگو کنم اما صد ا نبود. لال مونی بود. مدارک فلسفه و تاریخم را هم که از "کفار" کنت انتینوپل (فسطنطنه) گرفته بودم البته ننگ بود. اگر بررسین دفتر حاکم می فهمیدند "کفاره" داشت و خطرناک. زبان پهلوی و سواد زبانهای یونانی و لاتین هم که برای حکومت "بزید البلاد" کفر و "شرک" اعلام شده بود.

شبها و بیشتر روزها در کپر می ماندم و سربار نامادری و این خواهر و آن خواهر بودم. در خرابه های بنای فرهنگیختان قدیمی مان که آن روز رفته بودیم، یک جزوهٔ پوسیده و منلاشی شدهٔ خرده اوستا روی پوست آهو را از زیر خاک گیر آورده بودم، و یک جا قایم کرده بودم، و گاهی می خواندم. نامک ها و کتابهای کهن ایرانی و اوستایی همه سوزانده و نابود شده بود. با این "فتوای" خلیفه یزید عمر ابن معاویه: که اگر نامه ها و گفته ها "خلاف" دین ما باشد که باید سوزانده شوند؛ و اگر همان حرفه ایی باشند که ما میزنیم، باز زیادی اند و باید سوزانده شوند. چون نگه داشتن بنجلهای تاریخ قدیمی بجز جا پرکردن چه فایده داشت! نقاشیهای صورت و پیکرهای آدمی هم که البته باید نمابود شوند، چون خلیفهٔ اموی این کارها را "حرام" می دانست.

گاهی خیلی دلم میخواست میشد به کنستانتینوپل برگردم، اما حالا

اسماعيل فعيح

حکام بنی امیه مرزها را بسته بودند و برای خروج باید صد سکهٔ طلا به شرطه های نظمیه خروجی می دادید تا "تذکره" بدهند. نامادری که آه در باط نداشت. "خواهر" ها هم که هر کدام عبال یا زوجهٔ دست نشانده بودند، و "برادر" ها هم که جان به عزرائیل نمی دادند، چه رسد به اینکه بیایند محضر و برای تذکرهٔ من و خرج سفر به شرطه های بنی امیه ضمانت بدهند. یه محضر آمدن برای امضای ضمانت آمد نیامد داشت. دو تا از "برادرها" پس از مدتها قول و قرار، روز آخر نیامدند و مرا جلوی محضر غال گذاشتند.

گاهی شبها تا سحر بیدار می ماندم و به آخرین روزهای زندگی در کنستانتینوپل فکر می کردم، اگرچه آن فاجعهٔ دردناک به سر من و ایزابلا آمده بود – ولی نمی باید غرب را ترک می کردم، باید به وضع فامیل و گذشته هایم بیشتر فکر می کردم، و برای فرآموشی مرگ ایزابلا و "تسکین دل شکسته ام" به "پارس زیبا و افسانه ای" نمی آمدم و خودم را به آب و آنش نمی زدم. افسانهٔ پارس هم آمد نبامد داشت. اما چگونه می توانستم پیش بینی کسم؟ اکنون می دیدم که اینجا هیچ وقت، هیچ چیز را نمی شد پیش بینی کرد الاً خطر و فاجعه و مرگ را.

تاکسی آژانس سر پیچ دکتر شریعتی پشت ترافیک سنگین مانده. ترافیک خیابان انقلاب از طرف غرب به شرق گیر کرده چون برق نیست، چراغهای راهنما کار نمیکند، و مسئولین ترافیک سر این و آن داد میزنند... هوای گرم و دودگرفته بعداز ظهر مرداد دارد گلو و حنجرهٔ صاحب وایزدهٔ خودم را هم می سوزاند، و بدم نمی آید بگویم آژانس دور بزند و بندازد توی اتوبان انطاکیه /کنستانتینوپل.

به ورقزدن صفحات بیوگرافی میپردازم و آن را کمی سرسری و با ولکردن بعضی از پاراگرافها، ادامه میدهم ــ دنبـال سـرنخ واقـعی و بهدردبخور. شیهایی هم باز فکر بد خودکشی به کلهام میزد، چون کسی نبود تا با او حرف بزنم، و تازه صدایی هم نداشتم که حرف بزنم. برادرهایم انبارها و ابزار شاپهای سنگتراشی بابا را در دست خود داشتند و این روزها بیشتر برای قبرستانها با خاکستانها سنگ قبر درست میکردند، که این روزها به جای دخمه برای دفن جنازدها در ایران مد شده بود. قبرستان! یا برای ساختن حرمسراها و عشرتکددهای عمال یزید ابن معاویه جنس و ابزار بنایی می بردند. وای چه کارهایی که این فک و فامیل من نمی کردند!

درست یادم نیست این روزگار جفنگ و آزاردهنده و مرگبار جقدر طول کشید... پس از آنکه گرفتگی صدا و گلویم رو به وخامت بیشتر و بیشتر رفت، و بزشک بهدردبخوری هم در شبهر باقی نمانده بارد، یک روز با راهنمایی یکی از خواهرهایم، رفتم پرسان برسان دنبال پیداکردن خانوادهٔ پزشک خسروخاور افتادم. روزها و شبها و هفتهها از بس پابرهنه راه رفشم کف پاهایم زخم و زیلی شده بود و کف پاشنه هایم مثل سنگیا. وقشی سرانجام کیر زن پزشک خسروخاور، پزشک بنزگ پارسی را پیدا کنردم، بیرزن نیمجه دیوانه و فلکزدهای از آب درآمد، ته یک زیرزمین مخفی. اما مراکه شناخت، و فهمید که هستم و مریضم، از راه دلسوزی گفت که پزشک از شهر قرار کرده. چکنیدهٔ درددل پیرزن هم چنین بود که پس از مرگ این معاویه دوم و روی کار آمدن این مروان ثانی یا ابوحمّار چـو ، پـزشک خسروخاور نتوانسته بود نفخ معده و يبوست مزمن و عدم توانايي جنسي ابوحمّار شكمبارد را شفا دهد، ابوحمّار هم حكم صادر كرده بودكه پايين تنهُ پزشک خسروخاور را توی یک دیگ آبجوش گذاشته بودند. ولی به هرحال او توانسته بود با ترفندهای پزشکی در حال مرک از قصر خلیفه فرار کند. بعدها شنیدم این پزشک دانشسمند که با پیشرفت دانش پزشکی زمیان ساسانیان داروهای گوناگون کشف کرده بود و سرطان و تبومور میغزی را

عمل می کرد و شفا می داد، توانسته بود با مالیدن مواد کیمیایی و محافظت کننده به بدن خود، بدون آنکه ملازمان ابو حمّار نفهم بفهمند، خود را از اثرات آبجوش نجات داده، بعد خود را به کمک یکی از محرمان به مردن زده بود، و پس از بیرونبردن جسدش از قصر خلیفه، و انداخننش جلوی کرکسهای دشت، به نحوی بلند شده و از شهر فرار کرده بود – پیاده و هرطوری شده رفته بود تا یزد.

نفس بلندی میکشم و دفترچه را میبندم. انگار یزد کـعبهٔ آرزوهـا و دخمهٔ پناهگاه نگونبختان پارس این روزگاران بود.

# 14

جلوی دفتر حراست بیمارستان شرکت ملی نفت ایران، صندوق صدقه ای به نام «صدقات و مبرات» به دیوار نصب است، که مرا حالایاد معبد کذایی «دانش خداوندی» عقدکنان فروهر در کنتانتینوپل می اندازد. «صدقه بدهید: صدقه هفتادگونه مرض و بلا و مرگ بد را دفع می کند.» موراخی هم برای انداختن پول است. به سردر اتاق و بالای عمارت هم پرچمهای سیاه عزاداری زده اند، و همچنین پارچه های مرسوم دههٔ محرم با قصیدهٔ خاطراتی مدح بلند «این صبح تیره باز دمیده است از کجا؟ / باز این چه شورش است که در قلب عالم است؟» به ستونها و دیوارها...

پس از نشاندادن کارت شناسایی بازنشستگیام، مرا راه میدهند و بعد از اینکه وارد مساختمان بیمارستان می شوم، پرس و جو میکنم. بالاخره بخش اعصاب و امراض روانی را ته طبقهٔ دوم با فلشهایی از جنس مقوای صورتی ارزانقیمت پیدا میکنم. ظاهراً بتازگی جابه جایبهایی صورت گرفته و امور اداری وقت یا حوصله یا پول تهیهٔ تابلوهای شیک

طلایی مثل سایر بخشهای قدیم را نداشتهاند. در طول راهرو قابهای خاتمکاری و زیبایی باکتیبههای «یا حسین» «یا قمر بنیهاشم» به دیوارها نصب است. جلوی بعضی از اتاقهای مطب پزشکان، دهها بیمار ناراحت و جور واجور روی نیمکتها یا روی زمین نشستهاند، منتظرند.

دفتر دکتر امامی معاون بخش، شامل اتاق کوچکی در جلو است، با پنجرهٔ رو به باغ و تمثالهای بزرگی از امام خمینی و آیتالله خامنهای کنار هم، به دیوار. پشت میز زن ریز های با مانتوی رنگ نظامی با اِبُل و سر شانهٔ پلیسهدار و رومىرى زيتونى نشسته، دارد با يكي از كارمندان جوان حوف ميزند. جلويشان هم مقداري كوين ارزاق يا ناهار است كه ظاهراً خانم مسئول توزيع آن در اين بخش است. جلوي موهاي خرمايي رنگش كمي بیرون زده. اتاق همچنین تعداد زیادی گلدانهای کوچک و بزرگ پیچ و سرخس و آکاریا و برگانجیری و نخل زینتی کوچک دارد. تعداد بسیار زیادی گلدانهای خیلی فسقلی هم از انواع کاکتوسهای زینتی، کنار میز و روى كابينتهاست. اينها يا ظاهراً ذوق و سليقة خانم سوت سماقي دفتردار است، یا شاید هم بخاطر ایجاد فضای آرام سبز و زیبا بیرای مریضهای روانی، بخصوص در شیغت اندوهناک عصر. در یک گوشهٔ اتاق، دور یک میز کوچک، دوتا پسربچهٔ کوچولو هم با چند جور اسباببازی و دفتر و كاغذ نقاشي مشغول بازىاند كه بعدها مي فهمم بچههاي خود خانم ترابزادهاند که چون مدرسهها تعطیل است، آنها را با خودش می آورد و مىبرد.

می روم جلو و صحبتش را با کارمند جوان، عملاً با زدن کارت شناسایی ام روی شیشه میز قطع میکنم. سرش را که بر میگر داند، من نام خودم را میگویم و کارت شناسایی ام را هم نشان می دهم و خواهش میکنم چند لحظه ای با دکتر در بارهٔ یک مسئلهٔ بسیار مهمِ مربوط به یکی از بیمارانشان با ایشان دو دقیقه یا کمتر صحبت کنم.

بطرف در اتاق می روم و بعد از دوتا تلنگر به در، آن را کمی باز می کنم. دکتر امامی را می بینم که پشت میز بزرگش نشسته، تنها، و سرش توی یک پرونده است. اتاق بسیار بزرگی دارد، با تعداد خیلی بیشتری گل و گلدانهای کوچک و بزرگ. به دیوار پشت سر دکتر، بین تمثال امام خمینی و مثال آیت الله خامنه ای، تابلوی منبتکاری زیبایی نصب شده با طرح «کلمة الله». دکتر که مردی مطبوع و باادب و فهمیده است، سر بلند میکند. فکر میکنم مرا به جا می آورد، چون لبخند ملایمی می زند، گرچه با کمی تعجب. برای اینکه مطمئن شوم عوضی نگرفته، می گویم: با کمی تعجب. برای اینکه مطمئن شوم عوضی نگرفته، می گویم:

وبنده مهندس اریانم، دنتر. از دوستان دنتر جعفر فروهر، بیمار سما که مسئلهٔ ناجوری دارند. اجازه می فرمایید دو دقیقه؟...∎

خواهر دفتردار حالا مثل ترقهفرنگی بلند شده، از پشت میزش آمده، و با این اطمینان که من خل دیوانهام میگوید: «جناب آقا شما چکار میکنید؟ شما حق ندارید بدون اجازه... شاید مریض داشته باشند...» فقط میگویم: «ساکت، خانم محترم.»

دکتر امامی هم خوشبختانه وساطت میکند، میگوید مانعی نـدارد. راهم میدهد. پیش از این ما یکی دوبار همدیگر را در آسایشگاه ملاقات

کرده و حرف زده بودیم و میدانست من هم مثل خودش از کارمندان سابق شرکت نفت در آبادانم. دکتر قد خیلی کوتاه و اندام چاق و چلهای دارد، صورتی مهربان، اطمینان بخش، مذهبی خوب، و البته اندک ریش و سبیل، کمپشت. با خنده پروندهاش را می بندد و میگوید: دبه به... سلام و علیکم، جناب آقای آریان، بفر مایید...»

خواهر دفتردار حالا خودش را جلوی در رسانده و هنوز مثلاً عصبانی است، که دکتر امامی میگوید: «مسئلهای نیست خانم تىرابی... آقای مهندس از خودماناند... بفرمایید آقای مهندس.»

خانم ترابی حالا ناگهان لبخندی به من میزند، یک «خوشبختم، بفرمایید، قربان شما» میگوید، در را میبندد و میرود.

بعد از سلام و احوالپرسی، وقتی روی صندلی کنار دکتر نشستهام، میخواهد تلفن کند برای چای، که تشکر میکنم و منصرفش میسازم. نمیخواهم وقتش را زیادتر از لزوم بگیرم. میگویم:

«دربارهٔ دکتر فروهره، جناب دکتر... هنوز پیدایش نشده و خانمش و خواهر بنده بسیار بسیار مضطربند. شما خبر جدیدی ندارید؟»

«نه والله. از روزی که رفته ما هیچ خبر رسم<u>ی بی</u> نداریم. میدونید، ما به مرکز اورژانس و کلانتریها اطلاع دادهایم.»

اخبر غيررمىمى چى؟،

بوزخندی میزند که سینه و شانه هایش را بالا می اندازد. «اونم متأسفانه هیچی... میدونید، با وجود اینکه ایشان مردی تحصیلکرده و در حقیقت یک رجل نویسنده و آکادمیک بود، ولی آخرین سیمپتومهای بیماریش به وضوح دال بر داشتن حالت حاد «سایکوپات» را داشت که یک بیماری روانی جامعه ستیز و خودستیز خطرناک است.»

«شما حدس میزنید کجا ممکنه رفته باشه؟ ــالبته اگر حادثهٔ سویی برایش اتفاق نیغتاده باشه؟ آیا امکان داره رفته باشه ینزد یا کرمان که

آتشكدەھايى دارند؟»

از ته دل می خندد، ولی جواب صریح نمی دهد. «البته اشتغال ذهنی یکی دو ماه اخیرش با زرتشت و نه با آیین زرتشتی قدیمی ایران از عوارض اسکیزوفرنیای ناجورش بود \_ یعنی اختلال فکری، با عارضه های بی تفاوتی بین واقعیتها و کابوسها و انزوا. اوایل با من زیاد صحبت می کرد \_ در بارهٔ زرتشت. بعد که ناگهان فروپاشی مغزیش و آثار سایکوپات شروع شد، با من هم دیگر حرف نمی زد.»

«دقیقاً از چه تاریخی شروع شد؟ خانمش فکر میکنه از روز تولد پنجاه و پنج سالگیش ــ حدود دو ماه پیش. این میتونه نکتهٔ عطفی چیزی باشه؟»

۳بله یادم هست. خانم براشون، البته با مشورت قبلی با بنده، یک تلویزیون پُرتابل آوردهن، که زیاد هم نگاه میکرد. میتونست ـــ چیزی را که میخواهد بگوید ناگفته میگذارد. همیتونه حوادث آن روزها او را تکان بدی داده باشه!»

هبگذارید چیزی رو خدمتتون عرض کنم. دکتر فروهر یک مرد فهمیده و از صمیم قلب معتقد به اسلام و بخصوص مؤمن به شـخص حـضرت محمد (ص) و امامت امیرالمؤمنین بود.»

«این را بنده هم نتیجه گیری کردهم.» موضوع داشتن یادداشتهای فروهر را عجالتاً مسکوت میگذارم، چون می ترسم اگر از وجود آنها مطلع باشد و بخواهد بگیرد، حق دارد، او یک پزشک مسئول رسمی کشوری است، و مورد خاص و حاد دکتر فروهر هم، حالا با گزارش دادن فرار و مفقود شدنش به کلانتریهای سراسر کشور، یک مورد رسمی تحت تعقیب مأمورین دولتی است. ولی من هنوز کارم با یادداشتها تمام نیست. یاد آن صفحهٔ خاص بیوگرافی کذایی می افتم و آنچه نوشته بود در اسکندرون از آن پیرمرد تر سای ژنده پوش شنیده بود! می گویم: «بله،

ایشان حضرت محمد (ص) را بعنوان یک پیامبر عظیم و مهم تاریخ تمدن نام می بُرد و او را مظهر جـمعبندی و خـتم پیـامهای حـضرت زرتشت و حضرات موسی و عیسی میدانست.»

نگاهنگاهم میکند. بعد میگوید: «بگذارید این را هم بنده عرض کنم خدمتتون. میدونید کارت شناسایی بازنشستگی دانشگاهیش را مدام کجا نگهمی داشت؟ لای یک جلد کوچک گزینهٔ قرآن کریم، مینیاتور بسیار زیبای جیبی، با جلد طلایی، تو جیبش. البته توی جیب پوشت کتش، با احترام و باوقار، و از خودش تقریباً هرگز جدا نمیکرد. اینجا هم توی جیب سینهٔ پیژامهاش بود.»

دبله. این را از خانمشون هم شنیدهم.»

یک روز از او پرسیدم آقای دکتر چند ساله این قرآن را با خودتون دارید؟...گفت یادش نیست.گفت از وقتی خیلی جوان بوده و از تهران و از آغوش خانوادهٔ مسلمانش رفته بوده دانشگاه... ولی همیشه تو جیبش بوده.۲ با دست اشاره میکند به جیب کوچک پوشت روی قلبش.

میخواهم او را به موضوع گمشدن فروهر برگردانم. «شخص حضرت محمد (ص) راکه بله میپر ستید... اما حالاکجا میتونه رفته باشه؟ این الآن مسئلهست.»

«کاملاً با شما موافقم. ولی اجازه بدید یک موضوع دیگر را هم عرض کنم، که فکر میکنم ندونید \_و اگر بشنوید مطمئنم مـمکنه شمـارو بـه هپروت ببره. ایشان ترجمهٔ فارسی کل قرآن را حفظ بود.»

نگاهش میکنم. از زن فروهر شنیده بودم که نوارهای کاست چهار کتاب آسمانی اوستا و انجیل و تورات و قرآن را طی سالهای تدریس و پژوهش از مراکز مختلف جمع آوری کرده بود ـ و اغلب به آنها گوش میکرد، ولی نمی دانستم آن را حفظ است. «نمیدونستم...» «میدونید، حافظهی نابغهای داشت. و ذهن و حافظه هم چیز بسیار بسیار بسیار عجیبییه در آدمیزاد. هنوز شناخته نشده. مطمئنم ایشان بقیهٔ کتب آسمانی را هم حفظ بوده... ولی ارادتش و ایمانش به قرآن مجید چیز دیگری بود. کسان زیادی را نداریم که در این دنیا، که تمام عُمر وقتی از خانه که بیرون می آیند، همراه شناسنامه شان قرآن کریم با خودشان داشته باشند.»

«فرمودید.» انگار خودش هم رفته به دنیای ذهنی دیگری.

«این اواخر وقتی اسم حضرت محمد (ص) می آمد اشک توی چشمانش جمع می شد. اشک... اشک از ته دل. ولی می گفت پس از حضرت محمد خلفای ناحق اولیه، در دل او از نام و از پیام او سو، استفاده کردند. عظمت ایمان روحی و بخشایندگی و درست فکرکردن و راه راست رفتنِ او را تباه کردند. بقول خودش «انقلابِ او را مخدوش و تحریف کردند»... و به خودپرستیها و شهوات و جنگ و جدالهای خونین پر داختند، مثل دورهٔ ابوبکر و عمر و خلاصه خلفای امویه و عباسیه...»

به چشمهای دکتر خیره هستم که یک نفر در میزند و با اجازه وارد می شود. جوانک ریشوی خدمتکاری است مال ادارهٔ تدارکات و خدمات که دو سطل یکی قند و یکی شکر با خودش آورده. پس از سلام و علیک می گوید سهمیه قند و شکر ماهانهٔ دفتر دکتر است. دکتر تشکر میکند، از یکی از کشوها دو قوطی درمی آورد، بطرف جوانک رد میکند. جوانک یک لیوان پُر از شکر و یک لیوان پُر از قند حبه از سطلها، سهیمه دکتر را می دهد و باز تعظیم میکند و خداحافظی میکند. قبل از اینکه از اتاق بیرون برود، اضافه میکند که کوپنهای ناهار هفتهٔ آینده پیش خانم است. با اشارهٔ خداحافظی دست دکتر بیرون می رود.

دکتر سر تکان میدهد، چشمک و لبخندی میزند، ولی آنقدرها وارستگی دارد که وارد پدیده کوپن ناهار و سهمیهٔ قند و شکر در دفاتر

شرکت ملی نفت ایران نگردد. دمی فرمودید.»

دکتر نفس بلندی میکشد. «ضمناً به انقلاب اسلامی سالهای اخیر هم ایمان داشت. به عقیدهٔ او انقلاب اسلامی ایران یک انقلاب به قول خودش راستین و «تطهیر اسلام» در ایران با طیف بزرگی در جهان بوده ـ همانطور که حضرت محمد (ص) الهام داده بوده. میگفت این مادر انقلابهاست \_اگرچه مثل تمام انقلابها در اوایل مسائلی داشت. میدونید، اوایل انقلاب تا دولت جا بیفته مشکلات و نابسامانیها بود. بعد هم که جنگ شد \_و برای فروهر مسائل شخصی پیش آمد و تنها پسرش هم که مفقودالاثر شد...، نگاهم میکند.

«بله، ظاهراً اون ضایعهٔ دردناکی بوده. و البته عدم اجازهٔ تجدید چاپ کتابهاش هم افسردگی و دغدغههای خاطرش بوده. جنابعالی کتابهاشرو خوندید؟»

دنه متأسفانه... ولی اونها مسئلهاییه که مربوط به سیاست نظام همیشگی میشه و من ترجیح میدم وارد اون نشیم.ه

«صددرصد موافقم. بنده هم فقط و فـقط تـلاشم ايـن است كـه او را پيداش كنيم... شما فكر نمىكنيد به آتشكدهها ماتشكدههايى رفته باشه؟ مثلاً يزد و كرمان و اونجاها كه هنوز آتشكده هـــت؟=

دکتر خندهٔ دیگری ول می دهد و سینه و شانه هایش تکان می خورد. هنه خیر. ابداً... موردهای شبیه این را ما، در اشخاصی در سطح فکر دکتر فروهر، بهش میگیم Hallucination یا فروپاشی حافظه، که با تصورات بسیار آشکار ولی غیرواقعی از صداها و صحنه هایی که در روح بیماران روانی تکرار و تکرار میشه. یادم هست پرستار میگفت گاهی او با دیوار حرف میزده و دیوار را زرتشت صدا میکرده، جرّ و بحث میکرده. اینها عارضه های معمول روانپریشی حادّه، ما می فهمیدیم.»

باز نگاهش میکنم. نفس بلندی میکشم. حالا ناگهان کمی تو هم است. در چشمانش هم خستگی یا ناراحتی احساس می شود. نمی خواهم وقتش را زیاد بگیرم. برای ختم جلسه و آماده بلندشدن بطور گذرا می پرسم: «دکتر، فکر میکنید اشتغال ذهنی اش یا با پناه بردن ناآگاهانه به فروپاشی حافظه اسکیزوفرنیائیش هرچی، به زرتشت، خدشهای در ایمانش به اسلام هم وارد آورده باشه؟»

دکتر با قاطعیت دستش را بلند میکند. باز میگوید: «ابداً... یادم هست اون روزهای اولی که تلویزیون داشت و مصادف با ایام ارتحال حضرت امام بود، واقعاً چه دردی میکشید. و چه اشکی میریخت.»

«شنیدیم دو سه روزی نگاه کرده و گریه میکرده. میدونستید دکتر یادداشتهایی مینوشته؟...»

«بله، شنیدهم چیزهایی مینوشته... قایم میکرده. بعد هم که انگار با خودش برده.»

برای اینکه حرف دیگری دربارهٔ یادداشتهایش نیاید، آمادهٔ بلندشدن میشوم. «دکتر، بسیار متشکرم از وقت و از محبت تون.»

اما دکتر امامی هنوز به صندلی اش تکیه داده، در فکر است. میگوید: «یادم هست آن روز بعداز ظهر، روز تشییع جنازهٔ حضرت امام که از تلویزیون پخش می شد و من حدود چهار و نیم پنج که به اتاقش رفتم با چه اشک ماتم و بهتی تلویزیون را نگاه میکرد. ۳ ساکت می شود. سرش را با ماتم و انگار درد تکان می دهد. ساکت می نشینم، نگاهش میکنم. خودش هم ظاهراً هنوز تحت تأثیر غمبار آن روز است، از صمیم دل و جان. «بنده و خانم صبح رفتیم مصلیٰ برای نماز، ولی ظهر برگشتیم... چه محشر و قیامتی...

«بله شنیدهم دکتر فروهر تمام آن روز مراسم را از تلویزیون تماشا کرده.»

«اشگ گلوله گلوله از چشمانش می ریخت. ماتمزده و \_ نمیدونم چهجوری بگم، انگار روح گداختهاش جذب صفحهٔ تلویزیون بود... او حضرت آیت الله خمینی را بقول خودش «مجّدِد یا زنده کنندهٔ پیام حضرت محمد صلی الله علیه و آله سیزده سده پس از رحلت آن حضرت می دانست \_ و می گفت، ایشان تولد تازه ای به اسلام در جهان داده اند \_ و به قرآن کریم. گاهی هم برای تولد تازه کلمهٔ «سوشیانت» یا «سوسیانت» را به کار می برد از زبان اوستایی.»

مدتي در سکوت بربر نگاهش ميکنم.

بعد از مدتی سکوت غمانگیز میگوید: «باید متأسفانه اقرار کنم که ــ در بازنگری کلی ــ شاید البته اگر میدونستیم در آن روزها چه فاجعهٔ تکـاندهندهای خــواهــد افتـاد ــ اجـازه آوردن تـلویزیون بـه اتـاقش را نمیدادیم...»

دبه هر حال متشکرم از وقت و از محبت تون.» بلند می شوم. تلفن داخلی اش صدایی مثل باززز می کند و دکتر فوری معذرت می خواهد و گوشی را بر می دارد. ظاهراً طرف مهم است. می گوید: «سلامنو علیکم قربان... بله الحمدالله... مؤید باشید قربان... اون جلسه که حاج آقا گفتند cancel شد قربان، تا بعد... چشم قربان... والله، از امشب با عیال قراره به زیارت حضرت رضا علیه السلام مشرف بشیم... بله، طلبیده فربان، معادتی است. تا بعد از دهه... چهار شنبهٔ آینده خوبه... بله ده خوبه... پشم، چشم... محتاجیم به دعا قربان... همچنین جنابعالی قربان، مؤید باشید... خدانگه دار... اگوشی را می گذارد، به طرف من نگاه می کند. بعد او هم بلند می شود، ولی هنوز انگار نمی خواهد من بروم. ناراحتی می دهد. می پرسد: «شما چه خبر مبر هایی دارید؟ شنیدهم خانمش هم به او رازانسها و کلانتریها مراجعه فرمودهن. خبر صحیح و دقیقی از جایی،

حادثهای شنیده نشده؟

دوالله باکسانی که من صحبت کردهم، تصور میکنند او میتونه یا ممکنه رفته باشه بیرون از تهران، توی آتشکده ها که قبلاً هم ضمناً به صورت انگ پژوهشی تاریخی یا علاقهٔ توریستی زیاد میرفته... اتفاقاً امروز صبح من و خواهرم داشتیم با خانمش صحبت میکردیم. قرار شد شماره تلفن دو سهتا از هتلهای یزد رو که دکتر فروهر قبلاً دوست داشته و زیاد آنجاها میرفته، اگر شد پیدا کنیم، تماس بگیریم. ومسط تمام این بیخبری و هیر و ویر ضرری که نداره.» به چشمهای من نگاه میکند. «یزد؟»

«فقط حدس.» هنوز دربارهٔ یادداشتها و تکرار نام و موضوع یزد در آنها حرفی نمیزنم.

«شنیدهم خودشو حتی نتونسته به ترمینال جنوب برسونه.» پیوزخند محوی وسط اخمش دارد.

«سنگ مفت گنجشک مفت. میندازیم ببینیم شاید فرجی بشه. شایدم نشه.»

تکرار میکند: «یزد...» در کلامش هم حالا لحن زنگداری هست. در حالی که برای خداحافظی دست میدهیم، میپرسم: «چرا، مگه دربارهٔ یزد چیزی به شماگفته بود؟»

ددقیقا و بطور اخص نه ولی یادم هست که روز وسط Hallucination یی که حرف می زدگفت یزدگر د اول پادشاه ساسانی که شهر یزد را ساخت مقصودش ساختن کعبه ای به نام خانهٔ حضرت زرتشت بوده. می گفت واژهٔ یزد، در اصل یزت بوده که در زبان فُرس باستان زبان ایرانیان به معنای «ستایش» بوده. البته او کلمهٔ «کعبه» را به واژه زبان عربی ادا نمی کرد، یعنی و سط واژه های انگلیسی زیادی که همیشه در طرز صحبت خودش بود به کار می برد «کابا» ادا می کرد... که

میگفت این واژه در زبان پهلوی یا اوستایی هم بوده...» شاید میخواسته بگه «کاباره!»

اما او نمی خندد. هنوز حال خداحافظی هم ندارد. به دیوار تکیه میزند. میگوید: قیک موضوع دیگر هم هست. آقای مهندس، که ما هنوز به کسی بروز ندادیم. ولی بد نیست شما که مصرّانه و با صداقت دنبال ماجرای دکتر فروهر هستید بدونید، و اگر صلاح دانستید به خانمش یا مقامات کلانتری هم اطلاع احتمالش را بدهید.»

نگاهش میکنم: «چه موضوعی؟»

صداش را پایین تر می آورد. «شبی که ایشان فرداش آسایشگاه را ترک کرده، یک نفر وسطهای شب، وارد آزمایشگاه و داروخانهٔ کوچک آنجا شده. یک شیشهٔ ۵۰۰ میلی لیتر اسید سولفوریک قوی، ۱۲ نرمال، برداشته با خودش برده. یعنی شیشه نیست. مفقود شده.»

هنوز بربر نگاهش میکنم. تپش،های قلب خودم کش دار است و حتی معده و امعاء را با فشار بالا میزند.

هما احتمال قوی میدیم که دکتر فروهر اونارو با خودش برده. البته هنوز ماگزارش نکردیم.»

«چراگزارش نفرمودید؟» «چون کسی از مأمورین و مسئولین نیامده رسماً تحقیقاتی بکنه.» احساس میکنم دهانم خشک شیده. «شما فکر میکنید اسید سولفوریک رو برای چی برداشته؟»

شانههایش را بالا می اندازد. ساکت می ماند. او هم مات و منگ است. بعد با طفره میگوید: «ما انواع اسیدها و مواد ضدعفونی و مواد شیمیایی برای مصارف آزمایشگاهی داریم.»

همطمئنید که کار ایشان است؟ یک چاقو و یک شیشه ۵۰۰ میلیلیتر اسید سولفوریک قوی دست یک مرد سایکوپات جامعهستیز ترکیب

خوشگلی نیست.» دکتر مرا نگاه میکند. دآقای مهندس شما خودتون ناراحتی قبلبی یا ریوی چیزی دارید؟ نفس نفس کمی آنرمال به نظر می رسه. تحت کنترله؟» دبله، مدتهاست. دو سنه سال پیش «اُرست» خفیفی بود، دارو مىخورىم. مىگذرە.» دباید خودتونرو خسته نکنید. چه داروهایی؟ شرایطی هم دارید؟، دوالله، همون معمولي ها... كوردارون، تايتروگليسيرين، اينديرال. شرایط هم که پرولیس دریچهٔ میترال کذایی به، با تپشهای گهگاه ناجور....» «مثل الان؟» دشما بسیار Ohserver هستید آقای دکتر... بله صبح تا حالاکمی بوده، اما غیر عادی نیست.» «درد ندارید؟» دتوي سينه و اونجاها نه.» مي خندم. «به هرحال مواظب باشید. خودتون رو خسته نکنید. از تنش و Stress هم دور نگهداريد. آقاي جعفر فروهر هم کسي نيست که به کسي آسيب برسونه. خيالتان راحت باشه. به خانمشان هم از قول بنده سلام برسونيد، بفرماييد اتفاق ناگواري از طرف دکتر فروهر براي هيچکس نمي افته.» اچشم... خوشحال میشه. بنده خودم هم چشم، خودم را خسته نخواهم کرد.. دشما هم بد نیست ویزیتی با دکتر پرنده در شرکت نفت داشته باشید. ایشان کلام آخر را در این تستها دارند.» «این را هم چشم. اسمشان را شنیدهام. دیگر وقتتان را نمیگیرم.» بعد می پرسم: «فرمودید مطمئن هستید که آقای فروهر آن شیشهٔ اسید را بر ده؟۴

لبخند بلندی میزند و باز نگاهم میکند. «از لحاظ اینکه او برداشته

\*\*\

باشه و رفته باشه، اطمینان ما ۹۹ درصد کمتر نیست. پرستار مسئول آزمایشگاه به من گفت روز قبل از فرار دکتر فروهر، او را دیده بود که جلوی قفسه های داروها و مواد شیمیایی مختلف ایستاده و زل زده بوده. شیشه ی اسید هم بعد از رفتن ایشان ناپدید شده، قفل قفسه را هم با نوک چاقو باز کرده بودند... جاش هست. میدونید، اسید سولفوریک حتی با غلظت ۶ نرمال استخوان را هم خاکستر میکنه.» آهی میکشد و بعد میگوید: «شاید بد نباشه این مطلب را به خانم بیچارهاش فاش نکنید... چون ایشان هم شرایط قلبی و شرایط روان رنجوری دارند.»

برای اولینبار دلم از ابوبکر محمد ابن زکریای رازی، شیمیدان عزیز تمام عمرم، میگیرد. او علاوه بر کشف الکل اتیلیک، کاشف اسید سولفوریک هم بود، و با خودم همشهری. و فقط هم همین نهصد و پنجاه سال پیش از من در شهر ری یا راگای فروهر بیمارستان باز کرده بود. «بله، چشم.» به ساعتم نگاه میکنم که نزدیک شش و ربع است. «مواظب باشید. با خداست.»

«فعلاً خداحافظ.» بار دیگر دست میدهیم و او تا بیرون در اتاق مرا مشایعت میکند.

بیرون اتاق دکتر، در اتاقک دفتر، خانم ترابی هنوز دارد باکارمند جوان سبیلنازک حرف میزند. بچه هایش هنوز توی سر و کلهٔ هم میزنند. بیشتر دیوار سمت آنها هم خطخطی و نقاشی شده است. دست تکان می دهم و می آیم بیرون.

جون هنوز وقت دارم، با تاکسی می آیم تا سر خیابان آیت الله طالقانی (تخت جمشید) تا سری به دوستم آقای نوربخش در شرکت توریستی و مسافرتی دراهگشا (ترانس ایر) با مسئولیت محدود، بنزنم. نوربخش از کارمندان قدیم ایران ـ ایر در آبادان بود که این سالها آمده در بخش خصوصی. بیشتر مسافرتهای اینطرف و آنطرف این سالهای مرا او راهگشایی میکند. «راهگشا با مسئولیت محدود»، نماینده فروش بلیت و ترتیبدهندهٔ تورهای ایرانی و خارجی است، و خود نوربخش اطلاعات زیادی در بارهٔ تورهای داخلی و هتلهای ایران دارد.

با اینکه ساعت از شش گذشت، و نزدیک تعطیلات دههٔ محرم هم هست، منصور نوربخش را از پشت شیشه آژانس می بینم که تنها پشت میزش مشغول است. ولی نه آنقدر که بلند نشود نیاید در را باز نکند و مرا با خنده و محبت نپذیرد. نه، راهی لندن نبودم. و وقتی می فهمد چه می خواهم، فوری کاغذ یادداشتی با مارک هما و ATAI و لوفتنزا و چند شرکت هوایی دیگر که بصورت آرم بالاش چاپ شده، بر می دارد نام و شماره تلفن سه هتل درجهٔ یک و سه مسافرخانهٔ مهم یزد را برایم از توی شماره تلفن سه هتل درجهٔ یک و سه مسافرخانهٔ مهم یزد را برایم از توی را برای چه مقصودی می خواهم، پیشنهاد میکند بروم پشت میز آن بالا، با تلفن آزادی که دارند، با هر کدام از هتلها که خواستم تماس بگیرم. اما میگوید هر روز صبح زود پروازی به یزد دارند. میگوید می تواند هر روز خواستم یک جا برایم روی کامپیوتر جور کند. بلند می شوم و با خنده و در خواستم یک جا برایم روی کامپیوتر جور کند. بلند می شوم و با خنده و در را برای دست دادن می گویم: هامسال که به فکرم خطور نمی کند.»

میخندیم و من خداحافظی میکنم. می آیم بیرون. از جلوی دفتر آژانس هوایی با یک تاکسی نارنجی تهران که این روزها فقط یا صراط مستقیم میروند یا دربست، با مقداری چک و چانه، با صد تومان به تکش برمیگردم.

# ١٣

سرشب، حوالی هشت، دوش گرفته و تر و تمیز کرده و لباس پوشیده، و سناریو دمدست، آمادهٔ رفتنم... عالم نسوان مطابق معمول یکی دو شب اخیر پهلوی هماند. در اتاق فرنگیس بست نشستهاند، گپ میزنند. منتظرند، تا اگر فروهر که با چاقو (و یک شیشه ۵۰۰ میلیگرمی اسید سولفوریک که آنها هنوز نمیدانند) در تهران ول بود، آمد زنگ زد، و دنبال زنش میگشت، در را باز نکنند، یا فرار کنند توی انباری زیرزمینی. ما آنوقتها توی بمبارانهای صدام بست مینشستیم...

خمودم بمه سمادگی در انتظار ممرافرازیام. تپشهای ناجور عصر فروکش کرده، یا خیال می کنم. «گروپ تراپی» در خلوت اُنس را کماری نمی شود کرد. اما چون هشت هم نشده، می نشینم، سیگاری روشن می کنم، نگاه بیشتری به یادداشتها می اندازم، که این روزها کم کم تبدیل شده به سفینهٔ مالیخولیایی یا ایران مخولیایی. فبرار فبروهبر

یادم نیست چه مدت درازی در یزبدالبلد \_ راگای بنی امیّه \_ ول و بیکار بودم. لال مونی گرفته در شهر تازی گرفته، سگ دو می زدم. تبلاش و تبقلاً میکردم هرطور هست کاری پیداکنم \_کاری که فقط سواد و دانش زبانهای زندهٔ جهان را بخواهد... اما در حکومت بنی امیه، معاذالله.

تقریباً تنها هم بودم. بیشتر دوستان دورهٔ آخر مدرسهام هم، یعنی دوستان آن روزهای پیش از سفرم به باختر، همه از این خراب شده رفته یودند. رفته بودند به شهرهای دیگر. آنها که توانایی داشتند پناهنده شده بودند به باختر، یا... به گُجرات و بمبلی هندوستان. پزشک به دردبخوری هم در شهر نمانده بود که درد مرا درمان کند.

بگذریم که چقدر خون دل خوردم، و چه شبها و روزما سگ دویی زدم. سرانجام توانستم پشیزی گیر بیاورم و یا کاروانی که جو و یونجه از شمال به جنوب میبرد، به یزد رسیدم... میخواستم اگر بشود، هم جایی برای کار و زندگی پیدا کنم، هم شاید پزشک خسروخاور را. صدا و گرفتگی تارمای صرتی گلویم روز به روز بدتر می شد. کمکم نفس کشیدن هم برایم دشوار شده بود.

اگرچه از روزی که از دروازهٔ قزوین یزیدالیلد با کاروان راه اقتادیم می شنیدیم که یزد اوضاع روزگارش به بدی و خرابی یزیدالبلد نیست، اما هرچه پایین تر می آمدیم خبرهایی جسته و گریخته از جنوب می آمد و می شنیدیم که آن شهر هم تازگیها به دست امویان اقتاده. می گفتند این یارو سعید بن عثمان از طرف سعد این ابی وقاص، با غلم سرخ بنی امیه، از راه اصفهان به یزد رفته یوده. بعد شنیدیم سعید بن عثمان پس از تسخیر شهر، این یارو عمرو بن میفرد را "والی" شهر کردد!... یزد شهری یود که من مثلاً از سالهای کنستانتینوپل دوست داشتم...

بزد واژهای اوستایی بود و از ستایش، و از نام فرشته ای از سوی خداوند

یا بزدان می آمد: بعنی هم ستایش بزدان بود و هم قبرشته بنزدان... جنان. جدّی. شنیده بودم آنوقتها که شهر تازه بنا شده بود، شهر بسیار زیبایی بوده و بخاطر هوای خوب، أب زیاد و مرغزارهای انبوهش بهشت مسافرین و توریستها بود. اما اسکندر اسپارتی خدانشناس به آن حمله کرده، آن را ویران نموده و مردم ایرانی شهر را توی زیرزمینهایی اسیر کرده و اسم شهر را هم گذاشته بود زندان سکندر. این را هم سوگند میخورم با سو دگند. گرچه با گذشت سالها و آمدن ساسانیان شهر رونق بهتری یافته بود، اما این روزها که ما به شهر نزدیک می شدیم، می گفتند اوضاع قاطی شده و کارهای این عمروین مغیرہ یا مردم زرتشتی و نیکوکار، شهر را کسمکم به مارز تنابودی کشانده است. می گفتند حکومت هم مدام به دست شیوخ مختلف بنی امیّه دست به دست می شد. می شنید بم بسیاری از مردم شهر بخاطر پیام حضرت محمد (ص) با صمیمیت مسلمان شده بودند. برخی با جزیه دادن زرتشتی مانده، عدمای هم از شهر گریخته و به بلاد خراسان و بلخ رفته بودند. اما خوشبختانه روزهای آخری که کاروان ما از جادهٔ اصفهان به بـزد نـزدیک میشد، شنیدیم تمام یزد و شیراز حالا در دست این سید عبدالله این سعید از اولاد جعفر برادر حضرت علی این ابی طالب (ع) است. جدّی. می شنیدیم برعكس يزيدالبلدكه همهجا غلم سرخ امويان بود. ابنجا بيشتر جاها غلم سبز آل علی برافراشته است. وضع هم آرام و جدّی بود. اما در عرض دو سه روز پس از اینکه ما وارد شهر شدیم، شنیدیم باز وضع عوض شنده. چنو پیچیده بود که حالا این روزها بابایی به نام ابومسلم خراسانی در شمال طبس طغیانهایی برپا کرده بود، و اوضاع واقعاً قاطی بود. میگفتند او یک "ایرانی ملیگرای انقلابی" از بلخ خراسان است، و دشمن بنی امیّه! میگفتند او خودش را "مظهر و گوهر خداوند بکتا" میداند و بین مبهن خود خراسان و مسجدالاقصی و فلسطین مسلمانان در رفت و آمد است! از شنیدن این حرفها دلم کمی شاد شد، که مردی از بلخ! ـ معل شهادت زرتشت بچگی

من، با استفاده از پیام او در ایران، با پذیرش آیین اسلام ناب محمدی به با خاسته است... این می توانست آغاز "دولت الهی" خوب و معهود باشد. شب و روز یادداشت بر می داشتم تا در کلاسهای دانشگاه یزد یا متون مراجع استفاده کنم. حتی از اینکه شنیدم خانواد و ابو مسلم اوایل جزو اسیران تازیان بودهاند و او در کودکی در مکّه توسط یکی از شیوخ اموی خریداری شده و به خراسان آورده شده است اهمیت ندادم. او حکومت و نظام آل مروان را او از طرفداران و از سران سپاهیان طایفه بنی عباس شده، و سر بریده مروان تانی ابو حمار را با غلم بنی عباس برای ابوسفاح، اولین خلیفه عباسی فرستاده است. این را هم سو گفتند حکومت ایران در عمل از دست ابو حمار بنی ایم به ابوسفاح بنی عباس انتاده... آهی کشیدم و باز دلم چرک خرستاده است. این را هم سو گفتند حکومت ایران در عمل از دست ابو حمار بنی ایم به ابوسفاح بنی عباس انتاده... آمی کشیدم و باز دلم چرک ماند... او هم کارهای تازیها را میکرد، و وضع حکومتی "ملوک عجم" خرتو خر ماند. یا سگ تو سگ. اما من دیگر در یزد بودم و اهمیت نمی دادم. بزد حالا خوب بود، کمی آرام بود، و مرا باد گذشته ها می انداخت. مثل

و دربارهٔ بیماری ام... پس از مدنها گوشهٔ کاروانسراهای شهر خوابیدن و این و آن و پرس و جو کردن و لالبازی درآوردن. سرانجام یک روز توانستم مکان کار و زندگی پزشک خسروخاور گمشده را پیدا کنم... و شگفتا که فهمیدم او اکتون "رئیس الرؤسای" جایی شده بود به نام "دارالعلم عبامی"! \_که پیش از حملهٔ عمروین میغره "فرهنگیختان بالستیک" یا مدرسهٔ عالی دانش یزدگرد بود! پزشک خسروخاور نیز بنابر سیاست روز و راز بقاه در پارس، نام خودش را گذاشته بود "حکیم الشـرق". این را هم سرگند.

(بهراستی بزودی کمکم فهمیدم خلفای عباسی در اینجا سعی میکردند از فرهنگ و علم و دانش قدیم پارسیان به نفع مال و حکومت و شکـم و

عیش و عشرت خودشان استفاده کنند. این را هم سوگند می خورم.) روزی که سرانجام اجازه دیدن حکیمالشرق را به دست آوردم، با نامه و گزارشی خصوصی، شرح کارهای دانشگاهیام را به او دادم، وقتی اجازهٔ ملاقات داد، مرا شناخت! و به راسیتی از دیدن مین شیادمان شد. جدّی. خودش بدبخت پیرمردی ناجوانـمردانـه شکسته و بیمار شـده بـود ــ و لقوهای. به سختی هم نفس میکشید. دستهایش همچون لاخههای بید وسط طوفان می لرزید. اما او بود که از آن روز مرا پیش خود نگه داشت، و به زندگیام سر و سامانی داد. گلویم را هم معاینه کرد. گفت "تومور"ی روی تارهای صوتی من به حد ماکزیمم رسیده.گرچه بدخیم نیست، آهی کشید و گفت "تبادبختانه" خودش دیگر دست و توانایی عمل جبراحی تدارد. از برادران پزشک بدردیخور پارس هم دیگر کسی نمانده بود. چون هیمه ب. باختر پناهنده شده بودند. اما گفت می تواند با داروهای گیاهی جلوی رشد غده را بگیرد. گفت می تو انست کاری هم در "دارالعلم" برایم جور کند. وقتی خداحافظی میکردیم، مرا در آغوش گرفت و همانند پسری که خودش در حملهٔ امویان به "راگا" از دست داده بود، نوازش کرد. از او سپاسگزاری کردم و برای نخستین بار پس از شب شوم طوفان هستی سوز کنستانتینویل احساس آرامش و شاید اندک شادی کردم... هرچه بود در بزد بودم ــ و در یک "دارالعلم"...گرچه هنوز نمیدانستیم این سفر و سر و سامان در بزد آغاز بابان زندگی ام است، با بابان آغاز آن.

حکیمالشرق داد اسم مراگذاشتند جعفر بن اکبرالکتبا تما بع من سجل و مجوز کار بدهند. حکمی نوشت و مرا به کارمندی در کتابخانهٔ "دارالعلم عباسی" درآورده با پست "کاتب کاپیکبرداره برای تکثیر نسخ تماریخ "فتوحات امپراتوری عرب"! در جهان، بمنظور تدریس در "دارالعلم". این را همم مسوگند. کمپر مفروشی همم نموشت در بخش کوی کارمندان "اماکن المعلمین" برابم اختصاص دادند، ته جاده "سوق ابوسفاح" که تا چندی پیش "سرق ابو حمار" و پیش از آن هم می گفتند نامش "شاهزاده یزدگرد" بود. و خلاصه بدین سان بود که من هم جزو "کادر ارشاد طلاب دارالعلم عبساسی" درآمدم. یسادم هست "حکم" کارمندی مرا خود حکیم الشرق آن روز که پای پنجره ایستاده بود برایم قلم زد. (نشستن برایش آزار داشت) و با لقوه ای هم که دستهایش داشت نوشتنش عین چکش کاری یک نقره ساز ناشی ته بازار میدان سرتیم شهر بود. دستمزد پایهٔ ماهانهٔ مرا و روزی دو بار حق آب انبار. پس از کم کردن پورسانت خراج والی و باج حاکم بلدیه و بازنشستگی، دو دینار پای "صندوق خزانهٔ دارالعلم" به دستم می رسید که خسی خوار در قلب مردهٔ کوبر بود. ولی بود.

بند ۶ سکار و زندگی در امپراتوری حرب

یکی دو سال اول دوران کارمندی من در "دارالعلم عباسی" در "سوق ابوسفاح"، در تنهایی و آرامش گذشت حکه میخواستم. روزانه، هفتاد هشتاد صفحه نسخ گوناگون به "لسان عربی" می توشتم. با وجود اینکه خودم صدایم دیگر پاک رفته بود، اما می توانستم با زمزمه به نحوی، گلیم مراوده را از آب بیرون بکشم. آدم می تواند بدون بیرون آمدن صدا از گلوگاه از نزدیک با مردم به خوبی صحبت و مکالمه کند، فقط کمی خاک برسری است، که خوب، من در این سالها و در این اوضاع داشتم.

چون آشنایی به زبانهای گوناگون و دست نبشته و چشمهای خوبی داشتم، بزودی از قصر خلیفه در خراسان خواستند مرا ببرند و شغل حساس ریاست "ضبط استاد و احکام دیوانی" بویژه با سایر "تصرفات بنیعباس" در کشورهای دیگر را هم به من بدهند، که بیماری را بهانه کردم و تهذیرفتم.

بارتیبازی کردم مرا رئیس نکنند. این را هم سوگند. خودم را به کنری هنم زدم. پس از اندک مدئی در "ملوک عجم"، حالا فهمیده بودم لال و کر بودن یا به قول حکیمالشرق صُم و بگم بودن در درازمدت به سود آدمی است تا وارد حکومت و سپاست و ديپلماسي شدن ـ بويژه براي من، که هنوز ياد و "فکر" زرتشت در سایه های خاطرانم نقش و حکّی جاودانه و عنیقه داشت. با وجود اخترام و محبتی هم که به حضرت محمد (ص) و پیام الهی والایش پیدا کرده بودم. آنچه این خلفای سنتمگر و عیاش آل عباسیه و حاکمان آنها به اسم او میکردند و میشنیدم و میدیدم، رنجم میداد. آنها اکنون نام نظام امپراتوری خودشان را هم "خلفای اسلامی عباسی" در سطح "جهان" مطرح کرده بودند. پس از سربریدن ابوحمار و فروپاشی حکومت خلفای "بنی امبه" أنها به جای "ولابت و امامت اسلامی" که پامبر خواسته بود، سیستم خلیفه گری موروثی \_ سلطتنی \_ را راه انداخته بودند \_ یعنی "خلفا" یی که مرکزشان در بغداد و دمشق بود، ولی حاکمان آنها در سراسر ایران و دیگر کشورها ولر بودند ـ مدام هم مشغول مکر و حیله و حرب و قتل و خیانت جیآرشان بودند. یک روز با هم خوب بودند و در عیش و توش و کف زدن، و جانشان برای هم مثلاً درمی رفت، و شب از پشت به هم خنجر میزدند و سرکس و کار همدیگر را میبریدند. میشنیدیم که حتی با رومیان و بونانیها هم جنگهای صلیبی راه انداختهاند!... از تکنولوژی سرشار و از دانش دانشمندان ایرانی استفاده میکردند، اما آنها را بنده و نوکر خودشان و زنهایشان را کنیز و کلغت خودشان می دانستند. بندار نیک و مهربائی هم نجس بود. ملت بیچارهٔ آفریقا را هم می آوردند بصورت غیلام گوشههای اتاقهای قصرهای خود میابستاندند که بادشان بزنند و زنهاشان هم باید لخت ویتی توی حوض برقصند و بیرند بالا و بیرند پایین... وای که چقدر عوضي بودند اين عباسيان... جدّي. خودم در شبهای تنهایی، گاهی زیر نور شمع و مهتاب مینشستم و از

11.

یادبودهای گذشتهٔ خودم مینوشتم، چه از فرهنگ ایران باستان و چه از فرهنگهای یونان و هند و چین که الهامگرفته از اندیشه های زرتشت بودند. اما این یادداشتهای گزارشی / یادبودی را هقت سوراخ قایم میکردم. یعنی گرچه همه را به زبان پهلوی یا حتی کابلی \_ اوستایی مینوشتم، ولی باز ممکن بود به دست مأمورین بخش اداره اطلاعاتی و بررسی خلفا بیفتد و مرا هم مانند مانی (که مأمورین بد سگال بهرام پادشاه ساسانی از نوشته ها و نمادهای نقاشی و پیامهای او خوششان نیامده بود) بدهند اول خفه ام کنند، و شکمم را از کاه پر کنند و تمام هیکل را از تیر دروازه آویزان کنند.

نامکها و کتسابهای زرنشستی و پونشانی و لائسینی را (کنه کسفر و خشاگه محسوب می شدند) سوزانده بودند، و تنها کتب درسی اجباری این روزها، علاوه بر تاریخ معاصر بنیعباس، یک دیوان اشعار این یارو عمر ابن مالک ازدی شنفری بود \_ شاعر بمانی زمان جاهلیت عرب... سو ـگند. او این دیوان هشارهف لامیتةالعرب را نوشته بود که مثلاً اشر کالاسیک فرهنگ اعراب بود. و من بدبخت بابد برای هر ترم تکثیر میکردم. اگرچه جلسات قرائت قرآن داشتند، ولى كلاسهاى تفسير انديشمندانية قرآن مجيد را نداشتند، چون از بیامهای راستین و نیک و الهامات خداونند دانا و از مهربانی و بخشندگی و پرهیزکاری اکتراه داشتند ... یعنی می ترسیدند. خوشبختسانه کتسابهای مسندی و چسپنی "مسمنوع" نیود - لابید جنون نمی فهمیدند. و با این ترفند بود که حکیم الشرق تنی چند از استادان پارسی را تشویق میکرد کارهای بودا، لائوتسه، کنفسیوس و آیپنهای الهبی حستی ترجمه هندی اوستا بیش از استیلای عرب را در برنامه بگنجانند. و ترجمه و نکثیر این کارها هم به متن عربی جزو کارهای من بود، که من بدم نمی آمد، اما در بزد خوانندهٔ زیاد نداشت. بیشتر این نسخ را دوستان دیرینم از اینور آنور، بویژه از گجرات هندوستان براییم میفرستادند. بیا دوستیان سیایر اساتيد. من بويژه از ترجمه كار جديد اين "توقو"، شاعر مدرن چيني راك،

یکی از افتخارات ادب دورهٔ حکومت تنانک بود خوشم آمد، چون از زرتشت الهامهایی روشن و گیرا داشت. ما خودمان اجازه نداشتیم شعر یا انعکاسهای فردی تفسیری بنوبسیم، جز در مدح و ثنای خلفای عباسی، یا در مدح و ثنای این سهل این علی این سهل موسوم به سلمان خرامانی که بعد از میفره و تخم و ترکهاش حالا والی یزد شده بود. تأتر و "دراما" و هز مجسمه سازی و نقاشی بدن انسان که گناه کبیره بود! دو اگر می فهمیدند د سر بریدهٔ خردمند و هنرمند تری مجمعه جلوی خلیفه یا والی یود. از باختر کتاب و پیام کمتری داشتیم چون مردم باختر از ترس حملهٔ خلفای عباسی بیت المال خودشان می دانستند،) ترس و لرز جنون آمیزی داشتند، و مرزها بیت المال خودشان می دانستند،) ترس و لرز جنون آمیزی داشتند، و مرزها مرزمان هم جیش آل عباس پس از "فتع" سراسر خطهٔ "ملوک عنجم" و خودمان هم جیش آل عباس پس از "فتع" سراسر خطهٔ "ملوک عنجم" و مرزمین "ترکهای غوزی" تا بغاز بسفر رفته و در فکر رسوخ به روم شرقی و فتح کنستانتینوپل (قطنانه) بودند دولی نیز و در فکر رسوخ به روم شرقی و فتح کنستانتینوپل (قطنانه) بودند دولی نیزه و در فکر رسوخ به روم شرقی و فتح کنستانتینوپل (قطنانه)) بودند دولی نیزوی در باین شرقان هر برا

در سه ماه "تعطیل" نابستان سال اول کارم در "دارالعلم" با کاروان حُلّه ری به شمال، به "راگا"ی خاطراتی، و به ملاقات اهل فامیل کذایی رفتم... "برادرها" و "خواهرها" این سالها هرکدام سیاه لشگری از نومها و نتیجه ها داشتند که از سر و کول فامیل بالا می دفتند. بچه ها و نوه های بزرگتر، حالا کسب و کار سنگتراشی را ننگ می دانستند، ول کرده بودند، و بیشتر شان وارد دستگاه حکومتی ابوالعباس سفاح شده بودند. مدام هم به حکم مأمورین تبلیغاتی حکومت توی کوچه و بازار توی نظاهرات و مدح خلیفه عباسی نظاهرات می کردند و با عَلَم همای سیاه "حی العباسیه!"، "الموت الاموته!" شعار می دادند، این را هم سوگند می خورم – سو گند.

شکست خورده بود.

حاکمین عباسی هم، مانند همهٔ حکومتهایی که روی کار می آمدند، استم شهرها و خیابانها را عوض کرده بودند و نام "راگا" را هم حالا گذاشته بودند "راغه!"... اهل فامیل و قوم و خویشها هنوز مانند همان سالهای داربیوش، هرچند توی خیابانها و ادارات تابع و مجیزگو و "ماشاءالله" و "الحمدالله" میگفتند و شعار میدادند، اما وقتی نوی کپرهاشان مهمانی میدادند. گوشت کباب میکردند و با نبان شافتون (و مردها با شیراب) شکسم پر میکردند، و زنها دست میزدند و میرتصیدند ... و همه به خلیقه و دار و دسته لیچار میگفتند و فحش میدادند. اسم مستراح را همه گذاشته بودند خلیفه. جدّی. وقتی میخواستند بروند مستراح میگفتند میرم خدمت خلیفه، که هیچ هم فکر نیک و ظرافت مهری نبود. مدام هم توی خودشان قهر و دعوا و فخش و چاقوکشی داشتند، بخصوص شبهای عبروسی و ناموسی و بخور بخور. اواخر تابستان که به یزد برگشتم تصمیم گرفتم دیگر تا مدنی به "راغه" با "بزیدالبلد" با هر کوفتی شده بود برنگردم. چیون در آنجا بیشتر از هر چیز بی فکری و اهریمن صفتی بود. رفتم چون یزد خوب و آرام بود و فکرم آنجا آرام بود... تنی چند هم از زرتشتیان سیکدل ولی ترسخورده آنجا مانده بودند که مینوانستند همدل و همصحبتهای بندی . *ناشند*.

به ساعتم نگاه میکنم. تازه چند دقیقهای از هشت گذشته. هنوز وقت هست. سیگار دیگری روشن میکنم، و چند صفحهای را بطور اجمالی نگاه میکنم، و ورق میزنم. خودم فکرم در امیرآباد است، چون امیرآباد خوب و آرام است و تنی چند از «دوستان نیکدل» اهل «گروپتراپی» دکتر آذری آنجا هستند که اهل حال و صحبت و غیرهاند. خواهرم فرنگیس و خانم سوسن فروهر پای تلویزیوناند و یک فیلم مستند جنگی بدبختی بلغارستانی تماشا میکنند و منتظر زنگ در، یا زنگ تلفن، یا زنگ مرگ

\*\*\*

224

فروهراند.گرچه گاهی فقط صدای زنگ غش غش سومین خانم می آید. در داتوبیوگرافی، به جایی رمیده ام که انگار فروهر باستانی میگوید در زندگی اش تغییراتی ایجاد می شود، و به صفحات جلوتر که نگاه میکنم، انگار بد نیست.

در همین سالها بود که تغییرات دیگری هم در زندگی خصوصی من در بزد بیدا شد. یکی از دوستان زمان فرهنگیختان، آنوقتها که او هم حالا در "دارالعلم" جزو مدرسین بود و در قسمت شبستانهای تعلیم نجوم و کیمیا و طب مشغول بود، گاهی میآمد مرا میدید. او زن و بچه داشت اما ما تنها همدیگر را میدیدیم و چند ساعنی با هم با لالبازی من وقت میگذراندیم. او پیش از حملهٔ تازیان نامش بدرام راد بود. اما این سالها او نیز برای صدور مجوز کار رفته بود اسمش را گذاشته بود حکیم منصورالعدل. چیون حالا بعد از ابوسقاح، پسرش منعبور به خیلافت بنیعباس رسیده بنود، استم متصور مُد بود. متصورالعدل برادری به اسم تساصرالعبدل داشت، کنه از او بزرگتر بود و تاجر و معمار و بسازیفروش جنوب بود و تازگی قصر بزرگی در بندر محمره برای شیخ النفت از طابقهٔ آل کعب ساخته و تحویل داده بیود. برادر بزرگتر منصور العدل چهار زن داشت و دخترهای زیادی که آماده شوهرکردن بودند. پس از مدتی به پیشنهاد منصور العدل و اظهار محبت آن خانواده، چون من با وجود لالموني، تحصيلكرده و "خوش تيپ" بودم و شغل خوبی هم در بهترین "دارالعلم" های کشور داشتم، با کمال میل بکی از دخترهاشان را به عقد من درآوردند تا خلاصه... زندگی کنیم. من هم برای گریز از تنهایی پذیرفتم. در مناسک و رسوم مسلمانی جدید، در محمرهٔ زمان خلیفه منصور عباسی، داماد اول "زوجه" را شمی دید. سعنی اول مراسیم تبادلات و خطبه و پرداخت شیربها و بلهبران انجام می شد و بعد ملا خطبه را میخواند و تازه بعد پردهٔ توری روی صورت یا حجاب زوجه برداشته

می شد و مراسم مزاوجت انجام می گرفت. (برعکس آیپنهای ازدواج در "آتنا" که اول مضاجعت می کردند، و بعد اگر توافق و اگریمنت می شد مراسم آنتره و انجام می گرفت... بگذرم. خو شبختانه بعد از مراسم توربرداری برای مضاجعت دیدم دختری که به پیوند من درآمده به راستی زیبا، و از نژاد و گوهر پاک پارتها بود \_ و سواد خواندن هم داشت! و نامش نیز نام اوستایی فرة بود گرچه در قباله نومچه ای که عاقد نوشت آن را عربی کرده و "فرح" نوشته بود. شاید هم سواد حسابی نداشت. ولی من در همان لحظه، احساسی داشتم که چهرهٔ سفید و چشمهای زیتونی روشنش مرا به یاد کسی می انداخت که روزگاری زندگی ام را به او جهای بالیستیک برده بود.

آن سال "دارالعلم" بود، به بین النهرین یعنی بغداد و دمشق و آنجاها برویم که در این سالهای دوران حکومت پر طمطراق هارون الرشید، پنجمین خلیفه امپراتوری اسلام عباسیه، دیدنی و از مراکز توریستی بود... در ایس سالها خلیفه عباسی با شدارلمان قرانسه و امپراتور چین "أمباسادور" های دیپلماسی، یا سفراء الخارجیة، رد و بدل کرده بودند ــ اگرچه او هم ــ یعنی هارون الرشید ـ بطور وحشتاکی فاسد و عیاش بود و با خاندان اصلی خواسته همسرم تصمیم گرفتیم به نیشابور و توس و بخدارا و سمرقند و خواسته همسرم تصمیم گرفتیم به نیشابور و توس و بخدارا و سمرقند و میگذشتیم من خوشحال شدم، چون شنیدم در این دیارها، مردم بیشتر به اولاد خاندان پیامبر اعتقاد داشتند، عباسی نبودند! ــ بخصوص این جعفر برمکی که از خاندان آریایی برمک بود که شنیدیم با سیاست خاص در صد برانداختن حکومت قاسد بی عباسی نبودند! ــ بخصوص این جعفر میگذشتیم من خوشحال شدم، چون شنیدم در این دیارها، مردم بیشتر به اولاد خاندان پیامبر اعتقاد داشتند، عباسی نبودند! ــ بخصوص این جعفر برانداختن حکومت قاسد بنی عباس است... دیگر اینکه با شگفتی زیاد مانیدیم که در اینجا شاهر داشتند! و شاعران می توانستند به زبان "فارسی"

بگویند! ـ و فقط هم نه در مدح و ثنای والی و خلیفه. بعد کمکم فهمیدیم این برمکیان به راستی از پشتیبانان پنهانی علی ابن موسی الرضا (ع) هشتمین امام شیعیان هستند حکه در آن هنگام در نجف اقامت داشت. من در این سفر از زندگی این جناب برمکی یادداشتها و فهرست مراجع زیاد برداشتم، چون می شنیدم که هارون الرشید از او می ترسد و او را نماینده خودش در دیار خراسان کرده است. بد نبود. من از او خوشم آمد. چون یک روز که در مسجد جمعه نیشابور سخنانش را شنیدم متوجه شدم سواد فصاحت یا "پختک گفتاری" دارد. شنیدم نه تنها اصل دانش و کتاب تاریخ است، بلکه از نجوم و عرفان و رسیدن روح آدمی به پروردگار هم آگاه بود. جدی. شنیدم خودش هم در پنهانی نوشته هایی دارد!

اما به یزد که برگشتیم، شنیدیم هارون الرشید پدرسوخته جعفر برمکی را برای "جلسات مذاکرات دیوانی" به بغداد دعوت کرده بود، و گفته بود که همچنین در نظر دارد به پاس خدمات جعفر برمکی، خواهر خود "عباسه" را به "مضاجعت" او درآورد. جعفر برمکی هم که تازگیها تمام همسرانش در حرمسرا در آتش سوزی کشته شده بودند، (فکر خرابکاری عمال هارون) دعوت هارون الرشید را پذیرفته بود. اما در قصر هارون، بعد از "مذاکرات حکومتی" و بعد از اینکه در مراسمی رسمی خطبهٔ صوری ازدواج "عباسه" با برمکی انجام گرفته بود، و با وجود اینکه "عباسه" خودش همان سر مراسم "عقدکنون" عاشق جعفر شده بود، اما هارون الرشید همان شار، بعد از گرفتن امضاء و کل مبلغ شیربهاه، حکم میکند جعفر برمکی را ببرند توی میاهچال، و سرش را ببرند، ببزند، و توی دیس بیاورند سر مفرهٔ شام، تنا خلیفه آن را بعنوان اشتها آور با شراب تناول سکوفت بفرماید. وای که این خلیفه آن را بعنوان اشتها آور با شراب تناول سکوفت بفرماید. وای که این خلیفه آن را بعنوان اشتها آور با شراب تناول سکوفت بفرماید. وای که این خلیفه آن را معنوار چه چیزها با شام میخورند. البته هارون الرشید به مین برمکی را هم داده بود سر ببرند. اما دار در این سرماید. وای که این

بېندازند جلوي سگهاش \_سگهاي "يودل" و "دينيش" تعبرش، که شارلمان بادشاه با "رو"ی مستبد فرانکها همراه جندتا خانم باریسی به مقر خیلاقت هارون الرشيد "كادو" فرستاده بود، اين را هم سوگند! تا خليفة مقتدر و بزرگ کمک کند این یادشاہ کنستانتینویل را تسخیر نماید! آخر تسلط بر تمام اروپا و حستی سربریدن ۲۵۰۰ مساکسرنی بدبخت در انگلستان اشتهای جهانخواریاش را بند نیاورده بود! به عقیدهٔ من و چند دانشمند تاریخنگار دیگر، این کارها نخستین ساخت و پاخت دیپلمانیک "دول باختر" با حکام اسلامی عرب بود ـ جدّی، و اینها را من خودم نه تنها شاهد بودم و نّت برمیداشتم ... بلکه چون موضوع کنستانتینوپل در میان بود، اخبار را بنا احساس وبژمای بیگیری میکردم. اما خوشبختانه آنها هر دو (بختی هم هارون الرشيد و هم شارلمان) در اين دسيسه هاي كثيف ديپلماسي شكست خوردند. هارون الرشيد كه خودش فورى به جزاى قتل سبعانهٔ جعفر برمكي بیچاره رسید، بعنی تقدیر شد وقتی خودش در رأس یک لشگر جزار عازم دبار خراسان گشت تا جلوی انقلاب و نارضا پتیهای ایرانی را بگیرد - در. دهستانی که محل تولد جعفر برمکی بود، خناق گرفت و مُرد و همان جاها خاکش کردند. این هم سوگند.

خوبشان شد. دنددشان هم نرم. چون خلفای مخالف خواستهٔ پیامبر (ص) فکر نمی کردند و هیچ وقت چیزی یاد نمی گرفتند. یعنی شتم فکر و اندیشه و توانایی یادگیری از گذشته ها، از تاریخ و فکر یک سیستم نیک برای مردم و آیندهٔ خوب و پاک را بو نبرده بودند خاکبرسرا. یعنی چندی بعد مأمون پسر دوم هارون الرشید که در خراسان در جوار قبر ابوی عزیزش مانده بود، و اسم شهر را هم گذاشته بود مقبر قالرشید، دست به عمل وحشتناک تری زد، که فعلاً بماند. جزئیات این حوادث را من خودم چند سال بعد از دهان حنظلهٔ بادغیسی شنیدم، که آمد بزد... و مثلاً نخستین شاعر پارسی گوی خراسان آن سالها بود. او همشاگردی ایام طفولیت طاهر

ذوالیمینین هم بود که از رجال و حکام خونخوار عباسی بود. شاهکارش هم البته این بود که رفته بود بغداد و سر بریدهٔ امین برادر و رقیب مأمون را برای مأمون آورده بود! حالا من می فهمیدم چرا اسمش را واقعاً گذاشته بودند ذوالیمبنین: نه بخاطر اینکه برخلاف شایعات در جنگ با دو دست شمشیر می زد؛ برای اینکه با یک دستش خون یک برادر را می ریخته (یعنی امین را) و با دست دیگرش برای برادر دیگر شراب می ریخت (یعنی برای مأمون). وای، که چه دوران زشت و اهریمن صفتی بود با این خلفا... سرگند!

حنظله دو تبرم بعنوان "مدرس مهمان" از بادغیس آمد یزد و در "دارالعلم عباسی" و چه تعریفهایی می کرد. دو کلاس برایش گذاشته بودند ... هر دو ... "بالاجبار" ... به زبان تازی. یکی "التُفسير والحکنت فن آشمار آبوالُفیس ضَعیْری" شاعر معاصر عرب، و دیگری "فلسفهٔ کندی یعقوب"، "فبلسوف عرب" که دو کتاب رَسالَة فی المُقُل و رَسالَة فی النُفس. یعنی حقالتدریسی به "طلاب" وابسته به خلیفه و والی درس می داد، یادم نیست برای دو کلاس ده کیسهٔ زر، یا ده کیسهٔ زر برای هر کلاس. اما چون در پنهان غودش "شاعر بارسی گوی" بود، من اشعار او را روی کاغذهای بافت یزد و میبد و کرمان که معروف بود، به خواستهٔ خودش پلی کاپیک می کردم و پنهانی به دوستان خلوت انس می دادم. چه کارهای خطرناک و خامی!... مادرش در بندر محمره برگشت!

راستش خودم هم این روزها از لال بودن و از کار زیاد و خسته کنندهٔ ملابنویسی در "دارالعلم عباسی" زیر عَلَم سیاد بنیعباس دلمرده بودم. هر فروب کوفته و وامانده به کپر برمیگشتم، و بیشتر تنها، و کمکم بیخوابی و بدخوابی هم گریبانگیرم شده بود. شبها، نیمه های دل شب یا دمدمه های پگاه بیدار می شدم و دیگر خوابم نمی برد. بدون و جود همسرم در کپر، گاهی می رفتم ساعتها گوشهٔ یک شبستان مسجد بادگیردار و خنکی که یک گوشهٔ شهر بود، بعد از نماز می نشستم و فکر می کردم. از همین دوران بود که شبها یا بامدادهای زود می نشستم از زندگی پاک و آرزوهای نخست روزهای نوجوانیام، و از چیزهایی که بسرم آمده بود، یادداشت بیوگرافی برمی داشتم: از بی دانشی و بی فکری و مستاندیشی نظام خلفا، و از بدون دن خانوادهام، و از آنچه پس از خاکیپاری پدرم کشیده بودم، از بدون بخت والا بودنم. البته بیشترشان را پاره می کردم می ریختم دور. چند هفت سوراخ قایم می کردم. گاهی یادم می رفت آنها را کجا گذاشته ام، و گم و گور می شدند. گراهی احساس می کردم کیم کم زیروی فکر و یادآوری گذشته ها را از دست می دهم.

سالهای بهتری هم از پی نیامد. در "دارالعلم عیاسی" اضافه بر کارهای ترجمه و تکثیر کتب درسی و "مسئولیت خاذن کسب"، کارهای بیشتر و بیشتری هم روی کلهم می ریختند. یعنی چون من بدیخت نوشتن خط عربی و فارسی ذری و زبانهای خارجیم خوب بود، وظیفهٔ ارسال انواع و اقسام دعوتنامه ها برای ادبب الادبا و عالم العلما و افصح الفصحای معروف برای برگزاری جلسات گردهم آبی یا شورای ادب و علوم العالمین را که قرار شده بود همه ساله به مناسبت سالگرد یا "یوم تأسیس سلسلهٔ عباسی" تشکیل شود، به عهدهٔ من گذاشته بودند و سایر خرحمالیهای اداری مربوط به این برگزاریها. به راستی نوکر و خر بارکش شده بودم، چون در این اوضاع، سواد یعنی بدیختی و خرحمالی.

بگذارید بهتر توضیح بدهم. قرار شده بود همهساله، در ایام عیدالکبیر، محافل نشاط و جلسات شورای تجمع شعرا و ادبا و مورخین برگزار کـنیم. دعو تنامهها را من باید تنظیم و ارسال میکردم. مجبور بودیم تمام دیوارها و سردر عمارتهای "دارالعلم" را هم علمهای سیاه بزنیم، که عَلَمٍ آل بنیعباس

بود. برای مهمانان هم باید سور و سات فراوان فراهم می کردیم... من راستش از حضور شعرا و تاریخ نویسان و شعرخواند نها و نطق کردنها شان زیاد بدم نمی آمد، یعنی خوبها شان. گوشه ای می نشستم، گوش می کردم و نت برمی داشتم، چون برداشتن سیاههٔ جلسات هم به عهدهٔ من بود. در واقع، یکی از عواملی که از یزد زیاد بدم نمی آمد، و مانده بودم، این بود که تا حدی هستهٔ مرکزی تاریخ (و جغرافی) ایران ساکت و دست نخورده بود \_ و از بسیاری از بلاهای نازی و رومیان و ترکها و از بکها هم نسبتاً به دور. "دارالعلم عباسی" هرچه بود، این خوبی را داشت که اهل قلم و دانش خوب گاهی به آن می آمدند.

از زبان اینها بود که میشنیدم "اوضاع حکومت" در سراسر "ملوک عجم در این سالها چه لعبتی شده است. اگرچه تمام طوایف و خانها و ایلها بطور کلی زیر عَلَم یا لوای خلفای آل عباس بودند، اما در عمل هر گوشه یکی از نوکران خلیفه برای خودش "حاکم" بود. یا "والی" یا "اسیر"، یا "سلطان" یا (در خراسان و کرمان و فارس و آنجاها که سامانیان بودند، واقعاً "رو" داشتند، یعنی "شاه" داشتند ... که فرانسوبها هم در این سالها از این واژه استفاده می کردند و برای واژهٔ شباه می نوشتند Rue! ببرای حکام و والیان هم مد شده بود که یک "آل" (از آل عباس) روی قامیل خودشان میگذاشتند، و آنوقت زیر لوای خلیفه میزدند و میکشتند و میخوردند و میچاپیدند ... یا هر کباری عشقشیان بود! در قبارس و کرمیان و بخیارا و سمرقند و خراسان و راگا (یا راغه) این آل سامان بودند. ابنها آداب و رسوم قدیمی بارسیان را کم و بیش و با منداری هم روغن غازمالی ــ بنیعباسی ـ عربی رواج داده بودند، و بویژه به شاعران جیرهخور و مجیزگوی قصرهای خود اجازه میدادند به زیان قارسی ذری ــ عـربی هـردمهویج قصیده و نشای بیشتر در مندح "شناه" بگنویند. باید اعتراف کنم یکی دوتاییشان نه تنها بد نبودند، بلکه انفجار نور بودند، که خواهم گفت.

مازندران و گیلان هم برای خودشان بودند. بعنی حکومت دست یک مشت شمالی شکمو بود به اسم آل زیار، که چون شمالی بودند، از هر طرف باد میآمد بادش میدادند. اول ایس میرداویسچ را داشتند که نبوکر بنی عباس بود و غلّمدار آنها بود ... بعنی بالای قصرش میزد. می شنیدم حتى بالاي حرمسراهاش هم غلّم بنيعياس ميزد. اين هم سوكند، بعد اين ابومنصور قابوس وشمگیرشان نوکر سامانیان شده بود. ایس یکس خیلی سفاک و پرخشیم و غضب هم بود و مثل پشه و مگس توی اتاق خوایش آدم میکشت. وقتهایی هم که خیلی زیاد مست بود، ادیب و سخنور میشد، شعر میسرود، بطوری که مورخ او البیرونی کتاب خود را به از هدیه کرده و چسند درهسمی هسم گسرفته بلود. اما ایس امیر شسمس معالی قابوس ابن وشمگیرشان لعبت دیگری بود. او از خودش بقدری "ماشاالله" مفتخر بودكه شنيديم حكم توشيح صادركرده بودكه وقتى روح ببرعظمتش بله جهان عقبیٰ شتافت، جنازهٔ پرشکوه و جلالش را در یک تنابوت سر سالای برجی که داده بود برای مرقد خودش ساخته بودند بگذارند ــ جلوی پنجرهٔ سرئاسری آفتابگیر، نا جنازهاش آفتاب بخورد. لابد چون ادیب و عبالم و دانشمند هم بود کشف کرده بود که نور آفتاب برای رشد نباتات فایده دارد. ممکن است جنازهٔ او هم دوباره جوانه بزند.

جنوب و مناطق مرکزی "ملوک عجم" هم این روزها در ید ولایت یک منت آل بویهٔ رشتی بود. اینها هم البته از نوکران و سرسپردگان آل عباس بودند. (و برای همین بود که حالا گاهی در خاطراتم می نوشتم پارس را آل برده است.) میگفتند "مؤسس" این آل بویه هم یک چلقوز بی دست و پا ولی حرّاف به نام هوشنگ علی بویه بوده که اول غازچران و میاد بلدرچین بود، و مال بندر انزلی. در واقع او با سه چهارتا از زنهاش و خواهرزنها و برادرزنهای جوانش به جنوب "میلوک عجم" و عراق، به خدمت آل چلقوز از نزدیکان خلیفه رفته و برایش دختر و بلدرچین و روغن

غاز برده و بدعت کرده و به خدمت درآمده بود. این را هم سوگند. بعد دُم درآورده و حکومت الحمدان یا همدان و ملایر و اصفهان و یزد! را به او واگذار کرده بودند. او طی سالها بیشتر نواحی مرکز و جنوب و غرب "ملوک عجم" را تحت اختیار خودش درآورده و سه پسرش علی و حسن و احمد را با کسب اجازه و الطاف و مراحم والی آل چلقوز به ترتیب به "القاب" عمادالدوله و رکنالدوله و معزالدوله درآورده و... حکمرانی میکرد: وقتی شنیدم اسم شهر زیبای شوش را گذاشته بودند "بویهبلد" و نیام "رامشهر" زیبای زمان ساسانیان در جنوب شوش کنار رودکارون را هم عوض کرده و گذاشته بودند "آخواز"، آه از نهادم برآمد. سوگند!

آذرپاتکان زیبای دوران ساسانیان هم کمکم داشت می افتاد دست این آل سلجوق. ایل و تبار سلجوق بن تقان، سلطان ترکان غوزی و تاجیکستان و ازبکان و تورانیان که حالا اینها هم به اسلام گرویده و آدم شده بودند، و گاهی که شکمشان زیاد سیر می شد حتی بسوی کنستانتینوپل حمله می کردند و داشتند جنگهای صلیبی تازهای راه می انداختند. این دیگر مرا آتش می زد - چون همین تورانیان و ازبکها بودند که در زمان ویشتاسب به بلخ حمله کرده و زرتشت دوران کودکی مرا به شهادت رسانده بودند! حالا ایران ویران کنند...

اما با همهٔ این تعولات، من در زندگی درون خودم محبوس بودم. اگرچه کاتب بودم، کتاب میخواندم، و یادداشتهایی می نوشتم، ولی به دولتها و حکومتها زیاد اهمیت نمی دادم. همسرم بازگشته بود و کار هم از سر و کله ام بالا می رفت. یزد کویری هم تقریباً همیشه آرام و ساکت بود. من نامش راگذاشته بودم قلب مردهٔ لوت.

آن سال اهورامزدا به ما دختر کوچولوی قشنگی هم بخشیده بود و ما میخواسنیم یک نام خوب فارسی رویش بگذاریم. اما وقتی رفتیم از فرار فروهبر

"معضر ثبت احوال دارالخلیفه" ملحد عباسی برایش "سجل" بگیریم اول که چون دختر بود شناسنامه نمی دادند. وقتی من با لال بازی پافشاری کردم گفتند فقط اسمهای عربی مجاز است – و اسم "اولاد" را اگر دختر بیاشد "حکومت معیّن" میکند. و برایش سجل "کلئوم" صادر کردند. ولی ما توی خانه "بتی" صداش میکردیم و خوب بود. کوچولوی ما خیلی زیبا و باهوش بود و من از همان دوران کودکی او بود که شروع به نقاشی هم کردم، یک آلبوم از نقشهای کودکیاش را تا سالها داشتیم، تا وقتی مغولهای پدرسگ به شهر حمله کردند و بیشتر خان و مان و کتابها و آلبومها سوزانده

یک روز شنیدیم، بنابر خواستهٔ دل رباب خانون، سوگلی امیر ابوسنقر در اصفهان، (که یزد را به نام دارالحیات پارس نامیده بود)، نامه ای برای میرعلاًالدوله داروغهٔ یزد آمده است. مکتوب رباب خاتون (که مایهٔ شگفتی همهٔ ما شد) به حکیمالشرق، "آستان دارالعلم"، فرمان ویژه میداد که از این به بعد، باید جلسات سالانهٔ علمی /ادبی / تاریخی در یزد تشکیل شود! در نخستین مجتمع شعرا و ادبا و علماه دنیای عبرب، که شمیدانیم در جندمین سالگرد تأسیس سلسله بنیعباس برگزار می شد، و قرار بود در تالار " طاق مأمون" برگزار شود. ما برای عدهٔ زیادی از تاریخ نویسان / فیلسوفان / ادبا و شعرای عرب و عجم دعوتنامه یا "نویدنیامه" فرستیادیم، بیعنی مین فرستادم. برخی آمدند، برخی بیک فرستادند پوزش خواستند، برخی اعتنای سگ نگذاشتند. از میان علماء آن روز شرق که برای این شورای سال اول دعوت شده بودند و آمدند: قسطا بعلیکی، پسر این مقلع، ایونصر فارایی، و ابوالحسن بن سرّى بودند. از تاريخ نويسان و سرايندگان عجم هم فقط ابسوالمسؤيد ببلخي والطبيري أمبدتد. ينعني ببراي رودكس هنم بنه دربار امیر نصر سامانی "نویدنامه" فرستادیم، اما چون کورش کرده بودند و مسافرت برایش محال بود نامه نوشت پوزش خواست، گرچه یک سری از

### اسماعيل فعيح

سرودمهایش را برای "مخزن کتب دارالملم" یزد فرستاد. نامهاش را دادم گذاشتند توی "خزانهٔ اسناد و مراجع مخازنالکتب". با وجود کوری خطش از خود من هم بهتر بود. هم روشن دل بود، هم روشن خط. به راستی... قشنگ هم امضاه کرده بود: ابوعبدالله جعفر بین محمد بین حکیم بین عبدالرحمان بن آدم بن رودکی. زیر کلمهٔ آدم را خط کشیده بود. من اشارهٔ سمبلیک نامهاش را نسبت به تبارش فهمیدم. گرچه برخی از "قصاید" و "مدایع" در "بحر متقارب" و "بحر خفف" و "بحر مسدّس" ش نفس می گرفت، ولی من از واژه های پارسی که در بسیاری از سروده مایش بود لذت می بردم ـ که دل و جُریزه هم می خواست. لاید بیخود نبود که کورش کرده بودند. اما روی هم رفته، همانگونه که گفتم مردم مسلمان خراسان و آن سرزمینها، ایمان به پاکی و آزادگی اولاد شخص پیامبر داشتند، و به گوهر تاریخی خود نیز احترام می گذاشتند، هرچند در یوغ تازیهای خونخوار، زیر

اما ایونصر فارایی از بغداد با شتر و کاروان و سلام و صلوات آمد. با وجود اینکه از نژاد آریایی بود اکنون خودش را یک "عرب" میدانست و در قصرهای سیف الدوله ابوالحسن علی ابن عبدالله ابن تغلبی سلطان حلب و دمشق و بغداد لنگر انداخته بود. سخنرانی اش را هم البته به زیان عربی با کلی فصاحت و طمطراق و "ه" های توی گلو ایراد کرد. با همهٔ اینها، از آنجا که او نخستین کسی بود که سعی کرده بود به این اعراب از فیلسوفان یونان و از سقراط و افلاطون و ارسطو چیز یاد بدهد، من زیاد بدم نیامد. در واقع "ارسطوالثانی" نامید، که این اسم روی او ماند. فارابی دل و شهامنش را تداشت که اسم زرتشت را بیاورد. گرچه شک ندارم از او و از بودا و نداشت که اسم زرتشت را بیاورد. گرچه شک ندارم از او و از بودا و اسم آن سال، از کسانی که من در این "جلسات" یا به گفتهٔ حکیمالشرق "هنجمن" ها، حیرت زده شدم، و در واقع تکانم دادند، یکی پسر این مقفع بود و یکی هم البته ابوالمؤید بلخی. پسر عبدالله این مقفع گزارشی دریارهٔ پدرش خواند. پدرش را، در سن ۳۶ سالگی به دستور سفیان این معاویه سر بریده بودند. عبدالله این مقفع از تبار شیرازی بود و از برگردانندگان نخستین نبشته های اوستایی کهن بود. به زبان عربی! این را هم باید سوگند یاد کنم. خودش هم دو اثر به نامهای در سیرت انوشیروان و آیین نامهٔ باستان نوشته بود و به هزینهٔ خودش کاپیک کرده و سر بازار نزدیک دروازه قرآن شیراز چند نسخه ای فروخته یا به اهل دل داده بود. بخاطر همین دو تا نبشته بود که از بارگاه والی خواسته بودندش و پس از مطرح کردن این آثار در جلسهٔ مأمورین اختناق، دستور سوزاندن کتابهاش را صادر کرده و سرش را هم بریده بودند. البته پسرش در انجمن امسال بیشتر در بارهٔ ترجمهٔ عربی کلیله و دمته پدرش سخن گفت. ظاهراً هیچ مایل نبود در پایان جلسه مأمورین بررسی آثار تصمیم بگیرند او نیز همچون ابوی سر به تنش نباشد.

اما ابوالمؤید از او هم بهتر بود... رند و زیرک و تردست. شاید هم نخست رند ادبی تاریخ ایران بود، که من تا آن روز دیده بودم. گزارشش دربارهٔ نبشتهٔ قدیمش هجایب البلدان بود. اما این یک لایهٔ رویین کار ادبی و شهرت او بود. تازگیها او پیش نویس گرشاسب یا "شاهنامه" ای به نثر را تهیه کرده بود که حالا اینجا و به یکی دو نفری از شرکت کنندگان نشان داد \_ از جمله به من، البته بعد از آنکه فهمید سواد خارجی دارم، و با فرهنگ پارس و با فرهنگ باختری آشنا هستم \_ و فسناً لال مونی هم دارم. به راستی شنیدم بعدها همین پیش نویس را پنهانی گسترش داده نخستین "شاهنامه" منثور پارسی را نوشت. این را هم که همهٔ دنیا می دانند.

آخرین سخنران پارسی این گردهمآیی ادبی / تاریخی، خود محمد این جربر طبری بود که چندین "مجلد" نفیس و خوب به نام تاریخ طیری (یا آنطور که خودش ادا میکرد تاریخ "تیری") نوشته بود با سالها کـوشش و

### اسماعيل فعيح

خون دل. او از مردم مهم ملزندران یا "تپرستان" بود و خبواهرزادهٔ ابویکر خوارزمی، پژوهشگری خوب، و بهراستی برای دولت تازی، نیمچه آبرویی ایجاد کرده بود. نطق چهار ساعتهاش زیاد بد نبود، گرچه کلمات قلنبه سلنبه عربیاش (بالاجبار) گاهی تهوع تازی میآورد. برای همین هم بود که مورد تجلیل و احترام مآمورین اطلاعاتی / حفاظتی دربار خلفای عباسی بود. در طول سخترانی اش از او کمی خوشم آمد. اگرچه به زبان عبربی قصاحت می کرد، اما اینجا و آنجا واژههای پارسی ـ پهلوی ـ اوستایی می انداخت. از اهورامزدا و حتى از زرتشت هم نام برد! لابد نمىدانست اينجور كارها و ایهامبازیها با مأمورین والی و خلفا آمد نیامد دارد. بیخود نبود وقتی به بغداد برگشت، بخت از او برگشت. به امر خیلیفه، "قُتُهای" عباسی او را تکیفیر کردند، ملحد اعلام نمودند، بعد هم به دست یکی از غلامهای خانهاش چیزخورش کردند، و به دنیای عقبی فرستادندش. حتی جنازماش را هم اجازه ندادند توی قبرستان بغداد جال کنند، و قبور "مسلمانان" بیرو خلفا را ملوث نماید. حکم شد جنازداش همانجا توی لجنهای نیزارهای ته حیاط کپرش دفن بشود. با این کارشان نهتنها آبروی نبودی آل عباس را ببردند، بلکه خاکبرسرها آبروی مورخین عربیزبان را هم بردند. جدّی.

دو سال بعد، "مراسم عیدالکبیر" یا برگزاری سالگرد جلوس آل عباس، "جلسات تتبعات" علمی / ادبی / تاریخی علمالعالمین "دارالعلم" معمادف با رحلت یادم نیست خلبفه متوکل بود یا خلیفه کدام کوفت آل عباس، و پرگزار نگردید. کمدی اینجا بود که با وجود این که ما "نبوید" نامه ما را فرستاده بودیم، در واپسین دم نظر والای مقام والی یکهو عوض شد، یا رؤسای امسور اداری و حفاظت نظرشان عوض شد، و هنگامی که تویدشدگان آمدند، همان پشت دروازه با گذاشتن چند سکّه کف دستهای آنها، پرشان گرداندند! این را هم سوگند میخورم مسو رگند! اما دومین گردهم آبی "دارالعلم" یزد را که پس از گذشت زمانی دراز برگزار شد یادم نمی رود. چون از اولی بهتر بود. یادم هست این بار فرمها و "نوید" نامه های خبلی شیکی روی پوست نیاب آهیو تنهیه کرده بودیم و رنگ آمیزی قشنگی هم داشت. چون خواهر کرچک همسرم نقاش خیوبی بود، و این روزها با ما زندگی می کرد. و او کشید، اگرچه نام نقاش را نبردیم، چون چه کسی می توانست در زمان خلفای بنی عیاس بگوید یک زن نقاش شده است! وای...

در میان کسانی که یادم هست در این گردهم آیی برایشان "نوید" نامه فرستادیم، فیلسوف ابوسلیمان منطقی بجستانی، کیکاووس این اسکندر این قابوس، این مسکوید، دقیقی، ابوشکور بلخی، ابوالفرج اصفهانی و بهرام این پژدو تویسنده و شاعر زرتشتی و هفت هشت ده نفر دیگر بودند، که نامهای همه را متأسفانه یادم نیست، دسترسی به منابع هم ندارم، چون بعدها فهرست نام و سیاهه سخنرانیهای شرکتکنندگان در حملات بعدها فهرست نام و سیاهه سخنرانیهای شرکتکنندگان در حملات بعدها فهرست نام و سیاهه سخنرانیهای شرکتکنندگان در مملات بعدها فهرست نام و سیاهه مسخنرانیهای شرکتکنندگان در مملات نامهان برانداز مغول نابود شد. یادم هست من "نوید" نامهای هم به پروفسور دانشگاه بیزانس فرستادم، با گارانتی مکان خوبی برای زیستن و خورد و خوراک و شراب پارسی؛ هنوز با برخی از مایسترهای دانشگاه آنجا نامه نگاری داشتم، ولی پسهلوس نامه نوشت که به علت محاصرهٔ کنستانتینویل، بسته بودن مرزها، و احتمال درگیری جنگهای صلیبی در منطقه اوضاع بحرانی است.

از میان کسانی که در این گردهم آیی به ویژه مرا شگفتزده و خوشحال ساخت، البته ابو منصور دقیقی بود. اول اینکه فقط بیست و پنج شش سالش بود و من پیش از این تصور می کردم باید هفتاد سالی داشته باشد. سروده ایی بسیار زیبا و بیانی روان داشت و به ویژه با گشادگی زبان. من پس از پایان سخنانش با یادداشتی از او خواهش کردم آنشب، یا یک شب، هر شب، به کهر ما قدم رنجه کند و مهر و ستایش من و خانواده ام را از کارش

### اسماعيل فصبح

بپذیرد. اما تیامد، بی شک ترسید، چون از همه می ترسید. اصلاً جوانکس ترمىخوردە و انگار روانى بود. دليلش هم رمل و اسطرلاب تمىخراست. در دورهٔ حکومت خلفای عباسی، او داشت روی تاریخ کنهن پارس با فکر یژوهش و هنر، کار می کرد، و حساسهٔ کیانی می نوشت! به هبر روی او نخستین "شاهنامه" را به قرم نظم زیبای پارسی آغاز کرده بود و دیوانـهوار سرگرم نوشتن حماسه های لهراسب و گشتاسب و اسلندبار و زریبر، بنرادر گشتاسب نخستین شهید کیانی زرتشتی بود! که این هم خطرنا ک بود. اگرچه دقیقی در ابتدای سخنرانی مقدمهوار کوتاهش به مندح ملکنان آل بنویه و سلجوقی اشاره کرد، اما بیشتر از سروددهنای خبودش دربنارهٔ زریبر بنرادر گشتاسب خواند، که در نبرد تورانیان به جای زرتشت کشته شده بود. این را هم بايد سوگند ياد كنم. خودم هم البته اين را مثل آب خوردن ميدانستم. **چون در هات ۳۳گاتها به آن اشاره شده است. اما در مورد خود دقیقی، از هر** چیز مهمتر این بود که همان روزها فهمبدم او به آیین زرتشتی گرویده است. که این هم به عقیده حکیمالشرق این روزها اشتباهی عظیم و مهلک بود. چندی بعد هم دوستی که از خراسان آمد خبر را آورد: دقیقی به دست یک " غلام" حلقه به گرش منتول شده بود.

اما این عنصرالمعالی قُر و قاطی، یعنی کیکاووس این اسکندر ابن قابوس ابن و شمگیر مال آل زیارها هم آمده بود با کتاب قابوسنامهاش. برای یک آل زیاری بد نبود، گرچه سر تا ته پند و نصیحت و اندرز اخلاقی با کلمات قلنبه سلنبه بود، و نفس می گرفت. در پایان سخنرانی اش هم، که تمام روز را گرفت، آمد به هر یک از افراد حاضر در تالار یک نسخه از کتابش را با خنده و "تمارف" هدیه کرد، و یک سکه زر هزینهٔ کاپیک تلکه نمود. نسخهٔ مرا با یک جفت بوسه بر گونه ها اهداء کرد، پول هم نگرفت. یعنی به من که با وجود لال بودن کار می کردم، تفقد نمود. و به قول خودش به من "پری" داد. و از همهٔ مردم عالم و دانش پرور و مهربان یزد سپاس نمود. فقط سر ناهار و شام مدام غر میزد که چرا کباب بلدرچین و خوراک بادمجان میرزاقاسمی سیردار نداریم. خوب گیلکی بود بدبخت، دوست داشت. اما ابوشکور بلخی آن روی سکهٔ طبری بود. او در این گردهم آبی و در سخنراتی و قصاید و مدایحی که خواند، رندانه، هم به در میزد و هم به تخته. او نه ثنها با واژه های پارسی بلکه به زبان پارسی خوب مثلاً مدح ملطانها و نمایندگان خلینهٔ عباسی را میکرد. هی هم لفتش میداد. بویژه در آن جلسهٔ طولانی پس از ناهار که از آفرین نامه ش خواند، خوب بود. من که خوشم آمد، اما ادبا و فلاسفهٔ عرب، (و از همه بیشتر این خطیب بغدادی که تاریخ بغداد و ایخاه را نوشته بود) مدام با شکم "پر و در حال آروغ مرتب میگفتند: "شکرون!"، "نباری الله"، "الحمدالاالله"، ویارب شکرون". "شکرون" ـ چون نمی فهمیدند و می خواستند زودتر تمام شود. در گردهم آبی بعدی فقط چندتا عالم و فیلسوف عرب آمدند، امثال عمر

بن سهلان ساوی و سدید این محمد عوقی.

اما از میان کسانی که نامش بالای لیست بود و نیامد، یا تنوانست بیاید، ابوعلی ابن سینا بود. تنها یک پیام فرستاد: "پوزش. مقدور نیست." برای توجیح این پوزش، چم و چون و رمل و اسطرلاب لازم نبود. او در قصر علاالدوله کاکویه بود و ممنوع الخروج. من چقدر آرزو کرده بودم او بیاید. یکی برای دسترسی به کتابهای قانون و الشفاه که شنیده بودیم در همهٔ دنیا پرآوازه شده و ترجمه شده است ... و ما در "دارالعلم" نداشتیم، و دیگر شینیدن افکار او در بارهٔ متافیزیک و منطق و قلسفهٔ جدید این سینا نیوپلاتونیک... و از اینها گذشته، امیدوار بودم این پزشک مشهور جهان بیاید، فرصتی شود و یک نگاهی به این گلو و حنجرهٔ صاحب وایزدهٔ من بیندازد. اما آن سال نشد.

دومین نفری که با نیامدنش همهٔ اهل ادب و دانش و تاریخ باستانی را

اسماعيل فصبح

دلمرده ساخت، خود حکیم ابوالقاسم فردوسی بود که بعد شنیدیم خیلی بیر شده است و ضمناً با مأمورین بخش فرهنگی دربار مسائل و مشکلاتی دارد. آدرس او را هم با زحمت و جانکندن گیر آوردیم، چون با ترس منزوی و گوشه گیر شده بود. می گفتند به دلایل زیاد با محمود غزنوی ( که کار او را پست شمرده، و در خفا دستور خمیرکردن شاهنامهاش را داده بود) درگیری داشت: نسبخست آنک اعسلیحغیرت سلطسان البسته شستی بسود، و از دست نشانده های خلیفه بنی عباس، در بغداد، گرچه این ور در آملوک عجم برای خودش اهنّ و تُلَّبِی داشت. البنته قاردوسی هم مانند بیشتر ماردم خراسان بیرو آیپن شیعه بود. در زمینهٔ زنده کردن زبان و آیینهای نژادی و ملّی ابرانیان هم اعلیحضرت به ترس از قنوای خلیفه بغداد می گفت "ملّیت ايراني" ديگر وجود ندارد، و نداشته، چون "أنش پرستي" است! "مليگرايي" کفر است، و در سلطنت محمرد غیزنوی هیمه زیار پارچیم سپاه اسلام بنی عباس اند ... اگرچه شنیده بودم خودش روزانه از صبح سحر به جای هرچی دو بطری شراب و دو یار حرمسرا عبادت به جا میآورد. بعد به يكطرف لشكر مىكشد، سامانيان يا آل زيار با أل بويه يا آل محوشكوب را شکست مسیدهد و ور مسیانسدازد. بنا بنه هندوستنان حسله سیبرد و جواهراتشان را معنادره میکند \_کاری که برای خلفا و حکام و سلاطین ابرقدرت أن روزها مد بود \_ يعنى هنوز هم هـــت.

چیز دیگری که آن روزها در مورد فردوسی مراکوک میکرد و رنج میداد، حرفهای باطل اباطیلی بود که دربارهٔ انگیزهٔ نوشتن شاهنامهاش در ذهنها انداخته بودند. ملکالشعراها و ملکالمتکلمینها و راسای فرهنگ و ادب دربارها چو انداخته بودند که فردوسی ۶۰/۰۰۰ بیت شاهنامه را بخاطر قول و فرارش با سلطان محمود نوشته، در ازاء هر بیت یک سکه زر. میگفتند ولی پس از آنکه شاعر شاهنامه را تقدیم کرده بود. سلطان در ازاء هر بیت فقط یک درهم بیشتر نیرداخته و مثلاً ارزش این حماسه را اندک فرار فروهبر

ساخته بود. و میگفتند حکیم کیسهٔ دراهم را گرفته، بیرون آمده و آنها را به حمامی بخشیده بود... میگفتند او بعد هزلنامه ای هم در وصف سلطان گفته و به بغداد رفته و یوسف و زلیخا را نوشته است! و ای... که این همه، چرند و پرندیات خواجگان دربار و کاسه لیسهای آنها دل خون کننده بود. حکیم مختگوی پارسی، بالاتر از این لنترانیها بود. با پژوهشهایی که خودم این روزها کرده بودم و در مراجع معتبری که میخواندم. شک نداشتم که او شساهنامه را بخاطر مهر زنده کردن مفاخر میهن خود سروده است. افسانه سازی با دینار و درهم و حمامی، مخدوش کردن جان این سرودهٔ برعکس ما دمپایها برای پول کار نمی کرد. هزانامهٔ محمود غزنوی نیز الحاقی است. فردوسی کسی نبود که فلمش را با این اندک بینیها آلوده کند. این را هم سوگند میخورم.

آتش سیگار که به فیلتر رسیده انگشتهایم را داغ کرده و دست لرزانـم را تکان میدهد. آن را خاموش میکنم. ساعت از هشت و نیم گذشته و باید بلند شوم. اما آتش بیوگرافی گیرندهتر است.

بمعرحال، جای خالی فردوسی را آن سال در "دارالعلم عباسی" یزد اکیپ خوش و خوش مشنگی پر کردند: از جمله، ابوالنجم احمد بن قوص بن احمد منوچهر دامغانی، ابونظر عبدالعزیز عسجدی، و ابوالحسن بن علی بن جولوغ فرخی سیستانی... که حال میگرفتند. هر سه به سبک مُد روز "ادبا و شاعران" آن روزها مدام طومارهای هفت هشت ده تا قصیدمهای دراز عشق و عاشقی و مدیحه های دو سه هزار بیتی "جان فدایت کردم..." نوی جیبهای دراز عباهاشان بود – که برای امیر فلان یا شاه فلان یا ملک فلان مروده بودند. و گوشهای از کلک و ایهام مثلاً این بود که این ملک معلوم اسماعيل فعيح

نبود خداوندگار و الله است، یا سلطان است، یا امیر و ملکشاد. اما این این مسکو به شان هم لُعبت دیگری بود. گرچه او و خانوادداش تا همین اواخر زرتشتی باقی مانده بودند، اما خودش چون خاطرخواه دختر این ابو محمد مهلبی وزیر معزالدوله دیلمی شده بود به اسلام گرویده و داماد سرخانه خاذن کتب قصر این حاکم شده بود. این هم سو گند. و بلافاصله طبع خلاقه اش به سوق کتابت و تألیف و فیلسوف عرب بودن انفجار نور یافته وکتب الطهارة فی العلم الاخلاق و فی جواب المسائل الثلاث و چه و چه و چه را نوشته بود. از بغداد دستور آمده بود که این این مسکویه را برای گردهم آیی "دارالعلم" یزد دعوت کنید ما هم فور مالیت "نوید" نامه رد کردیم و ایشان با دبدبه و کبکه آمد.

اما مرد شگفتانگیز (و تقریباً ناشناسی) که آن سال بدون "نریدنامه" سر و کلهاش در "دارالعلم" پیدا شد، و همهٔ ما را حیرتزده و شادمان کرد. ناصرخسرو قبادیانی بود: جدّی، که سر راهش از سفرهای دور و درازی از شرق الاوسط و جنوب پارس به بلخ برمی گشت. دو سه روز پس از آنکه به شهر رسید و فهمبد در "دارالعلم عباسی" چه مراسمی برگزار می شود. آمد و نمو تمعایی از یادداشتها و رسانههایش را به حکیمالشرق داد و او هم آنها را برای مطالعه و اظهار نظر به من داد. تکان دهنده بود، و من شبانه با نامهٔ پلندبالایی به حکیم، سرایندهٔ عرفانی را برای آثار زیبایش ستودم سه بویژه مواققت کرد. اما وقتی متون را برای بردسی و اجازه به ادارهٔ تنیمات و در گردهم آبی بیشنهاد کردم که خوب بود. حکیمالشرق هم خوشش آمد و مواققت کرد. اما وقتی متون را برای بررسی و اجازه به ادارهٔ تنیمات و مرافقت کرد. اما وقتی متون را برای بررسی و اجازه به دارهٔ تنیمات و مرافقت کرد. اما وقتی متون را برای بررسی و اجازه به دارهٔ تنیمات و منبی از میانه داره و از این سفرنامه و زادالمسافرین و روشنایینامهاش را برای خواندن مواققت کرد. اما وقتی متون را برای بررسی و اجازه به دارهٔ تنیمات و مرافقت کرد. اما وقتی متون را برای مرابی میروسیای عمرب که عرفان می فهمیدند برای بهانه گیری و آزار و رد مجوز گفتند این مؤلف مذهب حنفی دارد و با دار و دستهٔ اسمیلیان و فاظمیان در معر رابطه داشته و حنفی دارد و با دار و دستهٔ اسمیلیان و فاظمیان در معمر رابطه داشته و بهراستی دلم گرفت. چارا بندارهای قارهنگی و عرفانی یک انسان آزاد آفریدگار جهان باید تحت کنترل اقاراد ناوارد و مأمورین بارسی متن و ممنوعیت و سانسور خلیفه باشد؟ با من که نمی فهمیدم.

ماه آخر تابستان آن سال من و خانواددام سفری از یزد به اصفهان کردیم تا من اگر شد وقت ویزیتی با حکیم ابن سینا برای درمان گلو و حنجرهٔ لال مونی گرفته ام گیر بیاورم. ما با دو سه تن از آشنایان یا کالسکهٔ شخصی خودمان همراد یک کاروان تندرو سفر کردیم و خوب بود. در اصفهان هم در کاروانسرای خوبی اتاق گرفتیم که این هم بد نبود. اگرچه گران. وقتی سراغ پزشک این سینا را گرفتیم، گفتند تا چند ماه پیش در قصر علاالدوله کا کویه بوده و چون حضرت عالیجناب جنت مآب علاالدوله برای کارهای "حکومتی" به همدان به خدمت خلیفه شرفیاب شده بودند. این سینا را هم مثل غلام خدمتکار همراه خود برده بود. بد بختانه شسنیدیم خدود حکیم این سینا نیز بیمار بوده است. و روزی که حرکت می کردند بد جوری ذات الریه داشته.

چون هنوز چندین روز به اول آبان و یازشدن "دارالعلم" مانده بود بر آن شدیم سفری هم به همدان برویم. اما بخت بد در این سفر هم ما را رها تکرد، چون به همدان و دامنه کوههای سرد و پرسوز الوند که رسیدیم. ته تنها بیشتر خودمان هم داشتیم از ذات الریه ور می پریدیم، بلکه سراغ ابن سینا را هم که گرفتیم، بزودی فهمیدیم این پزشک و فیلسوف والا تبار بدون خواسته خودش، و با آن حالش، به این شهر سردسیری آورده شده بود، تا در قعبر برای معالجه علاالدوله در خدمت باشد. و اجازه خروج از فصر را نداشت. خودش هم، اگرچه بیمار بود، و گرفتار لی لی به لالا گذاشتن بواسیر علاالدوله هم بود، کتاب هم می نوشت. با همه اینها، اگر وقت می کرد گهگاه بیمارهای عادی را هم می دید. و بالاخر: قرار و بزیش برای من

### اسماعيل فشيح

در ۱۷ ربیعالاول سال ۲۲۹ هجری قمری دادند... ولی بدیختانه سرانجام روزی که من با هزار جور زحمت و دردسر همراه دوستم منصورالعدل برای ویزیت به همدان رفتیم، شنیدیم پزشک بزرگ پارسی سال گذشته در قصر علاالدوله، جایی که زندانی بوده، بعلت کمبود دوا و درمان به آفریدگارش پیوسته است.

روزی هم که ما واخورده و دلمرده همدان را بسوی یزد ترک کردیم، و هنگام نیمروز برای لقمه ای ناهار، اندک زمانی جلوی دیوار کاروانسرایی نشسته بودیم، چیزی دیدیم که لابد سمبل نتیجهٔ تمام این دو سفر بود: روبروی ما بالای تپههای مقابل، پیرمردی خیلی لاغر و لکنتو، لخت و عربان، شلنگ نخته می انداخت. گاهی می دوید، گاهی می ایستاد، و چیزهای هپل هپویی از "دیده" و "دل" و "وفا" و "عشق یار" فریاد می زد. گاهی هم انگار برای آسمان و از دست آسمان و برای آسمان داد می زد. این پیرمرد کیست، چهاش شده! می خواست برویم تو این سرما کمکش کنیم. حال و روزگار فرناکی داشت. فقط یک لنگ حمام جلوش بسته بود، که آن است مزاحم پیرمرد نشویم. گفت "بابا" منسفول کار است. گارش را که پرسیدیم، گفت کارش سرایبدن رباعیات است. فقط هم وقتی عربان بالای

خواستم اسم و رسم و آدرسش را بگیرم تا شاید برای گردهم آبی شعرا و ادبا و علماء سال آیندهٔ علم العالمین در "دارالعلم عباسی" "نوید" نامه ای برایش بفرستم. اما درز گرفتم. "بابا" بدون آمدن به "دارالعلم عباسی" روزگار و "باوانه" اش به اندازهٔ کافی درام بود.

# 1 2

حدود نه است که ماشین را برمی دارم و آرام آرام، و هنوز کمی گیج، می آیم طرف خانه بهرام. از سهر وردی می اندازم پایین و توی پمپ بنزین اوایل آیت الله دکتر بهشتی ۳۰ لیتر بنزین آزاد می زنم. پیرمردی لکنتو می آید جلو، وینستون می فروشد. یک پاکت می گیرم چون قیافه لاغر و نزارش مثل بابای عریان حومهٔ همدان است. فقط لُنگ ندارد. شلوار پیژامه و کُت کهنه و شندرپندری دارد.

از ولیعصر می اندازم توی یوسف آباد و می آیم بالا. شب تابستانی تهران گرم و گرفته است، بدون باد، خیابانها بیشتر خالی و سوت و کور. چراغهای حاشیهٔ پیاده روها وسط چنارهای خزانزده سوسو میزنند، با مقداری مگس و پشه و شب پره دورشان. درختها کوچکترین تکان و حرکتی ندارند. فقط گلفروشیها و قنادیها و لوکس فروشیها بازاند، با کیوسکهای تنهاافتاده روزنامه و دِکوری از مجلات وامانده آویزان به دور و بر... اسماعيل فضيح

اوایل فرعی منزل دکتر، ماشین را دو سه خانه بالاتر زیر یک چنار نیم خشکیده پارک میکنم. زنجیر رل را می اندازم و قفل میکنم. درها را می بندم. یادم هست که اینجا تهران اینجا \_ و \_ الان است، نه راگای ویشتاسب. اف اف را می زنم و دکتر چند ثانیه بعد در را باز میکند. نُه و ربع است.

«بیا تـو مریض جـان... گروپ تراپی رو پانزده دقیقه است مـعطل گذوشتی.» صداش مثل هر شب سرشب خوش و شنگول است. و وقتی وارد می شوم، دوستان دو شب پیش هم جمعاند.

بانو شهین سرافراز امشب لباس میاه بلند شیفن داری تنش است، با آستین سهربعی. لباس شیک میاه، که لاغری بدنش را بیشتر نشان می دهد. موهای بلند و میاه چون شبقش را هم امشب بالای صورت سفید کشیدهاش جمع کرده که هم به لباسش می آید، هم قدش را بلندتر نشان می دهد. توالت زیادی ندارد، لابد چون خودش تنها رانندگی کرده و متناسب و زیباست. پس از سلام و احوالپرسیها، من سناریو را جلوی او روی میز می گذارم و می گویم، "عالی است." خانم ریزه میزه کنار دکتر امشب آرام، سرحال، ولی هنوز کم حرف است و زیاد خُلوضع هم نیست، توالت هم دارد، احتمالاً مدتهاست اینجا اسکان گرفته چون راحت است.

وقـتی کـتم را درآورده ام و نـوشیدنی ام را از دست دکـتر گـرفته ام، و مینشینم، خانم سرافراز مرا با مهربانی نگاه میکند. (خوبید؟...» (خوندید؟... قصهٔ فرخ زیبا و تنها و پردردرو.» (دو بـار، بـا لذت، و تکـان... چـند جـایی هـم بـا پـوزش و کُـرنش

پیشنهادهایی جزیی جسارت کردهم، توی لیست جنداگانه. کار شما

عالییه... و کی جرآت میکند دست ببره.» لبخندی میزند و میگوید: «مرسی.» هنوز دست به سناریو نمیزند. در نگاه مهربانش چیزی شبیه حیرت هم هست. من یاید بلاشک نابغهای فقط یک ستاره پایینتر از فرانسیس فورد کاپولای هولیوود باشم، چون خانم سرافراز میگوید: «شنیدهم فرانسیس فورد کاپولا یک سناریوی دویست صفحهای رو در عرض یک شب سهبار خونده.» بعد میخندد و اضافه میکند: «آقای آریان، اجازه میدید قبل از هر چیز یه سؤال از شما بکنم؟»

اندکی از نوشیدنیام لب تر میکنم، به مبل تکیه میدهم. میخواهم بگویم چرا به کاپولا تلفن نمیکنید؟ میگویم: «شما سؤال را بفرمایید.» «یه شعره. میگه:

احساس شما برای این شعر چیه؟» مدتر نگاهش مرکنم به به اه هم نگ

مدتی نگاهش میکنم. به بهرام هم نگاه میکنم که لیوانش را بلند کرده، لبخند میزند. «جواب بده.»

میگویم: «خیلی فروهری \_فرخی و زیباکه هست... ولی احتمال داره شاعر از دست خانم زیبایی مثل شما هم در ملکوت باشه.» میخندد. «جدّی... چه معنایی القاء میکنه؟»

«برای معناش باید با دوستمان آقای فریدون مشیری تماس بگیرید. مگر شعر مال او نیست؟ تلفنشون رو میتونم براتون گیر بیارم. ولی فکر نکنم توی تلفن توضیحی بده.»

هنوز خنده روی لبانش هست. «خوب این شعر براتون چه احساس و

معنايي القاء ميكنه:

من از تو میمردم اما تو زندگانی من بودی

و نگویید شاعر از دست خانمهای زیبا در ملکوت بوده، چون خودش یک خانم شاعره بسیار زیبا بوده.»

داینرو میدونم چی القاء میکنه. صبح کلهٔ سحر است، شاعرهٔ نازنین سرمست عشق، در فولکس ۱۳۰۰، با سرعت ۹۰، برای معشوق دنبال یه صراحی از آنچه حافظ گفته عرفانی است رانندگی میکرده. سر چهارراه که چراغ نارنجی چشمکزن داشته تصادف میکنه و به کلکوت میره.

حالا همه می خندند و نیم ساعتی به صحبتهای معمولی شب و شام و نوشیدنی میگذرد \_گروپتراپی به سبک دکتر بهرام آذری، و غیره. اوایل شب، مطابق معمول، شامل بشقاب بزرگ غذای سر د خوراکهای دریایی است، امشب حتی خاویار، توأم با سوسهای بورویل و مایونز با نان تست، و پنیر و سبزیجات و میوه. خاویار روی تُست کره مالیده خوب است، اگرچه نه برای جلال آریان پنجاه و هشت نه ساله با شرایط قلبی و لُمباندن نمک و چربی، و بعد از خوردن چهار جور قرص. اما جلال آریان «فکر توی کلهش» نیست. چیزهای دیگر هست. دکتر موزیک نرمی هم گذاشته، که شاید «دریاچه قو»ی چایکوفسکی باشد... من کلهام حالاکمتر از سرشب گیج است ولی نمی دانم چرا وسط کیف و حال خاویار و آب انگور احیاه شده و موزیک و سمفونی، به جای قو و دریاچهٔ پیترایلیچ چایکوفسکی در مُسکو، یاد بابا طاهر عریان فروهر می افتم؛ با لُنگ حمام وسط کوههای زاگرس در حال شلنگ تخته انداختن.

وقتی بهرام و شهین سىرافىراز در بـارة مـاجرای فـرار دكـتر فـروهر از آسایشگاه از من مىۋال مىكنند، نمىخواهم زیاد وارد مطلب شوم. اگرچه من یک گوشةمغزم پرونده گـمشدن فـروهر هـم بسـته شىده و مىدانىم کجاست، سرسری میگویم «هنوز بطور قطع معلوم نشده، ولی ظاهراً یکدرصد احتمال دارد رفته باشد یزد ـکه ظاهراً آتشکدههایی دارد. اوضاع هم زیادی ناجور و پیچیده شده، و فعلاً باشد.» دکتر میفهمد و میگوید: «پیام دریافت شد. مکالمه تمام. با شام یک ویدئو.»

بعد از شام و دستکاری، دوست دکتر، ظرفها را جمع میکند و بعد به یکی از اتاقها میرود و رسوب میکند، انگار دارد به صدای رادیو امریکا بخش فارسی گوش میکند. بهرام هم یلند می شود، به او ملحق می شود و او هم دیگر بر رنمیگردد. ممن و خمانم سرافراز تنها می مانیم، با چایکوفسکی و سناریوی فرخ. بعد از اینکه او نگاههای دقیقش را به چند نکتهٔ بازنگری و ویرایشی من می اندازد و می پسندد و تشکر میکند، عقیدهٔ کلی ام را دربارهٔ مناریو می پرمد.

هممچی داره. درست همان شعرییه که اول شب از من پرسیدید. موجود زیبا، استثنایی، مغشوش، پُردرد، لال. وسط آدمهایی که با او هستند ولی او را نمیفهمند و دوستش ندارند، وسط تمام لذائذ دنیا ــاما یک ذات تنها. کور، بیصدا و دور. و بدون عشق.»

دگیجی عشق، دردِ اصلی فرخه.»

«صحبت از یک دختر هممسن و سمال خودش هست... از فمامیل نامادریش به اسم "مینا"؟»

دمينا تنها دوست همسن و همفكر فرخه.»

«که در صحنههایی با هم ساعتهای تنهایی ویدئو تماشا میکردند. نامادرییه اهمیت نمیداده. با رفتار ولنگ و واز و نگلیژه به تن باهاشون بوده. اما مادر اصلیش مخالف بوده.»

«آره دیگه، مینا... فرخ مینا رو شب عروسی دوم پدرش با زن جوانش ملاقات میکنه. اون موقع هر دو میزده چهارده ساله بودند، توی جشن اسماعيل فعبيح

بزرگ عروسی جزو ساقدوشها و محفلیهای زیبا و قشنگ لباس بوشیده بودند. در حقیقت لباس عروس و دامادی بچگانه پوشیده بودند. بعنی همان شب که نامادریش با لباس عبروسی وارد زندگی خانه و پدرش میشه، مینا هم با لباس عروسی وارد زندگی و قلب فرخ میشه.» دیا هر دوشون وارد زندگی فرخ میشن.» وتبارك الله! دعشق اندر عشق. عشق افلاطوني با مينا، عشق مارلين مونرويي با نامادري.» داما در بیست و چهار ساعت آخر عمرش، و صحنه های اوج داستان و درگیری بین فرخ و مادر سختگیر و نامادری خوشگل، و بخصوص در آن روز صبح داغ تابستانی و بمباران تهران، مینا در زندگیش نیست.» «كجاست؟» هحق با شماست. دیدم در لیست تون در صفحهٔ ماقبل آخر نوشته اید: دمينا كجاست؟» بايد اين را يكجا ذكر كنيم. مينا يك ماه قبل از صحنة پاياني با پدر و مادرش ميره آلمان. رفتهن دوسلدورف که بمونن.» پايم را دراز ميكنم. دها... فكر نميكنين اين بهتره ذكر بشه؟ خوبه. مثلاً نامهای شبیه وداع با عشق مینا از دوسلدورف دریافت کنه؟» دآفرین. البته. محرومیت از تنها عشق واقعی، میتونه آب را خیلی داغتر بکنه. همینطور که بودن عشق مینا نگهش داشته بود. عشق حرف آخره....» لاجئو ٽ. تا همر دو يکې يه.» «مجنون مغشوش در بمباران شهرها.» لبخند مىزند. مىگويد: ٢... شما انگار پاهاتون خستەس.» «خیلی.» لیوانم را برمیدارم و بلند می شویم. «منم این روزها یه خرده زيادتر از معمول ديرونه و مغشوش و قاطي شدهم.»

وبه شما نمیاد. بیا.ه

«میدونستید جنون میتونه مثل وبا و طاعون مُسری یا اپیدمیک باشه؟» در اتاق کوچک تنهاییم.

میگوید: «ما وسط دنیایی زندگی میکنیم که جنون از حد اپیدمیک و ژنتیک هم گذشته.» مرا لمس میکند. «آدم با اندیشه باید مواظب شرایط خودش و زمان و انرژیش باشه. موضوع اون جناب دکتر فروهر رو زیاد سخت نگیر. ولش کن. حالِ خود شما چطور ۹۰ دیدم قبل از غذا قرصهای بیشتری میانداختید بالا... ولش کنید.»

«قصهٔ من و فروهر مثل حکایت خرسهٔ توی گونی تو رودخونه شده. من ولش کردم، اون ول نمیکنه.»

لب تختخواب نشسته نگاهم میکند. بوی مطبوع ملایم خوبی در اتاق دربسته پیچیده. شاید «شانل» اوست. شاید اسپری «فورمن» بعد از اصلاح صورت خودم است. شاید هم نفس کرمهای شبتاب شب گرم تابستانی توی باغ و درختهای یومف آباد است. یا شاید طلسم نور ماه نصفهای است که از پنجره می تابد. شاید هم فقط نبودن رایحهٔ دنیای منفجر شدهٔ فروهر است.

«شما خودت شعر نمینویسی؟»کنارش مینشینم. «نه. شعر نوشتن نیروی احسامن و عرفان برودفکن میخواد. من ندارم.

بيا...،

من حالا آرامترم. او سیگاری روشن میکند، پک بلندی میکشد، و در سکوت مطبوع اتاق میدمد. «من از تو میمردم / اما تو زندگانی من بودی...» «اون شعر اولی بهتره... شاید بد نباشه بخواید اون رو هم توی سناریو یهجا بگنجونید.»

یک بلند دیگری میکشد و آرام آرام بیرون میدهد. امن عاشق اون شعرم... و عجیبه.» برمیگردد به چشمهایم نگاه میکند. «و میدونی این شعرو از دهان چه کسی شنیدم؟ یعنی چه کسی برام خوند؟، نگاهش میکنم.

همادر فرخ ــ بعد از قتل بچهش. این قتل و خبرهای عجیب و غریبش که توي روزنامه ها مي آمد، مرا جذب کرده و تکان داده بود. داشتم مطلب جمع ميكردم. چون ميخواستم دلايل و اعماق درد اين بچەرو بىفھمم. مدت زیادی مطلب جمع میکردم. وقتی با هزار التماس با مادر اصلیش بالاخره ملاقبات و صبحبت کبردم، او تمام رازهای دل بچهٔ زیبا و بیگناهش رو اینجوری جمع بندی کرد. یعنی با این شعر. و گریه کرد... «این همه اندوه در وجود من و لال...» و چه گریه ای... او فرخ زیبایش رو قربانی به سری ناهماهنگیها و بی سر و سامانیها و سنتهای فاسد تبازه به دوران رسیده های این جنامعهٔ کنوفتگرفته میدونست. بناید گنریهٔ او رو می دیدی... می دونی، گفتم، خانم روشنفکر و والاتباری یه. گریهش مرا لرزاند. هرگز، هرگز، هرگز فراموش نمیکنم. حالا هم هر وقت یادگریهٔ اون خانم میافتم، سینهم یه جوری میشه، منم میخوام گریه کنم. حتی نصفه شبها. برای همین است که این رو نوشتم. اکمی می لرزد.

همی هی... به نفر گفت آدم بااندیشه باید مواظب زمان و انبرژیش باشه... زیادی قاطی نشیم؟»

می خندد. دشما خودت زیادی قاطی و درگیری ـ با این موضوع دکتر فروهر.»

دمن هیچکس نیستم. آنچه هم شما اسمش را درگیری میگذاری برای من سادەست: خواھرم... اگر الان تلفن كردند گفتند جنازة دكىتر جىعفر فروهر در اورژانس بيمارستان امام سجاد ته خيابان خراسون آماده تحویله، به نام یکصد و بیست و چهار هزار پیغمبر خداوند خیرات و مبرات میدم و کتاب را می بندم.» دمن فکر میکنم اونها بهم شبیه اند.» «کیها؟» «فرخ بچه و فروهر پیر.» «یا حضرت عباس قمر بنی هاشم...» «جدّی. فرخ یک بچه بقول شما ذات و لال و کور ولی حسّاس و دور از تمام اطرافیانشه. دکتر فروهر هم یک پیرمرد تحصیلکرده به اوجر سیده و واخورده است، ولی با همون صفات. من ضمناً فکر میکنم شما خیلی واخورده است، ولی با همون صفات. من ضمناً فکر میکنم شما خیلی پیزها از او میدونی و ساکت میگذاری... اون شب گفتی یادداشتهای دسوپر جنون آمیزی» نوشته و داری میخونی. نمیخوای درباره ش حرف بزنی؟ مرشب هم که آمدی خیلی گرفته بودی... حرف زدن عقده گلو باز میکند. یا قراره باز کنه.»

دامشب نه... من هم میگار تازمای روشن میکنم، نگاهش میکنم. هنوز از اتاق نشیمن صدایی نمی آید. ساکت می مانم. بدم نمی آمد دکتر و دوستش می آمدند یک ویدئو میگذاشتیم. او هم ساکت می ماند، نگاهم میکند. سایه بچهای از وسط مغز خودم از جلوی ویدئو شر می خورد توی وان آب داغ. یا از بالای کُتَل خاکی امامزاده داود شر می خورد پایین طرف یونجهزار نزدیکیهای فرحزاد. یا از کنستانتینوپل شر می خورد طرف یزیدالبلد. یا از واشینگتن شر می خورد توی مسجد سلیمان... سکوت خانهٔ خوب، حتی بودن کنار خانمی هنرمند و خوب هم می تواند ناگهان دلگیر شود.

میگوید: «من فکر میکنم آب برای او هم زیاد داغ شده.» باز برمیگردم به چشمهایش نگاه میکنم. لبخندی میزنم. «آره، لابد از روز ۱۳ خرداد که زنش براش تلویزیون پُرتـابل برده

آسایشگاه و مجبور بوده برنامه های صدا و سیمای جمهوری اسلامی

ايران سريال داوشين» ژاپني تماشا کنه.» پقی زیر خنده میزند. دشاید هم از روزی که بردندش آسایشگاه... یا به دلایلی که بر دندش به آسایشگاه.» «یا از روزی که کتابهای آریامهریش ممنوع شد.» دگفتی چاقو هم با خودش برده... لابد رفته دنبال یک نفر خاص ... گفتی حالت دحاد سایکوپت روانپریش جامعهستیز، داشت؟ واژهاش فنِّي به، اما جالب و ترسناک هم هست.» دباز وای.... «چىز زياد ناھماھنگى گغتم؟» دمن فکر میکنم موضوع سادهست. فکر میکنم بزودی برمیگرده. یه آدم مريضه، مغموم، و خسته شده بوده. همه گاهي اينطور ميشيم. يکهو دلش از دیونه خونهٔ زندگی گرفته، بلند شده رفته یک طرف. رفته بگرده، یا پژوهش کنه سکه کرمش رو همیشه داشته. فکر میکنم از تهرون فرار کرده. کے دلش نمیخواد؟ ضمناً آتشکده های مرده هم بخشی از زندگی مطالعاتی و نویسندگی زمان سالمی اش بودهن.» «واژهٔ «ديرونه خونهٔ زندگي» خوبه.» دآن را ما اینجا دربست داریم. د آتشکده های مرده هم میتونن یکهو داغ بشن.» دستم را به نرمی می فشارد. ديا فقط خوب باشيم. اينجا منزل حكيم بهرام آذرىيه. اينجا خوبه. همينطور هم شهين سرافراز.» «من هم براي همين آمدم خانه حكيم \_ بقول شماها براي گروپتراپی.» چون ليوانم خالي است، بلند مي شوم. وبذار كمي ديگه از دواي حكيم بياورم.»

توی پذیرایی کسی نیست. مشربهٔ آبانگور هست اما فلاسک یخ را نمی بینم. به آشپزخانه می آیم. فلاسک شیک قرمز بالای یخچال است، که مشغول می شوم. در حالی که کمی یخ توی لیوانها می اندازم، چشمم به لیست کوچکی روی یک تکه کاغذ زرد می افتد که زیر یک آهن ژبای شیک به در یخچال چسبانده شده. انگار لیست فراموش نکن خرید و احتیاجات فردای بهرام است.

> او دکلن خمیر دندان زیتون میگو ماءالشعیر

این هم خوب است. و مطمئن می شوم که در خانهٔ حکیم بهرام آذریام. برمیگردم پیش سناریست، برایم کنار خودش جا باز میکند. «دوای عشق هم بد نیست.»

کنارش مینشینم. دروزگاری یک خانم امریکاییرو میشناختم که یک شب شعری برایم خواند: «اینکه در جهان تنها عشق وجود خارجی دارد / تنها دانش ما از عشق است.» میدونستی حتی امریکاییها هم برای عشق ظریفانه شعر دارند؟»

کرکر میزند و تا یازده و نیم دوازده با هم هستیم. لیست پیشنهادهای ویراستاری مرا برمی دارد، ولی سناریو را همچنان پیش من میگذارد، تا «نگاه بیشتری» به آن بیندازم. به هم قول می دهیم بزودی باز همدیگر را بینیم، و بیشتر دربارهٔ سناریو حرف بزنیم، هم آهنگی کنیم. که این هم خوب است.

## 10

یک حمام طولانی توی وان آب سرد. نصفه های دل شب تنها، وسط چلهٔ تابستان بد نیست، بخصوص برای آدمیزادی که پررو و پوستکلفت و آریان باشد. چند لحظهای حوادث آن روز صبح تا حالا را مرور میکنم. از خواب پریدن با زنگ تلفن، سکتهٔ مغزی جناب مصطفی فروهر ژاندارم، بیمار ستان ژاندار مری، کلهپزی شبانه روزی نظافت میدان انقلاب، جوجه کباب و سالاد و ماه الشعیر با استاد شفق، صحبت با خواهرم و بیمار ستان شرکت ملی نفت ایران و صحبت دربارهٔ مسلمان نیک بودن بیمار ستان شرکت ملی نفت ایران و صحبت دربارهٔ مسلمان نیک بودن محرمان خلوت انس حکیم بهرامی سیطان کوچک این روزگار من م شمر ظریفانهٔ مهر، تجزیه و تحلیل قصهٔ فرخ در وان آب داغ با چاقو و شکم پاره و روده های بیرون ریخته شده... بیست و چهار ساعت از زندگی ساده و خام جلال آریان در تابستان ۸۲... وقتی خسته و کوفته جلوی آینهٔ بزرگ خودم را خشک میکنم، باز می بینمش. پُررو و پوستکلفت و منگ. به صورت میگویم: «انگار بازم رفتی زیر ماشین.» از توی آینه به من ویر میزند. ساکت می ماند، حوصله جواب دادن ندارد. شاید می خواهد بگوید چند سال پیش مردی را می شناختم که صورتش صورت بود.

بعد از دو قرص فلورزپام، در تاریکی، زیر ملافهٔ سرد، سعی میکنم به آنابل فکر کنم، و بقیه راکنار او قرار دهم. گذشته ها هم جِلوه های پُررو و پوست کلفت و آریانی هستند که نمی شود زیاد توی رویشان نگاه کرد. یک وسیلهٔ ترانسپورت خوب (مثل اواخر امشب) می تواند آدم را به جاهای خوب ببرد، یک وسیلهٔ ترانسپورت بد (مثل بی خوابی) به جاهای بد. هم خسته مه هم خوشحال. مدتی با آنابل و پروین و آنجلا و شهین از این سالن ترانزیت به آن سالن ترانزیت می روم. بعد چون سالنها تبدیل به گورستانها می شوند و خوابم هم نمی آید، باز چراغ کو چک را روشن میکنم و ترانسپورت فروهر را برمی دارم.

اوایل تابستان سال بعد، حالا این آل سلجوق تُرک در ایران دُم درآورده بودند. آنها خلفای عباسی را هم کمکم تقریباً کنار گذاشته، و افسار حکومت تقریباً سراسر "ملوک عجم" را در دست خود داشتند. اسم "دارالعلم عباسی" را هم تغییر داده و کرده بودند "مخزن العلم العالمین این تقاق". این را هم سوگند. حالا درست بادم نیست که این این تقاق بابای این ظفرل بیک مسلجوتی شان بود، یا پدرجدش. اما هنوز پاییز فرا نرسیده بود که "دارالعلم" را به حال تعلیق درآوردند، و حکیم الشرق بیچاره را هم از کار برکنار کردند. می گفتند چون ترک نیست و فارس است الاغ است، که این هم پارادوکس مالجوتی بود. تابلوی "کتابخانه" را هم برداشتند و گفتند بگذارید "کیتابه منزله"، و درش را هم بستند! اسماعيل فعيح

دشتهای روسیه و تورانزمین! بودند. اما پس از یورش به ارمنستان و سپس در دست گرفتن آذرباتکان، از ترس خلفای عباسی، مسلمان شده و کمی آدم شده بودند. بس از روی کار آمدن طغرل شان، برای برویا گاند نگهداشتن "فرهنگ ملوک عجم" یک "باشکان" یا رئیس برای "دارالعلم" بنزد تسعیین کرده بودند، به نام بابا اوغلی البارسلانی که از پسرخاله های دسته دیزی خود طغرل بود. سو گند، آلبارسلانی که البته سواد خواندن و نوشتن به هیچ زبانی را نداشت، حکم کرده بود که همهٔ نسخ درسی و "کیتابه منزله" باید به زبان ترکی "تارجوما" شود. اساتید ما هم که ترکی بلد نبودند از کار برکنار شدند و رفته رفته به دمشق و بغداد و انطاکیه و کنستانتینوپل پتاهنده گشتند. باز فرار مغزها... همسر من هم باز بچه را برداشته با کاروان به املاک پدرش در بندر محمره رفته بود. من هم که شرکی بیلد شبودم شاکشابها را "تارجوما" كنم، و لالمونى هم داشتم و زن و بچه هم نداشتم، بادو شدم. پس از مدتی، بابا اوغلی که انگار طویله کم داشت، یک روز صبح ناگهان حکم کرد "کپتابه منزله" را خالی کنند و همهٔ نسخ را بدهند به بقالیها، تا در آن حلوا ارده بفروشند. اما پس از خواهش و التماس و پول دادن کادر اسائید بارسی باقی مانده، و وساطت امام جمعهٔ بقعهٔ دومنارهٔ شهر، حاج آقا یزدی، بابا اوغلی کوتاه آمد و اجازه داد آنها را به شکس "آنبار کتاب" یک جا نگهدارند ولی مقداریش رفت و زیرزمینها و باغ قشتگ کتابخانه را هم کردند طویله. بعد دیدیم زنهای ملیت ارامنه ای را (که مردهاشان را ترکها در شمال کشتار کرده و با خودشان به یزد آورده بودند)، آنها از هم توی زیرزمینهای طویله های تازه جا دادند تا برایشان شراب بیندازند، و سایر اعمال، بیشترش سایر اعمال. یکی از سایر اعمال این بود که زنها را وا میداششند شراب بنوشند، و بلند شوند بچرخند و بیرند هوا و بیرند زمین و لزگی کنند. من که این کارها را میدیدم با میشنیدم، گربه ام میگرفت و شبها توی خواب باز صدای شکستن استخوانهای اشو زرتشت را زیر خاکهای بلغ می شنیدم.

انگار سیستمی به نام دانایی هستی بر پایهٔ پندار نیک، خرد، گفتار نیک، رفتار نیک هرگز به گوش این آل سلجوق ابله فرو نرفته بود.

اما بعد از چندی، گوش شیطان کر. کمکم با آمدن ملکشامشان به اصفهان، سیاست آنها، بخصوص با روی کار آمدن نظام الملک کمی بهتر شد و دیگر دستور نابود کردن کتابها نیامد. می شنیدیم رصدخانه ای هم، به سبک زمان زرتشت، در خراسان ساخته اند. ریاضی دانی به نام حکیم عمرخیام را به سرپرستی این رصدخانه نهادد بودند که می گفتند علاوه بر دانش نجوم و فلسفه، رباعیات هم می شراید. این را که لازم نیست سوگند یاد کنم، چون حتی انگلیسی های ینگه دنیا هم می دانند. من آرزو می کردم "دارالعلم" بازمی شد، گردهم آیبهای سالانه را داشتیم، و برای او "نویدنامه" می فرستادیم... گرچه در این روزگار اگر خوابش را هم می دبدیم معجزه بود. اما من حالا آنقدر عمر کرده بودم که بدانم در ایران همانطور که بلاهای

زمینی و آسمانی و شیطانی و فردی و حکومتی و جنگی اتفاق می افتد زمینی و آسمانی و شیطانی و فردی و حکومتی و جنگی اتفاق می افتد، معجزه هم رخ می دهد. پس از گذشت زمانی دراز، برخی از اساتید ایرانی نگونیخت که بی کار و گوشه نشین شده و ممنوع الخروج هم بودند، بالاجبار نامه ای به حاکم مسلجوقی ـ عباسی کرمان و یزد ـ بعنی این یارو عماد الدین تاوردبیک که در کرمان مستقر بود نوشتند. در حقیقت بیانیه ای ـ مقداری کتاب ترکی! خریداری یا ترجمه شود و "دارالعلم این تفاق" دوباره بازگشایی گردد، چون یکی از پایه های دولت خوب فرهنگ خوب است. این روزها از فرهنگ خوب باستانی یزد و کرمان الهامی گرفته، یا احتمالاً خواجه نظام الملک نامه درخواست را رویت نموده و پاراف کرده، یا احتمالاً خواجه نظام الملک نامه درخواست را رویت نموده و پاراف کرده، یا احتمالاً

#### اسماعيل فعبيح

والی چنین بود: "رازیت دی. یاخچی دی." و مُهر هم زده بود! جدّی. ما از اینکه دیدیم یک ترک باسواد در حکومت و سلطنت "ملوک عجم" آل سلجوق پیدا میشود، داشتیم شاخ درمی آوردیم. گرچه درنیاوردیم، چون بزودی فهمیدیم که ملکالشعرا و ادیبالادبای قصرش این چند کلمه "تأییدیه" را نوشته است، و والی ققط به مُهر انگشترش تف زده و صحه ملوکانه گذاشته بوده.

به مر روی، بس از این تصویب "ملجوقیانه"، بنایر آن گذاشته شد که یکی از "مأمورین مالیه" "دارالعلم" به انطاکیه و آناتولی و ازمیر و آنجاها برود، و مراهم که سالها "خاذنالکتب" و مثلاً کتاب شناس بودم، همراه خود ببرد، تا در گزیدن نسخ تاریخی و ادبیات و علوم به زبان ترکی به او کمک کنم – شماید هم به کنتانینوپل می رفتیم! که اینها به آن می گفتند گوسطنطنیا.

با این ترتیب و پیشنهاد بود که پس از سالها و سالها، دل سودازده من با پندار سفر از ایران، دیدن کنستانتینوپل و شاید هم آتنا به شور و مهر تازهای افتاد. و شانس بود که "مأمور خرید" هم ( که اسمش بهروز اوغلی نورالها آق قوینلو بود)، آدم زیاد بدی از آب درنیامد. مال مراغه یا اردبیل و آنجاها بود، که در بین آنها گاهی باسواد و معرفت هم بود ــ و عدهای حتی پیرو آیین شیعه بودند. این آق قوینلو میخواست چهار زن و چهارده کنیزش را هم در این سفر با خودش بیاورد، با دوتا کالسکه چهاراسبه ـ به خرج دارالخلافه. و چون "خلاف شرع" بود مرا که خواجه نبودم همراه عیالهایش ببرد! بنابراین من به بندر محمره رفتم و همسر و دخترم را با خواهش به یزد بازگرداندم. پس از چندی همه راهی شدیم. البته من و همسر و دختر مازگرداندم. پس از چندی همه راهی شدیم. البته من و همسر و دختر بازگرداندم. پس از چندی همه راهی شدیم. \* \* \*

یک پگاه پرمتاره از یزد راه افنادیم. "ملوک عنجم" و شترق الاوسط حالا بیشترش دست سلجوقیان ایران و سلجوقیان آسیای صغیر بود. بنابراین آرام بود، یا خواب بود. ما اول از یزد به اصفهان که پایتخت زیبای ملکشاه بود رفتیم، و از آنجا جزو کاروان ابریشم پکن کنستانتینوپل، به بندر انطاکیه رهسپارگشتیم.

سفر خوبی از آب درآمد. جاددها راهزنهای خیلی زیادی نداشت، یا اگر داشت بیش قراولهای آق قوینلو جلوجلو می رفتند حسابشان را می رسیدند. با شمشیر یا با بول، یا با کنیز، بعنی با سیاست سلجوقی / عباسی. آدم در سفر خبلی چیزها یاد سیگیرد. از مسافرین کاروانها اخبار گوناگون میشنیدیم که غرب و شمال "ملوک عجم" هنوز به تحوی در دست خوارزمشاهبان عشقی و ولنگ و باز وگاهی تخس است. اگرچه آنها هم در کل نوکران و باجبددهای سلجوقیان بودند، و وضع آنجا افتضاحتر بود. هرچند نباید دربارهٔ تاریخ به این شکل عمومی و آبستره حرف زد \_ ولی کاروانهایی که از چین می آمدند، اگر مسافرینش زنده می ماندند، میگفتند در آن سرزمینهای ایران، که روزگاری بهشت زرتشت بود، اکنون نقط راهزنی و <u>جیاول و کُشت و کشتار و مواد مخدر توی بورس است. هر کس می رفت </u> أنظرفها مىرفت توى حشيش. مثلاً مىگفتند وقش ملكشاه سلجوقى نوکرش انوشتکین را با نامه ای دیپلماسی به خوارزم فرستادد بود تا برای حاکم غزنه ـ این ابراهیم و پسرعموش عثمان \_ هدایایی تقدیم کند، پای انوشتکین که به آن شهر رسیده بود، و یک شب چند دست بنگ رفته بود بالا، آخر شب بلند شده بود ابراهیم و عثمان هر دو را شقه شقه کرده بود. فردا صبح، خودش را اول استاندار غزنین و خراسان و بعدازظهر شاه، یا خوارزمشاه اعلام کرده بود! این هم سو \_گند. یعنی آنجا را هم خرنو خرکرده

بود.

اسماعيل فصيح

در انطاکیه سه روز در یک کاروانسرا ماندیم که بقول آق قوینلو هم منظرمش خوب بود هم گذاهاش، پس از مدتی که در ایران زندگی کرده بود، کمکم فرهنگ و زبان فارسی / تورچی / قاطی تراوش میکرد، می دید در دنیا زیبایی و فرهنگ و احساس هست. ما هم از غذاهای ترکی زیاد بدمان نیامد – بجز این کوفتهٔ ترکی دُلماسی شان که قد کلهٔ خود آن قوینلو درست میکردند. دخترم و همسرم با خوردن کمی از آن مریض شدند. اما زنها و کنیزهای آق قوینلو از زیر عبا و تقاب و روبنده، هر کدام هفت هشت تا تند تند می لهیاندند – تا اشتهاشان باز شود. مدام هم دک و دهانهاشان را با گوشهٔ عباهاشان پاک میکردند. آق قوینلو که نجویده قورت می داد، شراب هم ( که تحریم شده و زائل کنندهٔ فکر بود) روش. اینجا خارج از ایران بود، کسی نمی دید.

روزها می رفتیم دنبال مراکز فرهنگی و کتاب. هرچند در اینجا هم این چیزها جزو اموال قصر سلطان صلاح الدین سلجوقی و فک و فامیلهاشان بود، اما چون ما "مجوز وزارتی" از سوی ترکان سلجوقی "ملوک عجم" داشتیم و به مُهر و امضاه تاوردبیک نایب سناب ملکشاه بود، اجازه می دادند سبویژه هنگامی که به آناتولیا رسیدیم. در اینجا و سپس در قونیه بود که من دیدم بیشتر کتب ایرانی از خود اوستا گرفته تا ترجمه های رازی و فارابی و این سینا و کتب فرهنگهای دیگر شامل کارهای کنفسیوس و بودا و سقراط و کارهای افلاطون و ارسطو و همچنین قرآن مجید به زبان ترکی! وجود داشت - حتی کارهای ایس باره مریکه مورخ و فیلسوف عرب -کارهای افلاطون و ارسطو و همچنین قرآن مجید به زبان ترکی! وجود موراب در اسپانیا در قصر الحمراه خلیفه لنگر انداخته بود. به هرحال اعراب در اسپانیا در قصر الحمراه خلیفه لنگر انداخته بود. به مرحال موشحال شدم که افلاً ترکهای سلجوقی ترکیه از سلجوقیهای حاکم بر ما بهتر بودند و از فرهنگ دنیا تا حدی استفاده می کردند -گرچه ترکی آنها هم مثل فارسی این روزهای ما با زبان عربی قاطی شده بود، عرب \_ زده شده \*\*\*

بود. و به هر صورت می دیدیم و می شنیدیم که ترکان غوزی سلجوقی با استفاده از فرهنگ کنهن پارسی و مندل حکومتی ساسانیان در آناتولیا امپراتوری عظیمی تشکیل داده بودند، دمشق و بین النهرین را گرفته بودند. می گفتند اینها حتی بغداد عباسیه و مصر را هم تحت استیلای خود درآورده بودند ـ و در بغداد خلیفه مجبور بود وسط دو خطیهٔ نماز جماعت بگوید برای قزل ارسلان صلوات بفرستند. این را هم سوگند.

ما نسخ بسیاری از کتب گوناگون خریدیم و توی مسندوقچه ای ته کجاوهٔ مان جمع کردیم. یا اگر نسخ مرجع بود و فروشی نبود من قرض میگرفتم و به کمک همسرم کپی میکردیم. آق قوینلر هم مدام کتاب (از هرجا که نمی شد خرید یا گرفت برای کپی) بلند میکرد، و می داد زنهایش زیر عباهاشان قایم کنند. من چیزی نمیگفتم، گرچه کار زشتی بود. آق قوینلو میگفت کتاب دزدیدن مستحب است چون دزدیدن فرهنگ حلال است. حالا هر معنایی که این جمله می توانست داشته باشد. اما به قونیه که رسیدیم، آق قوینلو شروع کرد به شکم دردها و سینه دردهای شدیدی، که بی شک از پرخوری بود و فکر میکنم قلبش هم داشت می رفت. من دوست داشتم سفری به کنستانتینوپل یا حتی به آتنا برویم، گرچه اکنون می شیدم که آن شهرها امن نبودند. این روزها با تراکم لشکرکشیهای نیروهای چند ملیتی اروپا به سرکردگی فرانسه و آلمان در کنستانتینوپل احتمال حمله زمینی و تجدید جنگهای صلیبی علیه اسلام صورت جدی به خود گرفته

با تمام این کشمکشها، من بهروز آق قوینلو را که سخت هم مریض بود مجاب کردم بهتر است برای چند روزی با کشتی به آتن برویم ــگفتم چون آنجا هم کتابهای بهتری بود، ثواب داشت، هم پزشکهای خودشان خـوب بودند و هـم پزشکهای خـوب ایـرانـی کـه در آنجا پناهندگی داشـتند: می توانــتند دردهای سینه و شکمش را معالجه کنند. تشویقش کـردم کـه

### اسماعيل فعيح

شاید برای "عنین" بودنش هم دوایی داشته باشند، تا بچه دار شود. پذیرفت. بویژه که "حکم مجوز" مسافرتش با تأیید ملکشاه سلجوق نامحدود بود و با نشان دادن آن می توانست خود و همراهانش را بدون ویزا وارد خاک یونان کند. سکمهای طلا هم که از لیفههای تنبان خودش و زنها و کنیزهاش بالا می رفت. بنابراین پس از چند روز از قونیه به ازمیر و از آنجا با کشتی به سوی آتنا رفتیم که سفری خوب بود، بویژه برای جان و دل خودم.

از آغاز سفر از اصفهان و بعد همدان، ما چند کتاب خوب و تازهٔ فارسی هم گیر آورده بودیم که در طول سفر دراز میخواندیم که خوب بودند و ریشههای پارسی جان مرا همچو نسیم دلتنگی آور تاریخ بچگی ام به لرزه درمی آوردند. یکی رباعیات حکیم ابوبکر خیام نیشابوری بود که تازه بیرون آمده بود. دخترم با همهٔ بچگی آنها را میخواند، و سه تار می زد. من از کتابهای ناصرخسرو و فردوسی بیشتر خوشم می آمد. چون اینها در عین حال هم شکوه و هم آشفتگی و از دست بنتگی تاریخ را با زیباییهای قلم و هنر خود گیراییهای ابدی می دادند. در شاهنامهٔ فردوسی بخصوص صفحات زیسادی دربارهٔ ظهور زرتشت، پذیرفته شدن او توسط گشتاسب و بعد رکشته شدن زریر به جای او توسط تورانیان و سرانجام مرگ خود زرتشت بود سرای خود من دلتنگی خاطره ای زیادی داشت و یاد روزگاران راگای بچگی می افتادم.

در انطاکیه من دو سه کتاب هم، یکی النفس و یکی التفسیر نوشتهٔ این ایوالبرکات را، در میان دهها کتاب دیگر، گرفته بودم. اگرچه او از یهودیان بیت المقدس بود، اما در اثر جنگهای صلیبی، از قلسطین فرار کرده و به خراسان پناهنده شده بود. در آنجا، برای اینکه اسم درکند، کتابهایی در رد عقاید این سینا نوشته بود! من آنها را حالا در کشتی عازم آتن می خواندم. کتابها کلاسیک بودند، نثر همه خوب بود ولی متن نفرت آور. ینابراین هر صفحه را که می خواندم، پاره می کردم می انداختم توی دریا، که فکر خوبی

هم نبرد و بعد از چند صفحه پشیمان شدم. کتاب کلاسیک را می شود باره کرد ریخت توی دریا، یا سوزاند، یا داد خیر کنند و سرای سلطان قسوطی شیرینی درست کنند ... اما کتاب خوب مانند تاریخ لجباز است و می ماند. اوه...کتاب بسیار خوب دیگری هم که در این سفر گیر آوردیم و بویژه مرا با شگفتی تکان داد، کتاب حکمت الاشراق این شهاب الدین سهروردی دانشیسمند ایرانس بود کنه لیست آثبارش بنه بنیست جبلد می رسید. او "حکمتالاشراق" خاور بزرگ را بهراستی زنده کرده بود. یعنی با تاباندن نور تازمای بر اصول عقاید فیلسوفان یونان بویژه افلاطون و نشوافلاطونیان و دانشسندان و سرایندگان حکیم پارسیگو، اصول دانش جهان و فکر آدمی الهامی از زرتشت را جلوه و نور تازهای بخشیده بود. سهروردی میگفت نه تنها این دنیا و این کهکشان و فلک، بلکه تمام نه فلک الافلاک جهان در قلب و در مغز انسان آفریدگار دانا و توانا وجود دارد، نقش دارد، حک است. جدی. مرگفت آدمی باید و می تواند، با توجه به این دانش و توانایی درون "فكر فعال" داشته باشد و جهان را روشن و نيكو سازد. اوروه! ما دانش جهان را در مغز خود داریم! فقط بابد آن را خوب به کار بیندازیم... روشنی ا بیاوریم... این جان سخن زرتشت بود!! بعدها که در بارهٔ او یعنی سهروردی تحقیق کردم، فهمیدم او پس از نوشتن این کتاب خود نیز به آیبن زرنشتی گرویده است. جدّی. این را هم سوگند یاد میکنم. البته بعد هم این علاه الدين تكش شاه، از نوكران خليفه المستعصم، يكي از غلامهاي خيك حلقهبگوش خود را فرستاده بود تا دانشمند ایرانی را دو شقه کند، تا دیگر خليفه - زُدايي نكند.

اما آتنا که در جنگ صلیبی درگیر نبود، از گذشته ها هم زیباتر شده بود... همسر و دخترم هم از آنجا خوششان آمد. پایداری امپراتوری بیزانس در ایتهمه سالهای پرفتنهٔ پارس و امپراطوری عرب، هنوز دست نخورده باقی مانده بود.

### اسماعيل فعبيح

جلوى كليساي تازهماز اورتدكس متروبوليتن، ما يك دستغروش كتاب دیدیم که علاوه بر کتابهای سقراط و افلاطون و ارسطو، و کتاب فلسفهای از یک فیلسوف تازهٔ فرانسوی به اسم گیوم دوشامپو، جدّی، ترجمهٔ یونانی خيام را هم داشت! اين را هم سوگند باد ميكنم. اينها نه تنهما أثمار ادبس و فلسفى و تاريخى خودشان را حفظ كرده بودند بلكه مال ساير ملل را هـم داشتند. دستفروش پیر خودش هم گوشهٔ خیابان کنار کتابهاش نشسته بود و داشت با قلم بر و مرکب تکثیر می کرد. همسرم از او خوشش آمد و خواست ا یک جلد اصلی خرده اوستا جلد آبطلایی به او بدهد. کتابفروش تشکیر نمود ولی قبول نکرد. گفت خودش شش نسخه اوسشای کنامل به زبان اوستایی و زبان بونانی دارد، اما از ترس مأمورین پاپ و جناسوسها و تروریستهای بینالمللی خلفای عباسی بغداد آنها را قبایم کنرده، ولی بنازار سیاه دارد. و این درست همان بدبختی یی بود که این روزها گریانگیر ایران و روم باختری بود. بیخود نبود که اسم این دوره را بالاخره گذاشتند "قبرون تاریک". حکام جهان "فکر" و "روشنگرایی" نداشتند. جدّی. نیمی از دنیا در جنگ تعصبات کاتولیکها بود، نیم دیگر هم در چنگ و ترس امپراتسوری خلف ای عب اسی و نوکرهای آنها، به صورت بادشاهان سیلجوقی و خوارزمشاهي.

پس از چندی سرانجام توانسنیم از راه سالونیک به کنتانتینوپل! برویم - که برای خود من کرانهٔ بهشت گمشده بود. اما کاش هرگز نمی رفتیم. اول اینکه شبی که وارد شدیم، آق قوینلو سر شام از بس زیادی گوشت بلدرچین آبپز و کوفته دولماسی و شراب خورد یکهو سر غذا دستهاش را گذاشت روی حلقومش و با آخ خخ و اوخ خخ سکته کرد، زموارش در رفت، افتاد – پایان. اگرچه او مسلمان سلجوقی بود، ولی من شک نداشتم که آق قوینلو به رحمت "ایزدی" نمی پیوست. من خودم همیشه از میرگ که کار اهریمن است، و بخصوص از جسد و مردهشور و عزا و شیون و نوحه بیزار بودم. یکی دو روز بعد هم چه مکافتها داشتیم، تا سرانجام من توانستم ترتیبی بدهم جنازهٔ او را با گداری شهرداری بردند بیرون شهر و گورکنها او را اتداختند توی یک گودال و رویش مواد ضدعفونی و یک جور مایع در حال جوش سیاه ریختند. زنها و کنیزهاش هم پس از خاکسهاری تا من کارهای دفتری گورستان را تمام کردم و آمدم، ناگهان غیبشان زده بود. فکر میکنم مسرپرست حفاظت گورستان چون دید یک مشت زن با لباس عربی نشستهاند میزنند توی سرشان، آنها را به کنیزی برد به پالاسش. خوشبختانه دفاتر و "حکم مأموریت" دولتی پیش من بود و چون دو سهتا ملازمین آق قوینلو هم غیبشان زده بود، پس از چند روز ما با بخشیدن اسباب زیادی آق قوینلو و شرکاه به فقرا، خود را آمادهٔ ادامهٔ سفر کردیم تا به انطاکیه و بعد به یزد برگردیم...

\* \* \*

اما انگار در سرنوشت قاراشمیش و یویو مانند فروهو، سفرکردن، بویژه به باختر، آمد نیامد داشت. روزهای اول سفر بازگشت که بسوی انظاکیه و بغداد می آمدیم، و اینجا و آنجا بیتوته می کردیم، راحت بود، حتی خوش گذشت. به ایران برمی گشتیم با مقدار زیادی کتاب... و ما به راستی می دیدیم پیوند امپراتوری سلاجقهٔ ترک و سلاجقهٔ "ملوک عجم" و بین الشهرین و باقیماندهٔ خلفای عباسی، به کمک دانشمندان پارسی کم کم دارای فرهنگ و سازش دیپلماسی و آرامش می شدند، و نسخ بسیاری از نوشته های تاریخ تویسان و سرایندگان پارسی و یونانی و رومی همجا بود، و ما بویژه با خودمان گنجینهٔ خوبی از این نسخ را به کشور می آوردیم. اما در طول سفر نمی فهمیدم چرا بیخردی گهگاه ته دلم شوری دارد.

در کجاوهای که با یک کاروان، آرام آرام از سرزمینهای جنوب ترکیه، در کرانهٔ رود نهرالعاصی به شمال بینالنهرین (مسویتیما) میآمدیم، مین به کمک همسر و دخترم به ترجمه و رونویسی چندکتاب پرداختم به این امید که بزودی گردهمآییهای فرهنگی "دارالعلم العالمین ابنتقاق" را در یزد راه بیندازیم.

گاهی، شبهای مهتابی، در ژوفنای روحم، زرتشت نیز همچو مهمان ناخواندهای پشت در بسته موج میزد. می دانستم او از من و از کوششهای من برای ساختن دنیایی با اندیشه و فکر خوب و ترویج دانش و مهر مغموم نیست... همانگونه که می دانستم که او از گرویدن و پذیرش من به اسلام خوب حضرت محمد (ص) آخرین پیامبر خداوندگار دلگیر نیست. هر دو آنها در زمان خود پیام راستی و مهر خدای یکتا را آورده بودند... و کلام و نور آخر "او" بود... ما همه در شوق و اشتیاق بازگشت به یزد بودیم. همسرم بالا بود.

اما روزهای آخری که به دمشق می رسیدیم، خبرهای بدی را کسمکم از کاروانهایی که می آمدند شنیدیم. می گفتند یک یاروی چینی به نام تموچین یا چنگیز مغول از قبایل وحشی مغولستان در حال حمله به ایران است، یا حمله کرده... می گفتند او هم اکنون مغولستان و تبت و بیشتر چین و تمام هندوستان و آنجاها را گرفته است. کارش هم فقط اهریمن صفتی، کشتار دسته جمعی مردم و خراب کردن بناها و شهرها و از بین بردن فرهنگ است. شاخ به شاخ دد... وای، مثل خلیفه عمر این خطّاب که با یزدگرد سرم شاخ به شاخ شده بود – یا مثل اسکندر اسپارتی که با داریوش سوم هخامنشی شاخ به شاخ شده بود.

بعد مسافرین یک کاروان که از شیراز آمده بودند گفتند چنگیز ترسیده و با سلطان محمد خوارزمشاه "معاهده" امضاه کرده... ما خوشحال شدیم و چند روزی در دمشق استراحت کردیم، فکر کردیم با سپاس پروردگار، انگار گوش اهریمن کر، خطر جنگ در پارس از بین رفته، و حد و مرز بین المللی بین امپراتوری مغول و مرز و بوم پادشاهان خوارزمشاهی حفظ شده است و "باب تجارت" بین المللی جاده ابریشم که ما از آن برمی گشیم گشوده مانده است. به راستی ما پروردگار را نیایشها کردیم ... چون برخی از کاروانهایی که مسافرینشان حتی از ارمنستان و مسکو و آنجاها فرار کرده بودند و می آمدند تعریفهایی می کردند که مو بر تن آدم سیخ می شد. این چنگیز با برادرش "ختا" و با پنج تا تولهٔ خونخوارش "باتو" و "جغتای" و "تولی" و "جوجی" و "آگتای" اعجوبه های ویرانگر روزگار شدهاند. جدّی. می گفتند این کفتارها سراسر خاور دور و شمال آسیا را به خاک و خون و ویرانی کشیده بودند، و بویژه بخاطر حال همسر و دخترم، تصعیم گرفته بودم که فعلاً مدتی به مدام پیش می تاختند. من اول با فکر، و با سنگین و سبک کردن اوضاع، مویژه بخاطر حال همسر و دخترم، تصعیم گرفته بودم که فعلاً مدتی به روشن بشود. اما شنیدن خبر "مماهدهٔ صلح" چنگیز مغول با سلطان محمد خوارزمشاه خیالمان را کمی آسوده ساخت. جدّی. دولت بزرگ " ملوک خوارزمشاه خیالمان را کمی آسوده ساخت. جدگی. دولت بزرگ " ملوک موراز بخانه خیام از کمی آسوده ساخت. جدی. دولت بزرگ " ملوک موارزمشاه خیالمان را کمی آموده اخت. جدی. دولت بزرگ " ملوک موارزمشاه خیالمان را کمی آموده اختاری بتواند کاری بکند. به سفر ادامه دوارزمشاه خیالمان دا کمی آموده ساخت. جدی. دولت بزرگ " ملوک خوارزمشاه خیالمان دا کمی آموده ساخت. جدی. دولت بزرگ " ملوک موارزمشاه خیالمان دا کمی آموده ساخت. جدی. دولت بزرگ " ملوک موارزمشاه خیالمان دا کمی آموده ساخت. جدی داری بکند. به مفر ادامه

اما در راه بغداد شنیدیم دربار سلطان محمد باز به کشافتکاری کشیده شده... این ترکان خاتون مادر سلطان محمد جقله، که اوایل خانم خوب و نیکوکاری بود، داده بود فرستاده های چنگیز یعنی سفرا و تجار مغولی را (بخاطر "ربخت و قیافه بدترکیب" شان، یا شاید هم برای طلاهای کلانشان) سر بریده بودند. این کار علیا حضرت ملکه باعث شده بود چنگیز جوش بیاورد و خودش با تمام پنجتا پسرها و با لشکرهای جزارش از یمین و یسار و شمال و جنوب تمام "ملوک عجم" اسلامی را به خاک و خون بکشانند. این حملات، بخصوص به خراسان، ویرانی کامل وارد آورده بود و سلطان محمد هم از خوارزم فرار کرده و رفته بود قزوین و دیگر از او خبری نبود و پسرش جلال الدین هم پشت هم پشت هم شکست خورده و بعد شنیدیم

فرار کرده بود رفته بود اصفهان ــ چون همه فکر میکردند مغولهای چین هرگز پاشان به مرکز و به جنوب "ملوک عجم" و آنجاها نمیرسد، چون آب و هواش برای یک تاتاری داغ بود ــ یا همه خیال میکردند. بعد شنیدیم که چنگیز به داخل خاک کشور هم پیش آمده!

گاهی هم فکر میکردم اگر زمان اردشیر اول و قدرت ایران بود بابای چنگیز هم به فکرش خطور میکرد به پارس حمله کند؟ البته که نه. ایران وقتی ضعیف یا مغشوش بود در خطر میافتاد... بنابراین به ییزدگرد سوم لعنت فرستادم.

قرار مغزها و انسانهای باسواد و دانشمند هم باز از کشور از سر گرفته شده بود. به راستی یک شب که ما در یکی از کاروانسراهای جنوب دمشق بیتو ته کرده بودیم، شنیدیم یکی از شاعران بزرگ صوفی خوب ایران هم در همان مهمانسرا اتاق دارد. شنیدیم او اصلاً از بلخ و آنجاها بوده و پدرش از شاعران دربار سلطان محمد خوارزمشاه! این را هم سوگند یاد میکنم. اما او ایران را ترک کرده و به قونیه رفته و برای خودش مکتب و پیروان زیادی پیدا کرده بود. من خودم نام او را جزو لیست و بادداشتهای مغزهای منفکر فراری ایران داشتم. نام او جلال الدین محمد و لقب به بهاءالدین مولوی بود. اما می گفتند در قونیه، بی شک مانند بغیهٔ ما، بخاطر گرفتن جواز اقامت، نامش را تغییر داده و گذاشته بود جلال الدین رومی. جدّی. اما اینها گفتهٔ این مورخ خارجی و آن "منهد" داخلی سرکوهی بود. بهاءالدین مولوی برای تکمیل دانش و دانسته های خود به حلب و دمشق که از بزرگترین مراکز علم و ادب آن زمان بود رو آورده بود... تا اینکه با شمس الدین محمد بن علی، معروف به شمس تبریزی ملاقات کرده و این آشنایی یک انقلاب روحانی / فکری / ادبی در مولانا پدید آورده ـ و موجب ترک مسند و پریشانی و هجران او شده بود. پس از مدتی آنها به هم رسیده بودند، ولی پس از سالها باز شمس بهسوی جنوب ناپدید شده بود. جلال الدین مولوی حالا میخواست به

قونیه بازگردد. چون شنیدیم که اگرچه عاشق و والهٔ اسلام و اولاد حضرت علی (ع) بود، اما نمیخواست به بغداد و بین النهرین و بصره و عربستان و آنجاها برود. ظاهراً از هیچکدام از اخلاقهای اقوام عرب خوشش نمی آمد، که حق هم داشت. دو سه شبی که ما آنجا بودیم، شبها صوفیها و درویشهای گوناگون و فراری اهل ادب در اتاقش گرد او جمع می شدند، و او سروده های عارفانهاش را با وزن و ارکستر در عشق "شمس جان" می خواند، گریه می کرد، یا همه با هم دم می دادند، و گهگاه او جام می را می پذیرفت. دیدنی بود. یک شب من هم رفتم گوشه ای نشستم. آن شب، یکی از بیتهایی که این اهل طریقت مولا می خواندند و من بدم نیامد، خوب یادم هست: ما ز قرآن مغز را برداشتیم / استخوان با تازیان بگذاشتیم... این را هم که می توانید در مشنوی بخوانید.

من اسم و آدرس او را در قونیه یادداشت کردم تا هنگامی که به یزد برگشتم و اگر "دارالعلم" دوباره جلسات سالانهٔ علم و ادب و تاریخ داشت "نوید" نامه ای برایش بغرستیم. اما جرری که او ایس روزها آشفته و گمگشته روزگار و توی فکر و ذکر و دنیای این شمس الدین محمد تبریزی رفته بود، انگار از رفتگان بود سگیرم رفتگان کهکشان مهر و عرفان.

روزی که قرار بود حرکت کنیم، دیدیم ساربان عرب کاروان ما ناگهان تغییر عقبده داده و به هیچوجه من الوجوه آماده نیست که به پنجاه فرسخی ملوک عجم برود، چون می گفتند حالا تمام شهرهای أنجا مرداب خون خشکیده شده، با خاک بکسان گشته و مردم قتل عام و تکه تکه شده اند، یا دارند می شوند. زنهاشان به کنیزی رفته اند، و پرلهاشان هم به تاراج. من به فکر خانواده ام در شهر ری بودم. در واقع روزهایی که در انطا کیه بودیم، می خواستم از راه ارومیه و زنجان سری به راگا بزنیم. ولی با شنیدن حملهٔ مغولها، رأی مان برگشته بود. هیچ کاروانی حتی به آنجاها هم نمی رفت. از

سوی دیگر، من در یک جای کلهم حکّ بود، میدانستم که خانوادهٔ من حملهٔ مرگبار مغول که سهل است، خونبارترین و انفجارآمیزترین فاجعهٔ کهکشان و تُه فلکالافلاک سهروردی را هم به نحوی سمبل میکرد و جان سالم به در میبرد ـ همانطور که با سلوکیان و اشکانیان و تازیان و ترکان ساخت و پاخت کرده و مسخره کرده و تعظیم نموده و یواشکی فحش داده و دنبک زده و سیزدهبدر رفته، نوشیده و خورده و خوابیده بود. من هم یکی از آنها بودم.

ما از جنوب بین النهرین به شوش آمدیم که تا آن روز هنوز از قنهٔ مغول در امان مانده بود. در شوش از این و آن شنیدیم چنگیز که در بستر مرگ است و تمام "تصرفاتش" در آسیا و اروپا را بین چهار تولهٔ باقی ماندهاش به عنوان ارث و میراث تقسیم کرده است. "ملوک عجم" ارث و سیراث پسر مؤمش "تولی" شده بود. این را هم سوگند. از این بدتر، پس از مرگ زودرس "تولی"، تولهٔ بچهسال تُخس و شرورش هلا کو حالا حکومت و رهبری لشکر مغول را در دست گرفته و به فکر تسخیر و ویرانی و خونریزی از انسانهای بقیهٔ جاهای ملوک عجم و ملوک اسلام افتاده بود. لشکر کشیده بود بغداد و آخرین خلیفهٔ عباسی، حضرت المستمعم را به دست خود تقهشقه کرده بود. با این کار زشت، احتمالاً حتی دل زن عیسویک بدبختش دست "آل عباس" کثافت را از ایران بریده بود، گرچه حالا خودش را بر تحت نشانده و خاقان "قسوم آریا" اعلام کسرده بسود... ایس را هست معر این.

در کورهراههای بین شوش و اصفهان بطرف یزد، شنیدن این مزخرفات خوفناک، دلم را چرکین تر و چرکین تر می کرد. انگار آشوب و خون ریختن و کشتن و خراب کردن فقط از آل عباس در ما ژنتیک نشده بود. تورانیان می رفتند، اسپارتها می ریختند، اسپارتها می رفتند، تازیان می ریختند، تازیان میرفتند، ترکهای غوزی میریختند، (آدم می شدند) بـعد حـالا مغولها و تولههایشان ریخته بودند...

در راه سخت بازگشت به یزد، در کوره دهاتهای کوه کمرهای زاگروس و آتشکله های ویرانهٔ اطراف شوشتر و الیگو درز و هر جایی که بین راه گیرمان می آمد، زیاد می مانلایم و بازگشتمان به یزد مدتهای مدید طول کشید. من کوشش می کردم تا آنجا که می شد کاغذ یا پوست برای نوشتن گیر می آوردم و کار می کردم – و گاهی که مرکب نداشتیم با ترکیبی از رنگهای نباتی یا یا خون کار ترجمه و نت برداری را ادامه می دادم.

وای از روزی که به یزد نزدیک شدیم، و در گوشهٔ باغ آتشکدهٔ کوچکی سر تپههای شیرکوه پناه گرفتیم! من تمام روز آه میکشیدم و آرزو میکردم ایزد دانا آن روز را هرگز به سر هیچ آدمیزادهای مقدر نسازد... از موبد آتشکده خیلی چیزها شنیدم و بامداد روز بعد، که خودم از تپهها پایین رفتم و با چشمهای خودم دیدم... خانهها و مسجدها و مُقمهما و مدرسهها و ساختمانهای شهری و بیشتر بخشهای "دارالملم" و کپرهای سازمانی اساتید و کارمندان با خاک یکسان شده بود... در تمام شهر انگار چیزی نمانده بود جز یک مشت خرابه و مغولهای بدسگال و اهریمن صفت لخت مسلح به شمشیر و دشته که با کله های تراشیده و شکمهای گنده راه می رفتند و مست میکردند، و کثافتکاریهای دیگر.

آن شب در گوشهٔ آتشکدهٔ خالی و دورافتاده، کنار دخمهٔ مرددها، با آتش کمرمق. و یک قنات خشکیدهٔ تهٔ باغ فسقلی، پس از آنکه همسر و دخترم گوشهای به خواب رفتند، خودم نیز با اختلال حواسی که علاوه بر غُدّهٔ گلو گریبانگیرم شده بود، گوشهای نشستم و گریه کردم. نه تنها برای یی خانمانی و گرسنگی خانوادهام، یا اندوه کشته شدن مسلمانان و اندک زرتشتیان باقی ماندهٔ جنوب شهری و یا خاک شدن و فراموش شدن زرتشت، بلکه بیشتر

برای آنچه در سراسر زندگی من می توانست پایهٔ سیستم فکر و زیست انسانی باشد، ولی با اهریمن صفتی و با ستمگری و نادانی بدسگالان هرازگاه آتشفشانگونه بیشتر می سوخت و بر باد می رفت. احساس می کردم افسردگی دل و پریشانی روانم کم کم نه تنها نیروی فکر بلکه تمام جسم را آزار می دهد، و می خورد. یک نفر مرا، در بچگی، در لحظه ای، با درونمای دنیای پاک و روشن و با فکر و سیستم نیک آشنا کرده و بعد... مرا رها کرده و رفته بود... در طی سالها نیز، گهگاه در یک نور یا شهاب زودگذر، مهر و زیبایی و عروج فکر و هنر را به من نمایان کرده، و از زندگی پس شادی و مفای نیک این دنیا برای همهٔ جهانیان سخن گفته بود. ولی به کرانهٔ نور و مهر که رسیده بودم، اهریمن بی فکر و بد گال چیره شده و همه چیز را درهم شکسته و درهم گوریده بود. آن شب در میان گریه، گاهی به کله ام میزد بلند شوم خودم را در آتش بیندازم و بکشم. اما آتش هم دیگر رمق نداشت...

خودم هم دیگر رمق ندارم. وسیله ترانسپورت فروهر را گوشهٔ میز می اندازم و چراغ را خاموش می کنم. چشمانم را می بندم. سعی می کنم باز به سرافرازی فکر کنم. اما نیروی فکر و خیال خودم هم درهم گوریده است. آبادانم و کریدورهای بیمارستان شماره ۲ شرکت ملی نفت شلوغ پلوغ است. گر وگر مجروح و کشته می آورند، چون یک بدسگال اهریمن صفت به بندر «محمره» و جزیره «عبادان» یورش آورده است. اسکندر اسپارتی نیست. سعد ابن ابی وقاص هم نیست. چنگیز مغول هم نیست. هلاکو تولهٔ تولی هم نیست. یک تازی سبیل کلفت ریش تراشیدهٔ ویسکی بوربون امریکایی خورده، و با انگشت روی دکمهٔ موشک «رموت کنترل» ساخت انگلستان «خمسه» ول می کند روی بخش O.P.D.

بیمارستان. بعد توپولفهای روسنی و میراژههای فیرانسویاش أتش فشانگونه مي آيند. تنها چیزی که نمی آید سیستم نیک خواب است.

کتاب سوم

# 17

صبح زود، پس از مدتی خرغلتزدن، بالاخره بلند می شوم می آیم توی آشپزخانهٔ سوت و کور، تنها. یکی از چهار پیلوت اجاق گاز مارک «آریستون» ساخت روم باختری را روشن میکنم. کتری آب داغ میگذارم. حوصلهٔ ناشتا درست کردن ندارم. یک لیوان شیرکاکائو درست میکنم، دوتا تخم مرغ توی آن می شکنم، هم میزنم، با کمی عسل، و کمی مایع دیگری که بیشتر احیائش کند. در این فکرم آنوقتها که «دوقوز خاتون» زن هلاکو تولهٔ «تولی» پسر چنگیز بود صبح براش ناشتا چی درست می کرد. لابد پنج سیخ جگر پارسی. گرچه بعید است، چون دوقوز خاتون وعیسویک» بود.

با لیوان کذایی به اتاق خواب برمیگردم، روی رختخواب دراز میکشم و اخبار ساعت ۲ به وقت گرینیچ لندن، یا پنج و نیم بامداد تهران را مسیگیرم. گسوش مسیکنم. همسان لاطسائلات و زد و بندهساست بین ابرقدرنهای غرب با دولتهای عرب نفتی خاورمیانه، پس از پایان جسنگ

تحميلي عراق عليه إيران، ميخائيل كورباچف رئيس جمهور ابرقدرت اتحاد جماهیر سوسیالیستی شوروی و پرزیدنت جورج بوش ابرقدرت ایالات متحد امریکا قرار تازهای باهم گذاشتهاند تا در بارهٔ منع کاربرد سلاحهای هستهای به توافق برسند. دولت امریکا کسک بالاعوض سه میلیارد دلاری جدیدی را در اختیار دولت اسرائیل میگذارد. در برخوردهاي جديد فلسطينيها با دولت صهيونيستي يك فلسطيني كشته و چهارده نفر زخمی شدهاند... خانم بی نظیر بوتو، نخست وزیر پاکستان، قرار است در ماه سپتامبر سفری به انگلستان برود و با خانم مارگارت تاجر نخست وزیر انگلستان دیدار کند. در این فکرم که خانم مارگارت تاجر الآن در لندن دو بعد از نصف شب دارد چکار میکند؟ خانم بي نظير بوتو الأن شيش صبح در اسلام آباد دارد چکار ميکند؟ س س س. لابد دارد نماز می خواند، کاری که خود نفهمت باید الآن می کردی. نه اینکه با شرایط قلبیت بنشینی گلوکز و چربی و کُلسترول و انواع کثافت شیمیایی بریزی تو خندق بلات. او تنها نخستوزیر اسلامی زن امبروز جهان است. خوب، منتها با ماتیک و سرخاب و سفیدآب هندی می نشیند با خبرنگاران تلویزیون CNN امریکا مصاحبه میکند، و به جاهایی رسیده. تو به کجا رسیدهای؟ دست دراز میکنم یادداشتهای فروهر را برمي دارم ببينم او كجاست.

یادم نیست چند وقت، چه زمان درازی در سرداب تاریک زیر آتشکدهٔ بیرون شهر، در این آبادی کرچک پشت تپههای جنوب شهر زندگی کردیم سکه مغولهای وحشی و آدمکشهای زرخرید آن علاکوی دیکتاتور دستشان به آن ترصیده بود سیمنی زیر خاک پنهان شدیم. بزودی فهمیدیم که تک و توک کسان دیگری نیز، چه زرتشتی چه مسلمان، که از ترس کشتار عام، از شهر گریخته و به این حوالی آمده بودند و درگوشه و کنار درختستانهای قدیمی گردو و انار و توت و سنجد و پستهٔ کوهی زندگی میکردند ـ سخت تر از عهد پیشدادیان عصر حجر. یک روز دو سه تا از همسایه ها و آشنایان دیرین از بخش مسکونی "ادارهٔ کپرها و حراست" "دارالعلم" را هم پیدا کردیم که در آتشکدهٔ خرابهٔ دور تری روزگار سرآورده بودند. یکی شنان به راستی از دانشمندان پژوهشی "دارالعلم" بود که همهٔ فرزندان کوچکش از گرسنگی و بیماری تلف شده بودند. زنش ملان خاتون که با همسر من آشنا بوده همدیگر را در آغوش گرفتند و گریه ها کردند. آنها بد تر از ما که به تازگی آمده بودیم، لاغر و تکیده و بخصوص به علت کمبود آب در واقع خشکیده و آبرفته بودند.

یس از چندی ما اندک اندک به داخل شهر رفتیم ... نخست ما مردها ...و نابودی و ویرانگی گریه آور بناها و مساجد و مدارس و باغها و کپرها را از نزدیک دیدیم. گُله به گُلهٔ شهر، بقدری خون خشکیده و دلمه بسته سفت شده بود که گویی از تمام شهر یزدگردی اکنون مردایی ارغوانی متحجّر به جا مانده است، که نمی شد اجساد بوسیده و گندیده را از لایه های آن بیرون آورد. چند نفر از ما که از دانش شیمی و بهداشت کمی سررشته داشتیم نخست شهر را ضدعفونی کردیم ـ یعنی گاری گاری خاک داغ از بیرون شهر آوردیم و همه جا را زیر خاک پوشناندیم. روزی را که من خرابه های دارالعلم از از جلو دیدم یادم نمی رود. دفتر مدیر و شبستانهای اسباتید را کوبیده و ویران کرده بودند. جنازههای اسکلت شدهٔ کاظم الکرمی الحکماه (فکر میکنم) استاد فیزیک و یوسف ابن ناصر نوری استاد فلسفه هنوز به دیوار حجره میخکوب بودند. بیشتر سالنها و کلاسها را با خاک یکسان کرده بودند. روزها و روزها من کوشش میکردم فسیل پوسیدهٔ برخی از اساتید ... یا کتابها \_ را اگر می شد از زیر خاک آوار بیرون بیاورم که مشکل می شد. شبها به آبادی کوچک دور و بر آتشکدهٔ کوچک توی تپهها برمیگشتیم. چون هنوز تنها جا برای زندهماندن بود. اسب و الاغ و شتری هم نمانده بود

که با آن به جاهای دیگر برویم ... بسیاری هم هرگز رأی رفتن نداشتند. چه زرتشتیان و چه مسلمانان ... چون رفتگان نازنینشان در اینجا خاک شده بودند و بستگی ما با مردگان همیشه پرزورتر از بستگیمان با زندگان بود. همه میترسیدند که این هلاکوی پیر پدرسوخته یک روز امر کند که حتی مردهها را از زیر خاک دربیاورند و از اسکلتهای آنها مواد و آهک درست کنند و برای ساختن قصرهای پایتختش در مراغه بیرند. به راستی که از این تولهٔ چنگیز هرچه میگذید برمی آمد. و به راستی این همان کاری بود که شنیدیم یا فرقهٔ اسمعیلیه یعنی با حسن صباح و دار و دسته اش در قلعهٔ الموت کرده بود.

اما همانگونه که یویوی تاریخ قبلب مردهٔ کویر همیشه نشنان داده، بزودی خبر رخدادی تازه آمد. مردم تازه به شهر یازگشته و آغاز به بازسازی بقعه ها، مساجد، آتشکده ها و کیرها و خشتخرابه ها کرده بودند، قناتها را راه انداخته و کشاورزی یاستانی را رونق داده بودند، در شهر بولوارها یا چهارباغهایی به سبک دوران یزدگرد اول در سایهٔ درختهای توت و گردو و سرو و کاج درست کرده بودند ... و بخصوص سرخمی از ما به بازسازی خرابه های "دارالعلم" آستین بالا زده بودیم، که یک روز هو و جنجال خبر تازه در شهر ترکید.

نزدیک ظهر بود که سر و کلهٔ دهها پیش قراولان سرخ پوش از لشکریان هلاکو (از مراغه!) توی شهر پیدا شد که جار میزدند. میگفتند زوجهٔ این "آقاباخان" پسر هلاکوخان، که حالا سرسلسلهٔ "سلطنت ایلخانیان سلوک عجم" شده بود، به شهر وارد می شود! یعنی میگفتند که علیامخدره ملکه می خواستند سر راه خود از مراغه به کرمان، از شهر ویسرانهٔ ینزد یا بقول خودشان زندان سکندر بگذرند! مسردم باید سسه روز قبل از ورود زوجه "آقاباخان" و سه روز بعد از خروج مشارالیها از خط سیر عبور کجاودهای ملکه دور می شدند و کور می شدند.

ما اول همه ترسیدیم، و فکر کـردیم بـهتر است بـاز بـه آتشکدهمـا و بقعه های بیرون شهر فرار کنیم. اما یکی از اساتید قدیمی "دارالعالم" بعنی دوستمان محمدرضا عبدالرحيم بن على ابن ايرج روشن كه از وقابع اتفاقيه حکومتی اخیر خبرهای دقیق تری داشت به من و خانوادمام گفت که زیاد نگران نباشیم. به راستی گفت که برایمان بهتر است که بسانیم و ملکه را ببينيم. گفت اين هو و جنجالهاي قراولهاي ايلخاني نظاهراني يولينيکي براي ارهاب مردم است، چون زوجهٔ "أقاباخان" بهراستی یک خانم مسیحی از دختران امپراتور قسطنطنیه است! این را هم سوگند میخورم. داستانش هم این بود که هنگامی که هملاکتر تعنام آسینای مسفیر را گرفته و در تعنام خاورمیانه دیکتاتوری هیلاکتریی ایجاد کرده بود، از امپراتتر بیزانس پالٹولوگوس - میخائیل هشتم باج خواسته بود، یعنی خواسته بود که بکی از دخترهاش را برای ازدواج برای او بغرستد ـ وگرنه... امپراتـوری بـیزانس هم که با قدرتگرفتن امپراتوری چنگیز و هلا کو در تمام آسیا، زهره ترک شده بود، با این باج سکسی ـ دیپلماسی موافقت کرده و یکی از دخترانش به نام "ماریا" را که بانویی باشخصیت بود. همراه ملازمانی برای هلاکو می فرستد. اما ماریا و ملازمان از کنستانتینوپل تازه به آناتولیا رسیده بودند که هلاکو در مراغه ريق رحمت را سر ميكشد... ولي به هرحال، مباريا هنمراه علازمنان، طبق قرارداد، به دربار هلاکوخان می آید، و پسرش " آقاباخان" که حالا حکومت را به دست گرفته، او را میگیرد. بعنی با او ازدواج میکند و اسمش را هم میگذارد "مریم خاتون" و طبق مراسمی در شأن یک پرنیس امپراتوری بیزانس برایش هفت شبان و هفت روز جشن و بانختی میگیرد... ملکه "مریم خاتون" نیز البته بزودی سوگلی حرمسرای "آقاباخان" می شود. دوستعان روشن عقیده داشت پدیدارشدن این بانو در دربار هلاکو، بهراستی کمی از اهریمنصفتی و طغیانها و یاغرگریهای دولت سیمانهٔ اولاد هلاکو کاسته و آنها را بفهمینفهمی آرام کرده بود. میگفت ایس بانو بس شک از

فرهنگ باستانی پارس آگاهیهایی دارد. و برای این بود که به جای پنهانشدن در کاخها و ولنگاری با بقیهٔ زنهای حرمسرا، به شهرهای مختلف پارس سفر میکرد و اوضاع زندگی مردم را از نزدیک میدید.

من وقتی این اخبار را شنیدم، که یک بانوی بافرهنگ اهل کنستا تتینویل! میخواهد به یزد بیاید، تکان خوردم: بعنی هم غمگین شدم و هم از شادی شاخ درآوردم، گرچه میگفتند فقط قصد دارد از شهر عبور کند و به کرمان برود. "مریم خاتون" میخواست در کرمان از امکانات گسترش هنر بیافت پارچههای حریر و سوزنکاری و ابریشم زر دوزی مشهور آن دیار دیدن کند! میگفتند ملکه شیفته هنر بی همتای بافتن فرشهای بته جقه ای کرمان و نائین هم هست. ظاهراً میخواست نمونه مایی از این آثار هنری کهن پارسی را به کاخهای دولتی این ایلخانیان بی فرهنگ ببرد. شادی و شگفتی من هنگامی از مرز دیوانگی گذشت که شنیدم ملکه "مریم خاتون"، هنگام عبور از تنها چهاریاغ خاکی شهر ناگهان تعمیم گرفته است دو سه روزی در این شهر باستانی پارس یماند – شهری که حالا مغولهای خر نفهم اسم آن را گذاشته بودند "کنه"… کنه! این را هم سوگند! البنه من میدانستم که این نام مال مرزمین چین در زمان تاتارها بوده... که بماند. اما کی جرأت داشت نظی

به هر روی، ملکه "مریم خاتون" ناگهان اراده کرده بود در این شهر توقف کند و با روزگار و زندگی مردم این شهر آشنا بشود. قراولها و داروغه ها دوباره آمدند جار زدند که مردم از خانه ها و کپرها بیایند بیرون، چون ملکه میل داشتند آنها را ببیند، و دردهایشان را یشتود. این خوب بود. و من شخصاً بزودی بسیار خوشحال شدم که این بانو همچنین دستور داد نام شهر، همان "یزد" باستانی باقی بماند، که این هم پندار نیک بود.

شهر این روزها البته قصر یا مهمانسرایی نداشت که ملکه "مریم خاتون" و

ملازمان و خواجگان در آنجا بسر بیرند. ولی چون میل و ارادهٔ ملکه برای ماندن در یزد برو برگرد نداشت، پس از مشاوره با روحانیون و آدمهای قدیمی و بویژه از ما فرهنگیهای قدیمی "دارالعلم"، رأی بر آن شد که باغ "دارالعلم" راکه ما آن را تمیز و مرتب کرده بودیم در اختیار کجاودهای ملکه قرار دهند. و بعد چون معلوم شد تنها کسانی که بلد بودند در این خرابشده یونانی و لاتین حرف بزنند من و دخترم بودیم، و خود من با توانایی در نوشتن این زبانها و در دست داشتن کتابهای گوناگون و سابقهٔ دانشگاهی ام تا آنجا که می شد خدمت کردیم. من موری و ما هم نوشتن این زبانها و در دست داشتن کتابهای گوناگون و سابقهٔ دانشگاهی ا خفقانگرفته ها حرف می زدم، ولی گفتگو انجام شد. و این نیز ملکه را به شکل نمادی سمبلیک، و بیشتر، جذب کرد.

ملکه "مریم خاتون" به راستی بانویی نیک و فرزانه از آب درآمد، و فکر میکنم وقتی فهمید من دارای درجه از دانشگاه کنستانتینوپل بوده ام، و اهل راگا زادگاه زرتشتم، و این گوشهٔ خرابه افتادم و خفقان گرفته مدلش کسی سوخت. این را هم سوگند یاد میکنم. ولی هنگامی که پیشنهاد شد ما همراه ملازمین ایشان به کرمان و سپس به مراغه برویم، من (که همیشه از کارهای دیوانی و امور اداری بیزار بودم) با سپاس فراوان از او پوزش خواستم س بویژه چون همسرم در همان ایام تازه وضع حمل کرده، خداوند به ما پسری بخشوده بود.

پیش از آنکه ملکه "مریم خانون"، از یزد بسوی کرمان حرکت کند، (و اقامت او بیشتر از یک ماه طول کشید) اساتید باقی مانده "دارالعلم" با تقدیم نامه ای از پیشگاه ملکه خواستند که فرمان دهند "دارالعلم" یا فرهنگیختان" باستانی شهر یزد از نو بازسازی و بازگشایی شود... او البته پذیرفت و دستور داد اساتید پارسی و خارجی جدید بصورت دائم یا قراردادی آورده شده، برای اساتید منازل بقعه ای ویلایی ایجاد شود. او

همچنین در همان روزها مقداری سکهٔ زر و بسیاری از جواهرات خود را برای تأمین بودجه اهداه کرد. و با لبخند بسوی روحانی نیک نام شهر، ضیاءالدین حسین رضی حکم کرد که باید هنگام بازگشت کاروان ملکه از کرمان ساختمان "دارالعلم" تکمیل باشد. و ب نیام "مدرسهٔ نور" آمادهٔ نام نویسی باشد. تا او خود کلاسهای آن را افتتاح کند! مولانا رضی نیز البته با دعا این امر خبر را پذیرفت. ملکه "مریم خاتون" همچنین از ما خواست آینده، به نام "کنفرانس دانش و ادب و هنر نور اهورا" از میرگان سال آینده، به نام "کنفرانس دانش و ادب و هنر نور اهورا" از میر بگیریم...! من و آیر حکم مربرستی مرا با نام "مریم خاتون ملکه آقاباخان امپراتور ایلخانی" پاراف کرد و خواجگان مهر زدند... استاد جوان محمدرضا این عبدالرحیم این علی این ایرج روشن هم مدیر "مدرسهٔ نور" و سرپرست برنامهریزی و این علی این ایرج روشن هم مدیر "مدرسهٔ نور" و سرپرست برنامهریزی و خانهائس سوخته و جزغاله شده بود.

و نمی دانم این را از شاهکارها و لجبازیهای آفرینش و تمدن پارس و نامیرا بودن آن بدانم یا از شگفتیهای تاریخ ــکه بیاید درست از وسط لنگ و پاچهٔ حاکمان ایلخانان وحشی در ایران، انسان زیبایی پدیدار بشود که فریفتهٔ این فرهنگ باشد، و پدیددهای زیبایی و هنر آن را ستایش کند، و بوته های خشکیدهٔ نور مهر و زیبایی این سرزمین سوخته را به ستمدیدگان آن الهامبخش شود... این البته پیام و نویدی است که حضرت زرتشت هیجده قرن پیش و حضرت محمد (ص) نزدیک به هفت قرن پیش با انقلاب پاک و راد راست و درست خود کرده بودند ــبرای فرهنگ نیک و شکستن نور<sup>\*</sup> را نصب کنیم، و مولانا رضی فوت کرده و مدرسه دست دولتیها بود، عدمای از خشکه متعصبهای سالهای قبل از مخول که مدام با همدیگر فرار فبروهبر

ضد یت و لجبازی داشتند، هر کدام طرفدارهای زیادی هم برای خودشان داشتند، حکم کردند الاولاالله اسم مدرسه جدید نباید "نور" باشد، باید به احترام مرحوم ضیاءالدین حسین رضی "ضیائیه" باشد... ما هم مرافعه نکردیم، کوتاد آمدیم \_ ضیاء یعنی نور \_ و هدف نور دانش بود \_ نه دعوای واژهای تازی و فارسی. وای که تا چه وقت این بلاهتهای زمان خلفا می خواست ادامه پیدا کند...

دست دراز میکنم، اولین «تیر» روز را به لب میگذارم، و کبریت میزنم. بعد از پکی بلند و نفسگیر، قلپ بنزرگی هم ناشتا میزنم. دارم لیوان شیرکاکائوی احیاءشده را گوشهٔ میز میگذارم که نمیدانم چرا یاد یک خواب بچگی ام میافتم. شب بعد از خاکسپاری بابابزرگ بود و من یک خرچنگ بزرگ بودم. از ته کوچه مان لب دریای آرال مثل همهٔ خرچنگها یک پا به چپ، یک پا به راست یواش یواش می آمدم بالا، اما کرمها و ملزونها و لاکپشتها سر کوچه ایستاده بودند، به من می خندیدند. مسخر مام میکردند حکه پسر چرا اینطرف و آنطرف و با تلوتلو راه می روی. اما مین به خنده های آنها خندیدم. آنها فکر و شعور خرچنگشنامی نداشتند. خرچنگ آریان اینطوری راه می رفت.

بند ۲ ـ دور مای شگرف در پایان تابستان سال بعد، گردهم آیی سالانه "دارالعلم علم العالمین ایلخانیان"، یا به گفته "ملکه مریم خاتون" "کنفرانس دانش و ادب و هنر ایران" باگروه ا ندک گرچه بنابر همان روال گذشته در هفته مهرگان، و امسال در سالن زیرزمین بادگیردار مدرسه ضیائیه برگزار شد! "نوید" نامه ها را این بار من با شور تازمای نوشتم. جدّی. از لیست "نوید" شدگانی از دانشمندان، تاریخ نویسان، ادبا و هنرمندان سالهای اخیر که نامهاشان را داشتیم. شیخ

111

معدی شیرازی، عطاملک جوینی، عطار نیشابوری، امیرخسرو دهلوی آمدند. برای آلیگیری دانته شاعر و نویسندهٔ ایتالیایی و گیوم دولوری شاعر فرانسه هم که آدرسشان را داشتم. "نویدنامه" فرستادیم. خیلی خوشحال شدند، ولی افسوس که نشد خودشان بیایند، ولی هر کدام یک جلد از آثارشان را توسط مارکوپولو (که در راد سفرش به چین از ایران میگذشت) فرستادند. من از مارکوپولو خوشم آمد، چند زبان بلد بود سیویژه زبان ایما و اشاره، که خودش آن را "زبان بدن" مینامید. او رسایل یا "اییستل"های دانته و دولوری را خودش در گردهمآیی روز آخر به زبان ایتالیایی خواند، که ما ترجمهٔ آن را بین شرکتکنندگان به مسورت کاپیک خوب روی کاغذ پارچهای گلاسه پخش کرده بودیم.

اگرچه آن سال این برنامه روی همرفته، بجز یکی دو مورد، آش دهن سوزی از آب درنیامد، ولی مدیر ایرج روشن، در سخنرانی افتتاح کنفرانس، ارزش آن را در این روزگار (نگفت فلکزدهٔ ایلخانی) "موج نوری شگرف در قلب مردهٔ کویر" نامید.

نخستین سخنران، لابد به دلیل حضور مآمورین حفاظت و حراست و خبرچین های ایلخانی اینجا و آنجای سالن، و پس از حمد و ثنا و جیغ و فریاد "الحق الا آقاباخان"، "الموت الخلیفه!"، "الحق الهولاكو!" این مورخ دریار مغول، جناب عطاملک جوینی بود... اول یک ساعت دریارهٔ شخص شخیص خودش سخن گفت. ایشان پس از مسافرتهایی که از مراغه به مفولستان و شهریورت (مثلاً مولد چنگیزخان) کرده بود، از احوال و اوضاع تمدن "یورتها" چند کتاب نوشته بود. سو ساقدانه که "در صدد احیای حضرت هلاکوخان سردار بزرگ تاریخ و ادیب جاودانه که "در صدد احیای استقلال تمامیت ملوک عجم" بود پس از قلع و قمع اسمعیلیه و گرفتن بغداد و قطع دستهای المستعصم آخرین خلیفه، امپراتوری عباسی ستماگر را نابود هنوز سخنگو و تاریخ نگار رسمی "دربار جاودانهٔ هلاکو"! محسوب می شد... در تمام حرفهاش، صبح و عصر، اسمی از "ایران" یا "پارس" نمی برد، چرن اینها فقط شهرهایی بودند که چنگیز گرفته بود و گذاشته بود کنار و امروز فقط تحت "سلطهٔ تصرفات" حکومت ایلخانان وجود داشتند. اسم دورهٔ کتابهایش را هم (در پنج مجلد) گذاشته بود تاریخ جهانگشای جوینی! این را هم که لازم نیست سوگند بخورم، ولی سو \_گند. البته تمام فصلها و مجلدهایش هم دربارهٔ فتوحات چنگیز و توله ها و علی الخصوص نازنین نوهاش هلاکو بود.

روز دوم، امیرخسرو دهلوی، با آن فارسی لهجهٔ هندی خندهدارش حرف زد. این یکی در تمام سخنرانی اش در بارهٔ خمسه ای که خودش نوشته بود داد سخن داد. در بخش پرمشهای شرکت کنندگان مدیر ایرج روشن به طنز پرمید آیا خمسهٔ نظامی از آثار نظامی گنجوی از خامهٔ پرشکوه شما اقتباس نشده؟ دهلوی چندتا سرفه کرد و گفت در تاریخ تمدن ادبیات جهان اشکال تدارد که مورخین و نویسندگان و بخصوص شمرا از تجربه و الهامات پیشینیان استفاده کنند، یا ترجمه کنند، چون هنوز حق التألیف جهانی در این قسمت از دنیا مرسوم نشده است! شرکت کنندگان خندیدند و برایش مثلاً کف زدند. من خودم نسخهٔ عتیقهٔ پوسیده ای از خامهٔ زیبای نظامی گنجوی را که بعد از حملهٔ مغولها به یزد از زیر خاکهای "دارالعلم" درآورده بودم و با هزار زحمت روی کاغذهایی که خودمان بافته بودیم پاکنویس کرده بودم و میدانستم، چه اثر زیبایی است، بویژه داستانهای "شیرین و فرهاد"، "لیلی و مجنون" و "خسروپرویز"ش.

البته شیخ مشرف الدین مصلح ابن عبدالله سعدی هم از شیراز آمده بود که خوب بود. او نخستین داستان تویس یا حکایت تویس پارسی محسوب می شد و به گفتهٔ ایرج روشن از مهمترین نویسندگان معاصر، آثارش ماندگار بود، و "نثر" خوبی داشت. سعدی قشنگ و بافصاحت هم "دکلمه" می کرد،

کرچه متن کهگاه با بند و اندرز و موعظه و "نصایح" نفس میگرفت. او در جوانی در سراسر خاورمیانه بسیار سفر کرده بود. اگر پندار و قباسفهٔ کنهن فروهری پارسی داشت، پنهان میکرد، و من فکر میکنم داشت و میکرد. يعنی نویسندهٔ منطقی سیاسی زبل بود، بولینیک داشت، نان را به نرخ روز میخورد، همه چیز را بیخودی نمیریخت روی داریه. حرفهای گفتنیاش را در لفافهٔ منت خدای را عزّوجل میزد. کلیّانش را هم به نام سعدی مدحگوی به این بارو سعد ابن ابوبکر بن سعد ابن زنگی، حاکم فارس تقدیم کرده بود... اما یک دلیل دیگر اینکه گفتم از زرتشت الهام داشت، بیتی بود که بلافاصله يس از بسمالله الرحمن الرحيم ستختراشياش خبوائند: "يشيآدم اعضاء یک بگرند /که در آفرینش ز یک گوهرند... گوهر آفرینش از جلومهای تاب داناترین هستی اهورای زرتشت بود... خلاصه خوب بود. و باید پذیرفت که غزلیات عاشقانه اش که حرف نداشت، و کمی هم سکسی بود. "اینکه تو داری قیامت است نه قامت / وین نه تیسم که معجزه است و کرامت..." مرا باد "اوریپیدیوس" آنوقتها میانداخت و سیگنال میداد کنه شیخ اجل در بغداد و شام و حجاز و آنجاها، و توی خبود شیراز، خبوب شیطانی کرده بود، یا میکرد.

اما جوانی که در این گردهم آیی ویژه مراکمی تکان داد پسر فخرالدین عطار، عارف و سراینده پارسی بود: عطار به دست یک مغول وحشی در نیشابور کشته شده بود که چرا شبگیر بلند شده بود شمع روشن کرده داشته نماز میخوانده و با خدا حرف میزده. این را هم سوگند. پسرش هم خوب بود. آنچه مایهٔ شوق و شادی بیشتر شرکتکنندگان شد، این بود که این جوان بخشهایی از خسرونامهٔ پدرش را از حفظ خواند، و همچنین بخشهایی از زندگینامهٔ او را. همه را تکان داد. بعضیها را خوب، بعضیها را با تعصب و اخم. میگفت پدرش دکان عطاری خود را رها کرده بود و در پی دانش و دانشوری عرفان و شناخت خود، سفرهای زیادی کرده بود. پسر هم میخواست همین کار را بکند، اما متأسفانه و بدبختانه در این روزها بخاطر بسته بودن مرزها نمی توانست... یک مورخ عربی – آندلسی هم از اسپانیای اسلامی تحت سلطهٔ ابن یوسف آمدد بود، که این را هم سوگند... اسمش احمد ابن ژبیر غرناطی بود و کتاب ذیل علی صلات را نوشته و در مراکش و مصر می فروخت. فکر میکنم واژه فارسی "فره قاطی" از اسم این غرناطی گرفته شده باشد، چون واقعاً قاطی بود، و فکر میکنم تنها من بودم که تا آخرهای "نطق و وعطش" بیدار ماندم. مدام هم دست توی دماغش می کرد و من صدای لرزه استخوانهای زرتشت را در دخمهٔ بلخ می شنیدم.

در واقع تنها مردی که در این گردهم آیی جنبهٔ الهام خوب گرفتن دنیای غرب از فرهتگ پارس را بروز میداد، همان مارکوپولو بود... این را هم سوگند باد میکنم. او که به گفتهٔ خودش کاشف توریسم بینالملل بود، در راد سفر دومش به چین به زادگاهش ایتالیا بازمیگشت. در بی نامه نگاریهای متعدد گذشته ما، امسال به بزد آمده و ما او را جنزو سنخترانان قبرار داده بودیم. او هم مثل سعدی پولتیک داشت چون بزد را مرتب "کثه" می نامید که همانطور که گفتم نام تاتاری چین بود، که دار و دسته هلاکوخان حالا روی بزدگذاشته بودند. گاهی به فکرم میرسید شباید هنم مست است و خبال می کرد هنوز در "کنه" است. با شاید چین هم روزگاری مال پارس بوده و من خبر نداشتم. به هرحال باید به او این والور را میدادیم که با خودش از خاور دور نسخ نفیسی از کارهای لائونسه و کنفسیوس و بودا را آورده بود. که به کتابخانهٔ ما فروخت. اوه... یک نسخهٔ اوستا به زبان بنگالی هم آورده بود و یک کلیات اشعار نوفو شاعر معروف چینی سیاسلهٔ تانک، شاعر دلخواه مرا... از غرب هم چندتا کارهای شاعران و تاریخ نویسان جدید اروپا را با خودش داشت: مثل کمدی الهی این دانند که به گفتهٔ او در ایس سالها کتاب روز اروپا بود، خواننده زیاد داشت. خودش هم موقع سخنرانی مدام آدامس میجوید، که ظاهراً این هم این روزها در اروپا مد شده بود، و

## اسماعيل فعبيح

راستش لوس بود. در ابتدای سخنرانی خودش گفت هم خود او و هم جد و آباهش دیدگاه جهان بینی و ششاخت و پیوند با سایر "به گفتهٔ جناب شیخ الاجل سعدی ... بنی آدم اعضاء یکدیگره را داشتند! جدّی گغتم که بولیتیک داشت. اما بیشتر مسخنرانس آن روز مبارکوبولو، در واقع، تمبام بعدازظهر به صحبت در بارهٔ حماسهٔ کعدی الهی کالیبری دانته گذشت. خیلی کوک بود، و میگفت این که به راستی شاهکار است و آن را "معجزهای" در هتر روم باختری میدانست، در سه مجلد! <u>گرچه سخترانی درازش بیشتر</u> شرکت کنندگان را به خواب و خرویف انداخت اما خود من در دریای لذت و خاطره موج مىخوردم! روم... ايتاليا... كمدى الهى سفرنامة يك "آدم" از دوزخ بود، که طی سفر ته مرحله ای، اول به برزخ و سرانجام به بهشت میرود ـ یعنی از مرکز زمین ( که لابد همان ونیز زادگاه دانته بود) به عرش اعلیٰ... این را هم سوگند میخورم، چون خود مرا نمیگویم یاد کجا به کجا و کدام مرحله از زندگی ام می انداخت... از راگا می آورد بالا و به کجاها میبرد، و ول میکرد. نکتهای که مرا بیشتر تکان داد این بنود کنه قهرسان کسمدی الهی که گریی نمبادی از آدمیزاد بود، در همیان موزخ، دلدادهٔ جوائی اش ... بنانریس را ... در "رویدادهای شیطانی" از دست میدهد!... از اپنجاست که ورودش به برزخ آغاز می شود، یعنی وارد کار علم و دانش و میاست بازی می شود، با آغاز چیزی که، بقول مارکوپولو دانا شدن و سازش با دنیاست. (ابن کتابش هم باز نمیگویم خودم را یاد کجا و کدام مرحله از زندگی ام و کدام "دارالعلم" می انداخت.) برزخ هم نه دایره یا طبقه داشت و هر کس گناهکارتر و بدبخت تر بود در طبقات پایین تر و فشرده تر و برعذاب تر زندگی میکرد، و بسیار واقعی تر و نزدیکتر به مردم روی زمین یعنی دوزخ بود. اما برزخ دانته سالن ترانزیت دوزخ به بهشت بود. در اینجا، آدمی با رشد، با فکر، با کنارگذاشتن بدیها و رشکها و شهوات نفسانی و زشت، و با گذشتن از میان تاریکیهای درونی و اقسردگی، اندک اندک افراز می یاقت ۔ و به بهشت می رسید. بهشت، یا "باغ ارم" هم که باز ته مرحله یا ته ملکوت داشت، (و مرا یاد سهروردی خودمان می انداخت!) بثاتریس را هم داشت، و نور مهر! در اینجا بود که آدمی با مهر جاودان، به یگانگی با پروردگار جهان می رسید... و آخرین ملکوت فراتس از عرفان در اختیار اوگذاشته می شد.

در پایان کمدی الهی، قهرمان داننه کمی ژمانتیک میشد و به زمین بازمگشت و آدم میشد و خلاصه عارف و وارسته میشد، و میدانست که زندگی در این جهان یک مرحلهٔ درد و بالآامدن از لجنزار دوزخ و برزخ و شادکام شدن و عارف شدن است! و آدم میشد! یک کمی زیادی کمدی بود، اما روی همرفته – اینظور که مارکوپولو تعریف می کرد – اثری خوب و جاودانی بود، چون پایه های آبین زیبا و عشق آفرین دین مسیحی را ستایش می کرد. که آدمی بخاطر عشق، یا مهر، از ژرفنای دوزغ می جنبید و با هزاران اشوزر تشت سالها و سالها بیش به نژاد آریا و همهٔ جهانیان بیام داده بود – اشوزر تشت سالها و سالها بیش به نژاد آریا و همهٔ جهانیان بیام داده بود – اشوزر تشت سالها و سالها بیش به نژاد آریا و همهٔ جهانیان بیام داده بود – اشوزر تشت سالها و سالها بیش می درسید... البته این راه روشنگرانه ای بود که اشوزر تشت سالها و سالها بیش می درمید... البته این دره می جنبید و با هزاران حالا ابوسعید ابوالخیر و مولوی و شهروردی و بخصوص عطار نیشابوری خودمان به کنار. فکر کنم، یعنی مطمئنم، که دانته روم باختری یاید اینها راه یا افلاً گانها را خوانده باشد. آنها هرچه داشتند از خاورمیانه داشتند – حتی

آن شب که به نقش کهنه و اخم آلود زرتشتم لای خرده اوستای عنیقه ام نگاهی انداختم، انگار غمگین تر بود. انگار او هم چکیده کمدی الهی دانته را آن روز در یزد شنیده بود می دانست. ما در اینجا، مدام بالا و پایین می شدیم. ملل باختر باید فرهنگ ما را بردارند و از ما کمدی بسازند و مسخردمان کنند. جدّی. مثل آن ژنرال کامپنلی نادان اهریمن خو... نقش را بوسیدم و از او سپاسگزاری کردم که درد ته دل مرا می فهمد.

اما او در گوشهٔ لبهای غمزده و ترکخوردهاش سایهٔ لبخندی هم داشت.

گویی میخواست بگوید دنیای تو هنوز به آخر نرسیدد! بردیار باش خُرنک من... بردبار باش.

با بردباری ته سیگار را خاموش میکنم، ته لیوان را هم درمی آورم. امیدوارم ارواح اشو زرتشت و عیسی مسیح هر جا هستند اگر هستند، از من کفری نباشند. من از اول هم نمی خواستم آنها وارد زندگی این روزهای من شوند. در مخچه ام (چون آریانها مخچه هم دارند) تصمیمی هم میگیرم که دفعه دیگری که آمدم خانه و دیدم فرنگیس مهمانی پُردلشوره از روانپریشی دارد، فرار کنم بالای پشت بام و از آنجا خودم را برسانم به خانه آشوت بابایان، برای پیوستن به اصحاب عیسی مسیح و شراب شام آخر. هیچ دنگ و فنگی از آنچه آدم خودش برای خودش درست میکند بدتر نیست. هاتوبیوگرافی ۳ هم ول نمیکند.

چند سال آینده زندگی من در "کنه"، در یک واژه خلاصه می شود: "کاتبی." ترجمه می کردم، می نوشتم، کاپیک می کردم... اگر یا دداشتهایی هم از خودم داشتم گوشه ای پنهان می کردم... و هنگامی که بهار فرا می رسید و رودخانهٔ "شگزه" آب پیدا می کرد، می رفتم یا دداشتها را یک بار می خواندم و بعد پاره می کردم و به سیل "شگزه" می سپردم...

حکومت "ملوک عجم" هم که گفتم این روزها بیشترش دست این ایلخانهای بی فکر بود، چه بدسگالیها و وحشیگریها و عیش و نوشها و وافورکشیها و همدیگر را قیمه قیمه کردنها که نمی کردند... نمی دانم چگونه می شود این واقعیّات را به نگارش تاریخ درآورد. هنر و ادبشان هم جنون بود. هر شاعر و نویسنده و مورّخی که قصیددسرا و مداح و فاگیر و مجیزگو و نوکر و یا کاتب اداری قصرهای آقاباخان و هلاکو و خلاصه ایلخانیها بود باشد، و گاهی اگر شاهکار جاودان میزد، حتی یک کیسه سکه جلوش میانداختند – وگرنه سرش توی مجمعه یا هیکلش پر از کاه سر دروازه بود. یا اگر قصیده سرای بدبخت ناقد ریزه کار نظام می شد، یا چیزی میگفت که به تریشهٔ قبای یکی از حکام برمی خورد، نوشته هایش را می دادند خمیر کنند، یا بسوزانند، یا مجبورش می کردند دمرو بخوابد نوشته هایش را گاز بزند و بخورد. صد رحمت به روزگاری که من بچه بودم و دوره، دورهٔ سلوکیان بود، یا آن روزها که از باختر برگشته بودم و دوره، دورهٔ بنی امیه و بنی عباس و تازیها بود.

با آمدن "آقاباخان" و سفر ملکه "مریم خانون" به یزد و کرمان، من فکر میکردم که یک دوران فسرهنگی می توانست ریشه بگیرد. ولی ناگهان شنیدیم این "تکودار اوغلو" تمام راغه و تبریز و قزوین را به هم ریخته است و نمیگذارد ارغون (یا آرگون) پسر "آقاباخان" از ملکه "مریم خاتون" به سلطنت برسد. آشوب درگیریهای داخلی و کشنار مدتها طول کشید و در یزد هم البته جلسه های گردهم آیی علم العالمین و تاریخ تویسان و ادبای "ملوک عجم" و دنیای خارج در کوزه گذاشته شده، و یاز بادگیرهای کاهگلی سوت و کور و باغ خالی "مدرسه ضیائیه" باقی ماند و قلب مرده کویر.

یادم نیست چه مدت این اوضاع کُشت و کشتار احمد تکودار اوغلو و ارغون ادامه پیدا کرد... تا اینکه سرانجام، ارغون که تکودار اوغلو را کشته بود، خودش هم ریق رحمت را سرکشید و این غازانخان بی فکر و سیستم روی کار آمد که مثلاً ایلخان کبیرشان بود \_ و به راستی که کبیر از آب درآمد، منتها کبیر با الف. شاهکار غازانخان هم این بود که یادم نیست بیست و سرمین یا بیست و چهارمین و آخرین فرزند پسر یا ولایتعهد ارغونخان بود. جناب غازانخان، در نخستین سال سلطنت خود (در دوازده سالگی) به سنت دیرینهٔ ایلی، دین پدرش یعنی دین اسلام را داشت. هنگامی که به سلطنت رسید و میخواست با مادر مسیحی و خواهران

4.8

بسیار قراوان و زیبای خود مجامعت کند، خواجگان به او گفتند که در احکام دین او نمی تواند از این کارهای بدید بکند، چون زنای با محارم معصیت کبیره محصوب می شد. بنابراین غازانخان از مادرش "استخاصه" کرده بود که او را غسل تعمید مسیحی بدهد، و چون " سلطان" بود، حکم اجرا شد و غازانخان هم "عیسویک" شد، نام خودش راگذاشت " نیکلایخان". بعد با همه زنهای خوشگل قامیل خودش گگورمگوری شده. ولی طبق احکام دین جدید یک زن رسمی بیشتر نگرفته است. اما بزودی پس از مبارزات با اقوام آق قرینلو و قرافوینلو و فتح بغداد مرکز خلفا، به دین اسلام مشرف برای "اجرای عدالت کشوری" صادر کرد حکم اوران مسیحی را برای "اجرای عدالت کشوری" صادر کرد می با زنهای فامیلشان گگورمگور برای "اجرای عدالت کشوری" صادر کرد می با زنهای فامیلشان گگورمگور

در شرق ملوک عجم هم این سالها یک لعبت اهریمن صفت چرکین فکر دیگر پیدا شده بود به نام تیمور لنگ ک که با یورشهای ددمنشانه و به سبک چنگیز، خان یورتی، و در دست گرفتن شهرهای سمرقند و بلخ و بخارا و خراسان و ری، برای خودش اسمی در کرده بود، یا داشت در می کرد. دلیل "میاسی" او هم برای حمله به شهرهای ایران "تباه بودن نام اسلام توسط مردم نامسلمان ایران" اعلام کرده بود. ولی ما با شنیدن این اخبار مزخرف خیالمان راحت بود، که تیمور هرگز پایش به یزد و اینجاها نخواهد رسید، پون مسلمانان این دیار، مانند همهٔ مردم یزد انسانهایی آرام، کشاورز، کارگر پامبر اسلام بود. مردم مسلمان خودشان با اندک زرنشتیان سادهدل هسم پامبر اسلام بود. مردم مسلمان خودشان با اندک زرنشتیان سادهدل هسم پامبر اسلام بود. مردم مسلمان خودشان با اندک زرنشتیان سادهدل هسم پودند، چون پیام و گفتهٔ پیامبر اسلام این بود. اما در کلهٔ نفهم و بی فکر تیمور چلاق چیز دیگری بود. جدی. بد نیست بطور مختصر چند نکته مهم نیز گفته شود: می گفتند این لمبت خونخوار در نوجوانی بزنبهادر بوده و شانس آورده بود که دخشر خان کاشفر ترکستان را به او داده بودند. یعنی خان کاشفر برای ارعاب دشمنان مسلمان خود تیمور را فرماندهٔ سپاه خود کرده او را به لقب تیمور گورکان ... یعنی تیمور شاه داماد! مفخّر ساخته بود ... این را هم سوگند. شاه داماد تیمور هم نخستین کار خوشگلی که شب دوم عروسی اش انجام داده بود این بود که کلهٔ خان کاشفر و کلهٔ عروس خانم را بریده و هنگام خوردن آنها سر سفره، با شراب، خویشتن را "شاهزادهٔ نابودی" نام گذاشته بود... اوه، ضمنا تیمور "لنگ" هم نبود، که یک اشتباه تاریخی است. من خودم بعدها او را با شمشیر قطع شده بود.

به هرحال، این سالها، در این گوشهٔ "ملوی عجم" یعنی قلب مردهٔ کویر، عبرهای خیلی زیادی نبود، فقط کشمکشها و جدالها و آدمکشیهای خانوادگی همیشگی بین سران ایلها و حکام... در شیراز که کرمان و یزد هم جزو آن حکمرانی محصوب می شد ساین آل مظفر حکومت می کردند که فرزندان امیر مبارزالدین خود یزد بودند، و آدمهای زیاد بدی نبودند، چون مثل بیشتر شیرازیها فقط اهل دعا و ثنا و عشق و حال و می و خوشگذرانی بودند – اسم دروازهٔ شهر را هم که عضدالدوله دیلمی ساخته بود، گذاشته امیر مبارزالدین ناچار داده بود او را گشته بودند، اما بعد داش به رحم آمده و امیر مبارزالدین ناچار داده بود او را گشته بودند، اما بعد داش به رحم آمده و به خواهش و تمنا و غیرهٔ مادر خوشگل اینجوی، تاشی خاتون، داده بود بقعهای برای مرقد اینجوی درست کرده بودند و اسمش را گذاشته بودند امیر شارزالدین ناچار داده بود او را گشته بودند، اما بعد داش به رحم آمده و مده و مراز الدین ناچار داده بود او را گشته بودند، اما بعد داش به رحم آمده و امیر مبارزالدین ناچار داده بود او را گشته بودند، اما بعد داش به رحم آمده و امیر مبارزالدین مرقد اینجوی درست کرده بودند و اسمش را گذاشته بودند مده مراد اینه مرقد اینجوی درست کرده بودند و اسمش را گذاشته بودند امید شاد!...

پاییز یادم نیست چند سال بعد از گردهمآیی سعدی / مارکوپولو، و

# اسماعيل فعبيح

۳۰۸

چقدر تلاش و همت ایرج روشن بیچاره بود که پس از هزار جور دوندگی و کاغذیراکنی و شلکن سفتکن یک مجمع ادبای تاریخ و دانش و هنر در "مدرسهٔ ضیائیه" برگزار شد. من می دانم، چون یادم هست چندین بار "نوید ـ نامه" ها را بازنویسی می کردیم و جلسات تشکیل نمی شد، یا به ماه رمضان و یا به عزاداریهای مهم برمی خورد، و یا استخاره می کردند آمد نیامد پیدامی کرد. اما این گردهم آبی تاریخی را ـ که در ضمن آخرین در یزد بود ... می توانیم "رنسانس پارس" قلمداد کنیم که پس از آن، یا به راستی پس از دو سه مده بعد از این بود که مثلاً "رنسانس" اروپا آغاز شد.

رنسانس ابران بهراستی همهٔ پدیددهای افراز فکری و هنری بشتر را در آن سده در یزد پایه داشت. از میان مردان بزرگی که در خارج برایشان " توبد ـ نامه" فرستاده بودیم، و مثل همیشه، عده زیادی نیامدند ـ استاد اکهارت، عارف ژرمنی بود که نوشت به حکم پاپ (پس از محاکسه یا Inquision) ممنوع الخروج است. ولی با مهر و سخاوت نسخه ای از ترجمهٔ لاتین رسائل خودش را فرستاد. (به همان زبانی که من "نویدنامه" فرستاده بودم!) در نامهاش نوشته بود: او وجود و رستگاری بشر را در رسیدن جان آدمی به پروردگار، و یکناشدن او با نور جاودانگی میداند. این را هم قسم می خورم. یعنی فکر نکنید بخاطر روح و روان اندو هناک و دردکشیدهٔ عنیقهٔ من نوشته بود. پس از ایتکه تمام برگردان ترجمهٔ این رسائل را خواندم، (و برایتان خواهم گفت) به روشنی دیدم که این نور و رستگاری عرفانی او از کیست!... یعنی فقط از عیسی مسیح نبود که اکهارت عارف مسیحی به او ایمان داشت. برای همین طرز فکر مینوی بود که استفهای استراسیبورگ و کولون حکم تکفیرش را صادر و رساله هایش را مستوع اعلام کنرده و سوزانده بودند. آنها چشم دیدن زرنشت را نداشتند! این را باید سوگند یاد کنم...

در عمل، در گردهمآیی آن سال یزد، تنها هفت تفر توانستند بیایند، که

یکی شان هم بابرینی بود که بدون دعو تنامه و به نمایندگی از سوی اکهارت آمد. اگرچه این گردهم آیی ادب و هنر پدیددای جاودانی در تاریخ یزد بود – اما بدبختانه مثل همیشه از روز نخست ترمیخورده و تحت اختناق "تعقبات" شد – این بار تعمب مأمورین ایلخانیان. روی همرفته کسانی که در نهایت دلیری کردند و دعو تنامه را پذیرفتند و آمدند: نظام الدین عبدالله عبید زاکانی بود از قزوین- خواجه شمس الدین حافظ بود از شیراز، بها الدین سلطان ولد (پسر مولوی رومی) بود از قونیه، رکن الدین او حدی مراغهای بود از اصفهان، از خارج هم این خلدون تونسی بود از قاهره، و بوکاچیو همانظور که گفتم این آخری به نمایندگی از سوی مایستر اکهارت آمده بود، به چند دلیل: هم دوست اکهارت بود، و هم عاشق کارهای عبد! این را هم موگند. بوکاچیو و بابرینی از راه معر و فیلسطین و بغداد با این خلدون آمدند. ظاهراً این خلدون با آنها مکاتبه داشت. یعنی این خلدون با تمام دنیا

شرکتکنندگان به روال همیشه، نمونه کار و نام نوشته ها یا اشعار، و سوژهٔ مخترانی خود را پش از ورود خود پست کرده بودند و ما آنها را (اگر لازم بود) ترجمه و کاپیک کرده بودیم، برای توزیع در جلسات. نخستین مختران این گردهم آیی هم خود عبید بود. او تنها دربارهٔ دونوشتهٔ خود رسالهٔ دلگشا و موش وگربه سخن گفت و فرازهایی از نخشین رساله و همهٔ متن دومین رساله را از حفظ خواند، و از تهٔ دل و بسیار باهیجان. نخستین اثر، بقول بسیاری از شرکتکنندگان، بویژه بوکاچیو و بابرینی به راستی شاهکاری هنری و نو، با فَروستی از پدیده شناسی فرهنگی "نهنته" بود، به اشارهٔ خود عبید، شنر ندگان و خواندگان باید با "عقل و دانش" درک می کردند که "چنین نیشته ای یا طنز آشکار و معنای نهنه" از چه جامعه و چه ملت و فرهنگی می توانست تراوش بکند. دومین نیشتهٔ عبید، بعنی

موش و گربه، بدیختانه سیاسی / اجتماعی از آب درآمد، و کار دست همه داد. موش و گربه در لایهٔ بیرونی یا ظاهر قصه، یک "مثنوی فکاهی" در ۹۳ بیت بود که همانطور که گفتم عبید همه را از بر خواند و باید به راستی می رفتید توی بحرش، جدّی، یک پدیدهٔ نو و شگرف و سمبلیک در ادبیات قارسي بود، از هنر، تماشاجيان برخي خنديدند، يبعني درست تنقهميدند، برخی هم اخم کردند، یعنی اصلاً تقهمیدند. من خودم که در هیروت بودم. حافظ که عبید را از شیراز میشناخت، مبهوت و ساکت نشسته بود، و با ستایش مُبهم سر تکان میداد. بوکاچپو که دربارهٔ عبید شنیده و عاشق موش و گریهاش بود، و اکنون ترجمهٔ کامل میوش و گیربه را جاوش داشت، تیر درآورده بود. میگفت این ایجازی جاودانی از حماسه گویی نظم در رشته کساریکاتورلوگرافسی در جهسان امبروز است. من منعنی این واژداش را نمی فهمیدم اما می دانستم درست است. جدّی. یعنی در لایهٔ بیرونی، داستان کوتاه سادهای بود برای بچه ها که گفته می شد (که در برانتز سده ها یس از آن روز نقاش متحرکسازی به نام والت دیستی لوس أنجلسی آن را برداشت و به نام تهوع آور "تام اند جری" "ابتکار" کرد!) در لایه میانی، داستان باز اشاردای سمبلیک به "محاربات ابواسحق اینجوی از این طایفهٔ آل ابنجوي (يا كربة زاهدنما) وابسته به ابلخانيان حاكم كرمان بود با امیر مبارزالدین بدر شادشجاع، بادشاد فارس تبار، و ملت میبد و کازرون و شیراز (موشها)... در این لایه ابواسحق لشکر مبارزالدین را شکست داده شاه را فراری می دهد. و در لایهٔ مرکزی داستان (یا تز) که نمی شود تنفسیر کردگرید مهاجم قدرنمند و خونخوار کرمانی پیروز است و شاه موشهای شیرازی شرایخوار، لت و بار و قراری.

آن روز نزدیک ظهر، عبید به آخرهای داستان موش و گربهاش رسیده بود و گربه همه زنجیرها را پاره کرده و لشکر شاه را لت و پار و شاه را فراری داده بود که طرقداران حکومتی آل مظفر با سیگنالی که معاون فرهنگی وزیر داد شروع کردند به "برخورد" و عبید را تکفیر گفتند. شعر او، مجاهدات "میهنی" ایرانیان را تحریف و تمسخر میکرد... و بیرونش کردند. جدّی. و دستور داده شد تمام نسخ موش وگریه جمع آوری و سوزانده شود. عبید بیچاره هم شیانه از شهر فرار کرد... و دیگر هرگز از او خبری نشد. یعنی نشد که نشد. کسی نفهمید غلامان بارگاه آل مظفر با او چکار کردند. امروز تاریخ مرگ و مکان دفن عبید زاکانی را هم کسی نمی داند...

اما روز بعد ابن خلدون سخترانی کرد و از زندگی دانشگاهی خودش و از سالهای تدریس آثاریخ اسلام آو "جامعه شناسی دنیای اسلام و فلسفه" در دانشگاه قاهره داد سخن داد. من از او بدم نیامد که از شبهر زادگاهش در تونس به کنستاننینوپل رفته و درجهٔ دکنتری گرفته بود. ایس را هم تسم می خورم. اما او فقط از ایران بعد از ساسانیان الحلاع زیناد داشت، یا بنروز میداد. و نفهمیدم چرا در سخترانیاش از شخص حضرت محمد (ص) کم حرف زد ـ چیزی که من دوست داشتم بشنوم. از حضرت امیرالمؤمنین علی (ع) و از حضرت امام حسین (ع) که اصلاً ذکری نکرد. فقط از اسلام بعنوان یک پدیدهٔ تکان دهندهٔ جهانی سخن گفت، که از آندلس گرفته تا ترکیه و قاهره و اصفهان و هندوستان و چین گسترش یافته بود. از فرهنگ باستانی بارس و از زرتشت که هیچی نگفت که البته لابد میترسید، با آنقدرها کسترش فکر نداشت. من به هرحال نسبت به او غبطه خبوردم. او مثل من لالموني نداشت و مييتوانست خبرف بيزند ــ همانطور کنه در دانشگاه الازهرای قاهره تدریس می کرد. یک نسخه بزرگ از ایوان المبتداه والخبر في ايام العَرّب والعجم را براي ضبط در كتابخانة "مدرسه ضيائيه" اهداه کرد. مدیر ایرج روشن بلند شد تا با سخنانی سپاسگزاری کند که شیخ تمایندهٔ دربار امیرمبارزالدین بلند شد فریاد زد: "مرحبا! شکرون! هزار آفرین! چون آشپزباشی سفردخانه سر کشیده بود، بزودی نوکرها آمدند غذا آوردند \_ و تحفدها برای اینخلدون... ناهار امروز شامل قد حمای بزرگ

سکنجبین و گلاب بود، با بره کباب فراوان، طشتهای کشمش، طبقهای خرما، ظرفهای گندهٔ پنیر، مجمعه های نبان و کبره و شبیره، خونچه های پلو، و دیسهای انواع گوناگرن ادوییه و لیموعمانی و حبلوا ارده و مغزگردو و قطاب... این خلدون بود... ایوان المیتداه والخیر فی آیام العرب والعجم!

روز بعد نوبت خود خواجه حافظ رسید ــ چون طبق برنامه، یک روز در میان نوبت ادبای ایرانی و خارجی بود. و متأسفانه خواجه امروز هم مثل هر روز دیـر آمـد. بـابرینی و بوکتاچیو پـیدریی بـه مــاعتهای شمـاطهدار سولیسیشان نگاه میکردند. داشت نزدیکیهای نیمروز میشد که سرانجام سر و کلهٔ رند شیراز پدیدار شد. حالش از هر روز گرفته تر و شاید هم مست تر از شراب عرفان دیشب پیر پیرانگاه مغان بود. وقتی هم که آمد توی شبستان جلسه، اگرچه همهٔ ما کادر "مدرسهٔ ضیائبه" روزها و شبها بود که در آرزو و انتظار شنیدن سخنان او بودیم. او امروز از سخنگفتن پوزش خواست. اوراق کاپیک ترجمه پیام اکهارت راگرفت، و فقط خواهش کرد به او مهربانی کنند و اجازه دهند بنشیند و به قرائت ترجمه و شنیدن پیام اکهارت از زبان فرانسیسکو بابرینی با سخنان سینیور بوکاچیو گوش کند ـ چون احساسی داشت. بوکاچیو با شادی و فروتنی پذیرفت که به جای نوبت شاعر صوفی بزرگ "برشیا" امروز بیام خود را بخواند ـگرچه هم او هم بابرینی هر دو آن روژ خپلی کم حرف ژدند، چنون انگار احسناس کرده بنودند کنه این "گردهمآیی دانش و ادب و هنر" یزد کمی رنگ مذهبی /سیاسی /ایلخانی به خودش گرفته است. (و احتمالاً به همین دلیل بود که حافظ کناره گیری میکرد.) نمیخواستند به سرنوشت عبید زاکانی دچار شیرند. از سوی شرکتکنندگان هم از آنها، یعنی از بایرینی و بوکاچیو، پرسش زیادی نشد. جون احتمالاً بجز دو سه نفر هیچکس حرفهای آنها را، بویژه سخشان بوکاچیو را نمی فهمید \_گرچه ما ترجمهٔ عربی و فارسی و ترکی آنها را نهیه و پخش کرده بودیم. آن روز نیز بیشتر وقت جلسه دربارهٔ کارهای او و افکار

او گذشت و وقتی جاسوسها و مأمورین بررسی متن دربار آل منظفر کسمکم حالی شان شد که او هم طنزنویس است، و بخشهایی از کتاب دکامرون را که می خواند، و به پاپ و تعقیبات دربار واتیکان طعنه می زند، آنها همه همان نق و نوقها و "تظاهرات" را آغاز کردند. نزدیک بود کار به جاهای باریک بکشد، و این یوکاچیو بدبخت هم (که تاریخ تولدش ۱۳۱۲ میلادی بود و دوتا ۱۲ داشت، جدّی.) به سرنوشت طالع نحس عبید دچار شود. و من فکر می کنم اگر بخاطر حافظ نبود، او و بابرینی هر دو همان شب از یزد فلنگ را بسته بودند.

آن شب من، مانند شبهایی که دلم میگرفت، به نقش کوچک عنیقه زرتشت زمان بچگیام که با خود داشتم نگاه کردم. صورتش املب بیشتر گرفته بود. دلم میخواست بعد از شام سری به پیرانگاه پشت آتشکده بزنم، که حافظ در آنجا اسکان داده شده بود، و نقش کهنه را نشانش دهم ولی نرفتم، نخواستم ساعات خوش شبهای خواجه شیراز را به هم بزنم. او شبها یک طقیلی لال مونی گرفتهٔ خبالباف با کمبود روحی نمیخواست، چیزهای دیگر میخواست. وانگهی، از بسیاری غزلیاتش می دانستم که او نقش بهتری از همه چیز و از "آتشی که نمیرد همیشه" را در سینه داشت.

روز بعد، پیام کامل اکهارت توسط بابرینی خوانده شد و مرا باز و بیشتر فریفته اش ساخت. او که همهٔ عمر، خود را یک مرد دینی و گسترش دهندهٔ بیام عیسی مسیح شناسانده بود، و نوشته بود، و مسافرت کرده بود، پیام خدایی او را در نور تازه ای جلوه می داد. از "عرفان" یا گساستیزیوم تازه ای برای غرب سخن می گفت که انسان از راه آن و نیایش و پیدا کردن راه درست می رسید، و جان خود را با یکانگی پروردگار به نور آخر می رساند. همانطور که گفتم، این سخنانی بود که ما در آتشکدهٔ "راگا" سالها و سالها و بیش از خود زرتشت شنیده بودیم... آن روز حافظ را هم دیدم، که یا نگاهی

خیره به ترجمهٔ فارسی پیام اکهارت مینگریست... فکر میکنم او هم "احساس" مرا داشت. اما آنجا که سخنان بابرینی به جایی رسید که اکهارت توسط پاپ تکفیر شده و رساله هایش ممنوع و خمیر شده و خودش زندانی شده بود، انگار اشک از چشمان خواجه سرازیر شد: تعصّب ابلهانه، غرب را به لجنزار خفقان فرو کشانده بود.

آن شب ناگهان از اینجا و آنجا به گوشمان رسید که حافظ میخواهد هنگام بگاه با کاروانی که از طریق تفت (قلعهٔ المجوس!) و دهشیر و از آنجا به شیراز میرقت، بزد را ترک کند. به محض شنیدن این شایعه چندین نقر از ما کارکنان "مدرسهٔ ضبائیه" با سرعت به پیرانگاه که جنب "زندان اسکندر" بود رفتیم و پیام فرستادیم و از او خواهش کنردیم چند لحنظهای سهر و نوازشش را از انجمن دریغ نکرده ما را تشنهٔ سخنانش رها تنماید \_ در این قلب مردهٔ کویر... به دستور پیر مغان ما را به داخل پیرانگاه راه دادند، ولی نه به حجرهای که خواجه آن شب "مشغولیات" داشت. از آنجا نوای چنگ و نی میآمد، و بوی "هوم" نیز تمام باغ را از زبرزمین تا سر بام گرفته بـود. جدًى. پس از أنكه خواهش ما به گوش خواجه رسيد، اول بيرون تيامد، پیامی هم نفرستاد. فکر کردیم چون همیشه توی خودش و کناره گیر است، نمی آید. با لابد می ترسید اگر فردا بیاید و وسط جلسه سخنی از دهانش درآید و مأمورین بخش بررسی افکار حکومتی آل مظفر به تریشهٔ قبایشان بریخورد سکار دستش بدهند. اما سرانجام پس از اصبرار ما، دلش نیامد عددای را نوبید پس بفرستد. یا شاید هم برای اینکه از دست ما رها شبود. پیام فرستاد و قول داد فردا بیاید و "حرف دلش" را بزند ــ بویژه برای بایرینی خوب که از جانب اکهارت آمده بود و همچنین برای بوکاچیو و مهمانان خارجی که به یزد مهماندوست آمده و در او اثر گذاشته بودند.

اما روز بعد، چون تا دو سه ساعت بعد از شروع وقت جلسه، باز سر و کله خواجه پیدا نشد. ایـرج روشـن و مـا سـایر دستاندرکـاران بـرگزاری جلسات، مرتب این پا و آن پا می شدیم، یعنی این لمبر آن لمبر می شدیم. عاقبت روشن آمد از سلطان ولد، پسر مولوی رومی که از قونیه آمده بود خواهش کردند بیاید به جای دو روز بعد امروز سخنرانی کند. او که مردی پاک و خوب و ساده بود، پذیرفت، و تنها از جنبه های صوفیگری و عرفان پاک و خدایی پدرش سخن گفت. او را ستایشها کرد که هم اکنون در آسیا و پارس و ترکیه میلیونها پیرو پیدا کرده است. چند سروده نیز از دیوان مثنوی نامیده بود. و بسیاری از شرکت کنندگان که از تبریز و مراغه و قونیه آمده بودند برایش به کرات صلوات فرستادند، عده ای که مال فارس بودند برایش آفرین صد آفرین هزار و سیعید آفرین گفتند.

چون تا نزدیکیهای نیمروز هنوز سر و کلهٔ حافظ پیدا نسده بود. نویدشدگان بویژه این خلدون و بوکاچیو و بابرینی، هم مشتاق بودند، و هم نگران. از این و آن خیلی چیزهای ناباب شنیده بودند که مثلاً میگفتند حافظ شرابخوار است، و شرابخواری را ترویج می دهد، و از ترس مأمورین بخش منکرات حکومتی فرار کرده است... بعنی می ترسیدند مأمورین دربار ایلخانی و غوزی خلفایی بلایی سرش آورده باشند، اگرچه از برخی هم شنیده بودند که خواجه مسلمانی راستین و حافظ قرآن است. مدیر ایرج روشن از همه بیشتر ناراحت بود. پس از پایان سخنان ملطان ولد، که زیاد برگزار شود) مدیر آمد از شرف الدین این محمد تبریزی رامی، که از مداحان و قصیده سرایان دربار شیخ سلطان او یس جلایری سرماسلهٔ آل جلایر بود و روشن در نیریز دارالخان مطان او یس جلایری سرماسلهٔ آل جلایر بود و برگزار شود) مدیر آمد از شرف الدین این محمد تبریزی رامی، که از مداحان در تبریز دارالخلافه داشت، استدعا کرد بلند شبود، مجلس را با بیان کر فصاحت و بلاغت" خود "مستفیض" فرماید. رامی هم تعظیم و تکریم کرد و بلد شد اول چند کلامی به ترکی – عربی به آل جلایر دعا کرد و بعد اسماعيل فصيح

می طمطراق دکسلمه کرد... من هندف نیک ایترج روشین را هم قنهمیدم. می خواست اگر حافظ نزدیکیهای ظهر آمد، و خدای ناکرده و خدای ناکرده چیز نابابی از دهانش پرید، همه آنقدر خسته و گرسته شده باشند که موضوع در لفافه بگذرد.

خودم هم حالا دلم مثل سیر و سرکه برای حافظ جوش میزد. چطور شده بود؟ هر روز تا این موقع دیگر میرسید... چشمم از پنجره به در مدرسه بود.

از منارد مدرسه تلاوت قرآن پیش از نماز ظهر آغاز شده بود که ناگهان او را دیدم، که خرامان خرامان وارد باغ مدرسه شد. نخست بسوی حوض آب رفت و همچو کسانی که برای نماز آماده بشوند آستینها را بالا زد، آماده شد. من نفس راحتی کشیدم و خوشحال شدم. اما خواجه همانجا لب حوض من نفس دامتی درازی فقط دهانش را آب کشید و صورتش را توی آب جوض نگاه کرد. موهایش را با چنگ شانه زد. بعد حسابی وضو گرفت، و بلند شد رفت و زیر درختهای نسترن و از جلوی چشمم ناپدید گشت. انگار می خواست نماز صبحش را قضا بخواند، چون ظهر نشده یود. شاید هم با خداوند حساب و قرار و مدارهای خودش را داشت.

رامی آخرهای مدح و ثنای جلایرش بود که من ناگهان خواجه را دیدم سلانه سلانه و با بغچهبندیل زیر بغل از در تالار وارد شد. گرفت گوشهای ساکت نشست، سرش را پایین نگهداشت و گویی از سخنان حکیم غوزی دلش یکجوری می شد. مهمانان خارجی چشمشان به او بود. همین طور چشم مأمورین حراست دربار آل مظفر.

بیشتر افراد حاضر در شبستان در انتظار اعلام صرف ناهار بودند که مدیر ایرج روشن با جسارتی محتاط کارانه گفت "اندک بیانی از خواجه حافظ شیراز میشنویم... چون ایشان گویی آهنگ سفر دارند." خواجه سیرش را بلند کرد و لبخندی زد. آنچه آن روز از دهان حافظ شیراز، در آن لحظه، در آن جلسه بیرون آمد، دستکم در نظر من، أخرین کلام سالک رندان بود ـ در اوج شطحیات. از این ساده تر هم نمی شد گفت. خود بدبختم آنچنان هر کلمه از تارهای صوتی گلوی او را تند و تند با فشار قلم نی می توشتم که مُچ دستم داشت همانند جان در تنم منفجر می شد. و لرزه به دستم بود، که مبادا یک صدا با یک اعراب از قلم بیفتد.

تخستین کلماتی که از دهان خواجه درآمد چنین بود: "بنده... فقط حافظ قرآنم و دلداده پیر خرابات و کهنه سالک پیر این دیار..

سکوت کو ناهی سالن را فراگرفت. هیچکس نمی توانست روی چنین کلامی حرف بیاورد \_ یا هیچکس نمی توانست بفهمد کجایش حرف دارد. آنگاه بسوی مدیر ایرج روشن نگاه کرد. و گفت: "این بنده افتخار می کنم که زمانی فراهم شد تا به منزلگه پیران مغان یزد بیایم و همچنین دوستان نیک و هنرآوری را از مرزهای این جهان ببینم، و بشتوم، بنده از این انجمن انس نور و گرمی جاودان بهرههایی بردهام. سرش را به زیر انداخت و سکوت دیگری کرد. این سکوت درازتر و تبدارتر بود. بعد سرش را که دوباره بلند کرد، اشک در چشمانش موج میزد. تگاهی به رامی و این خلدون که کنار هم بودند انداخت. بعد سرش را بسوی مدیر ابرج روشن گرداند و گفت: "سخن را با این چند بیت تاچیز که شبگیر برای رسیدن به نور مینوی به فکرم رسید پایان می دهم:

خسرّم آن روز کسز ایس منزل ویسران بسروم راحت جسان طسلیم وز پسی جنانان بسروم گرچه دانسم که به جنایی نسرد راه غیریب مین بسه بیوی سبر آن زلف پریشسان بیروم

18

من کلهم می سوخت و انگار در سوز شبگیر "راگا" با جیغی از خواب پریده بودم. خواجه آماده بلندشدن و بیرون رفتن بود، که ایرج روشن اجازه خواست پرسشی بکند. خواجه لحظه ای دودل ماند، پیش از اینکه پرسش مدیر به زبان آبد، او که گویی هم پرسش و هم پاسخ را می دانست، گفت: "یک سخن بیش نیست، که گفتم. باید دل و دلدار داشت، دلدار بود و سخن گفت. بنده هم دیگر ساکت."

آن شب، پس از نیایش مغرب و عشا، که خودهاوستای عنیقه را درآوردم و لای آن نگاهی به نقش "او" کردم، اخمهای کهنهاش بفهمی نـفهمی بـاز شده بود... یا من خیال میکردم...

زنگ تیز تلفن و «اسید آزمایشی» توی هال مرا برمیگرداند به آپارتمان خیابان تکش، شهروردی شمالی در جمهوری اسلامی. میروم تلفن را جواب میدهم. کمی کلیک کلیک میکند، قطع میشود. وضعی است که چند ماه اخیر با خرابی خطها داشته ایم. شاید بخاطر تعویض کابلها و تعمیرات مأمورین مخابرات است. شاید هم مأمورین بررسی آل مظفرند، خط را چک میکنند. گوشی را میگذارم برمیگردم «دارالعلم»... مدرسه ضیائیه... یکی دو سال پس از این گردهم آیی ادبی / تاریخی بود که ما برای سیر و سفری به شیراز رفتیم. این سالی بود که می شنیدیم تیمور گورکان جهانگشا! شاهداماد آل گرفته، در دوران جنگ هفت ساله اش سراسس شمال و غرب "ملوک عجم" راگرفته بود، ولی تابه حال به یزد و شیراز کاری نداشت، چون لابد مردم اینجاها را آدمهای آرام و ساده و دین داری می دانست، و این تصرفات البته پس از در چنگ گرفتن سراسر پهنه روسیه و آسیای صغیر و شهرهای بزرگی شامل کنتانینویل و بغداد و اصفهان روی داده بود. بیشتر آسیا را به راستی آل گرفته بود! (در راه شیراز، در ایرکوه بودیم که شنیدیم که تعمور شادداماد در اصفهان، مانند صدها شهر دیگر، از سرهای بریده "نامسلمانها" ی ایران مناره ها درست کرده است!) اما جادهٔ یزد – شیراز هنوز امن بود و به شیراز که رسیدیم در مهمانسرایی بیتوته کسردیم. بدبختانه دیری نگذشت که گفتند تیمور و لشکریانش بسوی شیراز می آیند و یک روز میچ شنیدیم که اسکریان تیمور به شیراز رسیده و "دروازه قرآن" را گرفتهاند..

چند روز بعد شاید جالبترین روزهای تاریخ شیراز بود. و با بسته بودن دروازه ما در شهر ماندیم. پس از تعبرف دروازهٔ قرآن به دست سپاه عظیم تیمور در شهر شایع شد که زین العابدین پسر شاهشجاع بجای فرستادن سپاه و تدارکات دفاعی، دست به دامان حافظ شده است... و سرانجام خواجه حافظ بود که شهر و جان مردم را رهایی بخشید.

داستان بدین سان گذشته بود که امپراتور تیمور شاه داماد، پس از گذشتن از دروازه قرآن اراده فرموده بودند که شب اول را در شیراز در باغ "دلگشا" کمی رفع خستگی و کلبی عیاشی بفرمایند – البته پس از آنکه همه ساکنین و خادمین باغ را با درنده خوبی و بی دانشی اهریمن صفتان کشته بود. اسماعيل فصيح

رخداد رندانه تاریخی خواجه فلکالافلاکی حافظ قرآن هنگام بگاه روی داد: بعنی حافظ قرآن، حافظ شیراز شد. او با یک جلد دیوان خودش با کاغذ معمولی نخبافت ولی جلد زرکتوب و یک شبیشه شبراب خلّر فیروزآبادی می آبد دلگشا و تمنای دیدار با ملک تیمور گورکان "بادشاه جهانگشا" را میکند. چون هدیهٔ ناقابلی آورده است. نگهبانان جلوی در باغ البيته اول كبركو مبرخندند و سركردهشان منظمئن مبرشود يك درويش یک تا تبای دیوانه و مست و خراب با یک کتاب و یک شیشه می نمی تواند سیاسی یا جاسرس یا تروریست باشد. ولی هنگامی که نام پیر یک نا قبا را به گوش تیمور میرسانند، تیمور با خنده ولی سیدرنگ او را سه حنصور مىپذيرد. چون به گفتهٔ برخى از تاريخ نوبسان آن دورد. بويژه ابن خلدون و دولتشاد، تيمور نام حافظ را شنيده بود، و همچنين با همهٔ اهريمن صفتي ها و آدمکشیهایش، \* یک موجود ادبدوست \* تشریف داشت. پس از باردادن به حافظ، و گرفتن شیشهٔ شراب و جلد دیوانش، با او خوش و بش میکند و سربه سرش میگذارد. (ضمناً میگفتند مستی دالم، بنخشی از کاراکتر جنگاور جناب تیمور بود) او حالا ناگهان اخمهاش را تىر هم مىكند و میگوید: "ببینم، شخص ماکاشغر و بلخ و سمرقند و بخارا را پس از هفت سال جنگ و خون دل و خونریزی تسخیر کردیم، و اکنون از راویان اخبار و ناقلان آثار شنیدهایم که این دو شهر آخر را سرکار یک شب یکهو به خال **مندوی یک ترک شیرازی بخشش فرمودید؟!" حافظ پاکدل که اکسنون در** گروگان یا "گیرتک" های سیاسی بود، تنها دکمهٔ قبایش را باز میکند و تن برهنه و اسکلتوارش را نشسان تیمور گورکسان پادشاه بزرگ مغول میدهد که: "قربانت گردم، اگر ما آنقدر دست و دلباز نبودیم به ایس روز نسمىافتساديم. بسبخشيد، بـازيس مـىدهيم." تـيمور غشرغش مـىزند و مى يخشك...

مردان پاکاندیشه، میتوانند گاهی حتی جلوی بدسگالی بیخردان و

ناپاکان اهریمن صفت یورنی و گورکانیان کاشفر را هم بگیرند.

زنگ تلفن توی هال باز تکانم میدهد، و باز به آپارتمان تهرانم در خیابان تکش ـ سهروردی برمیگرداند.

## 14

فرنگیس است که از خانهٔ خانم فروهر زنگ میزند. میگوید نیم ساعت است که مشکل می تواند خط را بگیرد. تا شماره را میگیرد قطع می شود. دارم میگویم که چیزی نیست، احتمالاً مأمورین مخابرات تیمور گورکان از شیراز خرابکاری میکنند، میگوید «گوشکن... خواب که نبودی؟» «نه، داشتم اتوبیوگرافی روانپریش میخوندم ــ» «گوشکن، جلال...» دقیانوس را به دلشوره انداخته، ترس و لرز مخمصهٔ فروهری. صدای خواهرم هم عصبی و لرزان است. مخمصهٔ امروز چنین است: «یک خانم... از دوستهای قدیمی فروهر دیشب آخرهای شب تلفن کرد اینجا و خبرهایی از دکتر فروهر داد...» «یک خانم از دوستهای فروهر داد...» دکتر سیدعباس عابدینی فرد طاب ثراه \_ استاد بازنشستهٔ دانشگاه علامهٔ طباطبایی تهرانه.»

داوه...، این را هم من باید سوگند یاد کنم. دچه خبری؟

«سوسن فروهر و خود فروهر با این خانم و دکتر عابدینی رفت و آمد زیادی به آن صورت نداشتهاند، گرچه فروهر و عابدینی از سالهای دانشگاه با هم آشنا بودهاند، و خانوادهها هم فقط عیدها دید و بازدید میکردند. حرفهایی که دیشب خانم دکتر عابدینی میزد، سوسنرو خیلی به هول و ولا انداخته... دیشب زنگ زدم بهت بگم، انگار خیلی دیر برگشتی.»

اخبر چيه؟ا

هجـ لال، آقای فروهر روز گمشدنش، همون ساعتهای اول ترک
آسایشگاه رفته در خونهٔ اونها. یعنی خونهٔ عابدینی... رفته دم در، سلام و علیکی کرده، و چیزی به دکتر عابدینی داده و به اون گفته کجا میره! گوشی
دستته؟ اما از عابدینی قول گرفته به زنش یا به هیچکس دیگه نگه تا دستته؟ اما از عابدینی قول گرفته به زنش نگفته، یعنی نمیگه. زنش هم تا نگرانی درست نشه، و عابدینی م به زنش نگفته، یعنی نمیگه. زنش هم تا حلا با سوسن حرف نزده بوده... یعنی تا دیشب...
حالا با سوسن حرف نزده بوده... یعنی تا دیشب...
مثل مصطفی ژاندارم فروهر ـ..
همردرد ناجور و بدی که دارم...
همرد داخر بایدینی م به زنش نگفته، یعنی نمیگه. زنش هم تا دیشب...
مثل مصطفی ژاندارم فروهر ـ..
همردرد ناجور و بدی که دارم...
همرد داخر باید این عابدینیم سکتهٔ مغزی کرده ـ..
همرد داخر و بدی که دارم...
همرد داخر ای می دادن شاه کار هاتوبیوگرافی یا باشه. شاید هم داش داش در ست کردم و یادم نیست.
همردن باشم حالت خوب که ماعت پیش درست کردم و یادم نیست.
همردن باشم درست کار ماند شاه کار هاتوبیوگرافی یا باشه. شاید هم داش یه لیوان شیرکاکاتو باشه که یک ساعت پیش درست کردم و یادم نیست.
همهمن باشم حالت خوب ۶ میزونه؟ باشه. شاید هم دمین یا دیشی درست کردم و یادم نیست.

دآره عزيزم. بگو.»

«دکتر عابدینی خوبه، سالمه، خیلی هم زندهست. اما تو تلفن با سوسن حرف نمیزنه. میگه آنچه فروهر به او گفته حرفهای خصوصی بین دو مرد و یک میعاد محرمانهست. ظاهراً پیرمرد تُخس و یه دندهای یه. به مأمورین پلیس هم که رفته ن در خونهش تحقیقات کرده ن نگفته... گفته نمیدونم. اما به زن خودش فقط گفته که میدونه. اونم بر داشته دیشب تلفن کرده با سوسن گپ زده، و تمام این چیزها رو به سوسن گفته.

دخونهش کجامنت؟ این دکتر عابدینی طاب ثراه... خانم فروهر بلده؟ من میتونم بیام اونجا با هم بریم. شاید مسیو رو به حرف بیاریم.»

دمسئلهم همین جاست. یکی دو سال اخیر اونها خونه شون رو عوض کردهن. رفتهن بیرون بیرونهای شهر. سوسن اینا تا حالا اونجا نرفتهن. گرچه زنش آدرس داده... یعنی زن عابدینی... خونهٔ تازه شون تهٔ اقدسیه و نزدیک شمشک و اونجاهای پرت و پلاست. سوسن میترسه بره گم شه. وضع حال و مینه و قلبش هم بدتره. یه مشت قرص و دوای زیادی خورده، آرومم نمی گیره.

آهی میکشم و گوشی را میدهم این دستم، تکیه به دیوار میزنم. بامداد دیگری از داستان تابناک آریان \_فروهر آغاز گشته است.

میگویم: «فری، بهتره آروم باشیم. من میتونم خودم آدرس رو اگر داره بگیرم برم این مسیو رو پیداش کنم... سوسن خانوم میتونه با من چند کلام صحبت کنه؟ یا آدرس رو نوشته دارین؟»

داوا، آره. صبرکن میگم بیاد با هم حبرف بنزنین... همینجامت. گوشی رو داشتهباش.»

ظاهراً سوسن خانم زیاد دور نیست، چون بلافاصله می آید روی خط. با سلام و خوشحالی و «قربون شما» احوالپرسی میکند. بعد تقریباً اصل تمام چیزهایی را که فرنگیس گفته بود، تکرار میکند. انگران نباشید، سوسن خانم. آدرس دقیقرو به من بدید. من اونجاها رو بلدم. میرم پیدا میکنم، با این دکتر عابدینی حرف میزنم. خونهشون تلفن دارند؟»

«نه... برای همین هم هست که زنش زودتر خبر نداده. دیشب از خونهٔ خواهرش که تلفن دارند حرف میزد.»

«آدرس رو بدید. ظاهراً دکتر فروهر هم آدرس رو داشته. اگر اون با اون حالش تونسته پیداکنه منم خیر سرم باید بتونم.» «کاغذ و قلم دم دستتون دارین؟»

**دیله. رله بفرمایید.ه** 

آدرس را مینویسم، که چیز واقعاً پرت و پیچ در پیچی است. تهٔ اقدسیه، بالاتر از میدان اراج، کوچهٔ همگوهر (دست چپ کوچهٔ دوم) داخل کوچه دست راست درِ سوم طبقهٔ اول... دوباره کلمه به کلمه میخوانم، چک میکنیم.

تشکر میکنم. باز از او میخواهم که نگران نباشند. میخواهم مواظب خواهر بیچارهٔ بنده هم باشد، و تعداد «والیوم»ها و «دیازپام»ها را کمتر کند. میگوید: «چشم، متشکرم. قربون شما.» و من هم قول می دهم بلافاصله پس از تماس با خانوادهٔ این استاد عابدینی به دیدنشان بروم، و نتیجه را به اطلاعشان برسانم. او هم تشکر میکند، و باز با «قربون شما» عذرخواهی میکند. گوشی را به خواهرم می دهد که می خواهد بگوید ناهار را به خانهٔ خودمان خواهند آمد، چون در راه بازگشت از «اقدمیه و اونجاها» خانهٔ خودمان نزدیکتر و برای من راحت تر است. توی تلفن می بوسمش و با خداحافظی گوشی را میگذارم.

هنوز سردرد بد وگیجی ناجور را دارم، که لباس میپوشم و می آیم بیرون. ماشین خودم را برمیدارم و از سـهراه ضـرابخـانهٔ تـهران «مـلوک عـجم»

410

اسماعيل فصيح

می اندازم توی پاسداران و بالا. اقدسیه!... از خیابانهای اقدسیه همیشه آنقدر خوشم آمده بود که از خاله اقدس بیگم باجی، خالهٔ خانباجی دوست زمان بچگیم ناصر تجدد توی درخونگاه... خاله خانباجی اقدس توی اتاقش با دستهای سیاه و لاغر و چروکیده، سیگاری را که خودش با توتون و اخ و تف درست می کرد سرِ چراغ گردسوز نفتی آتش می زد و برای ما بچه ها حکایتهای ملانصرالدین تعریف می کرد. اما اقدسیهٔ پیچ اندر پیچ امروز، پای کوههای البرز تهران، با معجونی از خانه های شیک و باغهای قدیمی و خرابه های رهاشده، دست کمی از دنیای دوران سلطنت آقاباخان تولهٔ نوهٔ هلاکو که صبح خوانده بودم ندارد... و با کمی گیجی و مالیخولیا بیشتر. دست کم برای من.

مدت درازی که طول میکشد تا خانهٔ دکتر سیدعباس عابدینی استاد تاریخ بازنشسته، یا استاد بازنشستهٔ تاریخ دانشگاه تهران دوران سلطنت شاهنشاه آریامهر محمدرضا پهلوی را پیدا کنم. عجیب است... توی ماشین، وسط ترمزکردنها و سَمت خیابانها را از این و آن و از کیوسکهای روزنمامه پرسیدنها، احساس میکنم یک بادکنک شدهام – بیقواره و گمشده... سو گند. بیوک قدیمی یک تابوت چرخدار است که جان درآورده و خودش برای خودش می رود. من تنم فقط پوست چروکیده است که به لباس خوش تیپ چسبیده، فیها خالدون خالی... منجمله تمام کلم، که از آن فقط یک دماغ بیرون زده، و یک جفت عینک دودی انگلیسی. بیرون از ماشین هم، همه چیز انگار وسط چهارراه گرداب تو دل برو، با خانههای شیک آجر بهمنی سفید مدرن تهران بزرگ، باغهای دراندشت با دیوارهای کاهگلی عهد قاجار، خرابههای زمنده، و بیکان و رنو و پیکآپ و مرصدسبنز و پژو و بیوک و فیات، که توی شکم و جگر و دل و قلوهٔ هم فرو می روند. جدّی. یادم نمی آید توی لیوان شیرکاکاثو قبرار غبروهبر

لامسّب چی ریختم، که زیادی ریختم. شاید هم خیال میکردم بنجشنبهٔ تعطیلی است و من برنامهای نداشتم، و فقط میتوانستم توی خانه رسوب کنم، سناریو بخوانم... شاید هم نباید با شیرکاکائوی احیا،شده «فروهر» میخواندم.

معجزهای هم رخ می دهد که بعد از فقط بیست دقیقه گوگیجه خوردن بالای میدان اراج، اوایل کوچهٔ هم ـگوهر، ساختمانی سوپر آرشیتکت مدرن را پیدا میکنم، که مشخصات آدرس را دارد. از ماشین می آیم بیرون، قفلش میکنم. ساختمان بزرگ هفت طبقه را دید می زنم که از سنگ و بتونآرمه و از آجر بهمنی شیک درست شده. ساختار بنا ترکیبی از هخامنشی / ایتالیایی است، با کمی هلالهای ایرونی معماری اصفهان. نام دکتر دس. ع. عابدینی و را کنار یکی از اف اف های طبقه اول کشف میکنم. نفس راحتی میکشم. این هم خوشگل است. دس. ع. عابدینی. تا بیغولهٔ حاج علی آقای کور و محترم زمان دینبلی نسب توی کوچهٔ حاج رجبعلی تهٔ خیابان ری. یا مدرسهٔ ضیائیه جنب زندان سکندر در عصر تیمور گورکان.

زنی با صدای جیغمانند اف اف اف را جواب می دهد. «بفرمایید؟» من پس از معرفی خودم و اینکه پیغام مهمی از طرف خانم دکتر فروهر برای جناب دکتر عابدینی دارم، و بسیار مهم است و خواهش میکنم دو سه دقیقهای حضور ایشان برسم. «بفرمایید.» در وزوزی میکند و من داخل می شوم و دو سه دقیقهٔ بعد، کفش درآورده روی یک مبل کِرِمرنگ گل و بته دار نیمچه شیک نشسته ام، روی قالیچهٔ کرمان، روی پارکت فرنگی، جلوی جناب استاد عابدینی.

دکتر سیدعلی عابدینیفرد طاب ثراه هیکل ریزه و لاغری دارد، با کلهٔ تاس، عینک تهاستکانی، صورت تـراشـیده، ریش و سـبیل پـروفسوری

344

۳۲۸ اسماعیل فصیح

پرېشت و خوب ويجين شده، عصا به دست، و بسيار بسيار لقوماي... بطوري كه حتى نشسته و آرام و به مبل تكيه داده، دستهايش مي لرزند، و چک و چانه و گونههایش هم میپرند. چشمانش هم انگار بینایی درستی ندارد، چون مثل حاج على آقا دينبلينسب به جهت من نگاه ميكند تا توي صورت و چشمهايم. ما سلام و احوالپرسي كردهايم، و من خودم را مجدداً معرفي كردهام، روى نام فاميلم سنگين آمدهام، از خدمات خودم در شرکت ملی نفت ایران و دوستی سالیان دراز خواهرم و بانو سوسن فروهر و دوستی کوتاهتر خودم با جناب استاد دکتر فروهر را برای او گزارش کردهام. تأکید کردهام سه چهار روز اخیر، ما همه، بخصوص خانم فروهر، با رنج و دلهرهٔ زیاد دنبال سرنخی هستیم که دکتر فروهر کجا هستند، یا کجا رفته اند... و اینکه امروز شنیده ایم جناب استاد می دانند... و التماس دعا داريم... كمي صبر ميكنم تا اين حرفها يك جاي مخچهاش تەنشىن كىد، تصميم مئبتى بگيرد. او بېشتر فقط گوش كرده است و با يک دست لقوهای چند بار سعی کرده است ریش پروفسوری را نوازش نماید. فکر اینکه صورتش را خودش تراشیده و ریش و سبیل را خودش به این تميزي ويجين كرده باشد امر محال است. احتمالا بسرش كرده، يا يكي از دامادهایش کرده، یا شخص شخیص و چاق و چلهٔ سرکار علیه خانم عابديني كرده است. در خانه ظاهراً، تا أنجا كه من مي بينم جز خودشان کې ديگرې نيست.

عابدینی مدتی فقط کله تکان تکان میدهد. بعد سر بلند میکند و سؤالی میکند که جا میخورم. «آقای مهندس، شما... در رشتهٔ تاریخ ایران و تاریخ بینالمللی، آموزش دیدهاید؟»

پسگردنم را میخارانم: ۲متأسفانه آموزش آکادمی زیبادی در رشتهٔ تاریخ نه... بجز دبیرستان، و یکی دوتا Course جامعه شناسی در دانشگاه، در امریکا.۳ ها!... پس شما هم امریکا تحصیل کردهایـد ـ و جـامعهشناسی هـم خوندید... پس باید بدونید «تاریخ» یعنی چه؟ یعنی در ابعـادگسـترده و کشفالاسرار لایتناهیاش...»

«نه والله، من یه آدم فنیام... و جنابعالی یک انسان والای نوع بشیر هستید. و مطمئنم که راضی نخواهید شد بگذارید همسر یکی از دوستان زندگیتان رنج...»

خفهام میکند: «واژهٔ تاریخ، اینطور که حالا در این قرن اینهمه تازه به دوران رسیدها و اینسایکلوپیدیاچیها و کامپیوترچیها و میکروفیشچیها مد کردهاند، «جمع کل فعالیتهای نوع بشر» روی این زمین نیست...»

«صحيح.» مقصودش را نمىفهمم. نمىخواهم هم بفهمم. فقط مىخواهم بفهمم اين فروهر لاكردار كجاست.

«نخیر! تاریخ حتی متون ثبت و ضبط شدهٔ «رویدادهای تمام تاریخ جهان» هم نیست... از نظر اوبژکتیو نهایی، بقول خود بنده و تأیید جیمس هاروی رابینسون، تاریخ تمام چیزهایی است که نوع بشر الهام گرفته، انجام داده، فکر کرده، احساس کرده، یا امید داشته است...» «جالبه، جناب استاد...»

«نمیدانم متوجه هستید چه عرض میکنم یا نه؟...» «البته ــولی دکتر فروهر...»

«جناب فروهر هم درست مثل خود بنده فكر مىكردند و مىنوشتند.» «بسيار بسيار خوشحالم. افتخار مىكنم. ولى اين چند روزه ـــه

«برای ایشان هم آرکٹولوژی و باستانشناسی سومریان و آشوریان در بینالنهرین و جنوب ایران و شروع نوشته های تاریخی در بابل و این همورابی شان که می گفت چشم در مقابل چشم، همه یه مشت حرف مفت و توخالی و دیکتاتوری است. البته پیدایش حضرت موسی نبی الله را نمی توان جزو این نوشته های دنیای کهن \_# اسماعيل فصيح

خانم عابدینی با مینی چای توی انگارهٔ طلایی می آید، با قندان طلایی و بشقاب بیسکویت موزی، و یک شیشهٔ کمرباریک کوچولو، محتوی مایعی کمی قهوهای رنگ که نمی تواند آبلیمو باشد. مینی را اول جلوی من می گیرد، اما مر برمی گرداند و رو به شوهرش، کمی هم با تشر هزن – شوئریِه به یک آدم لقوهای کور، می گوید: «عباس، آقای مهندس برای پیغام و ناراحتی خاصی از طرف مومن خانم آمدهاند. ببین مقصود و منظورشون چیه.» وقتی چای شوهرش را خودش جلوی او روی میز می گذارد، حدمم بر اینکه جناب عابدینی از چشم مرخص است بالای نود درصد می رود.

«چشم.» اما عابدینی سرش پایین است، بی اهمیت به عیال. دلم میخواهد از خانم بپرسم آسپرین یا کودئینی چیزی در خانه دارند یا نه. سرگیجهٔ لامتیب صبح تا حالام دردناکتر شده. اما درز میگیرم. دلم پیش فرنگیس هم هست که منتظر است. نمیخواهم حرف توی حرف بیاید. رو به عابدینی میگویم: «از آقای دکتر فروهر بفرمایید ...»

میزبانم همانطور که سرش پایین است میگوید: «آقای دکتر جعفر فروهر به گردن این مملکت و به گردن تاریخ این مملکت، و به گردن تاریخ تمام جهان حق والایی دارند. ایشان حتی مثل معدودی از تیاریخنویسان نظیر خودشان، و نظیر خود بنده، زمینه انتلکتو ثل بازی و دموکراسی بازی آغاز تاریخ یونان و نوشته های سیستماتیک تاریخی شان را راهی غلط می دانستند، و دور از پایه های اساسی یکتا آفریننده خداوند تبارک و تعالی. ایشان دلیل فساد کنونی در غرب امروز را هم از همین ریشه یا تقلید از این خُل بازیهای یونانیهای کهن می دانستند... آن روزها دست یه مشت سناتور و تریبیون و اشراف یونان بود، حالا دست کارتلهای سهام و نفت مه

خانمش میگوید: «کوتاه بیا، دکتر، مثنوی هفتاد و دو منش نکن. آقای

مهندس بفرمایید چای.» توی استکان چای شوهرش قند می اندازد و از شیشهٔ کذایی که معمولاً می توانست، آبلیمو باشد، کمی در استکان می ریزد، هم می زند، و آن را بطرف دکتر دراز می کند. «بیا عباس چایی.» لحنش مثل کسی است که دارد با بچهٔ عقب افتاده یا با یک کور حرف می زند. دکتر دست دراز می کند و دستهٔ انگاره را می گیرد. ضمناً بخاطر شوخی همسر نیشش هم باز شده، و دو دست آروارهٔ شیک و سفید هم نمو دار گشته اند و داد می زنند از لنه های شخصی آقای سیدعلی عابدینی نروییده اند. نفس بلندی می کشم. می گویم:

«استاد، آقای دکتر فروهر اوایل این هفته حوالی ده یازده صبح خدمت سرکار رسیدهاند و پروندهای را که مال حضر تعالی بوده اعاده فرمودند و خداحافظی کردند، و رفتهاند. راننده تماکسی آژانس به ما گفته. دکتر احتمالاً به شما اشبارهای کبردهاند که قصدشان کجا بوده. ما بطور خصوصی و محرمانه خواهش ...» وبله، ایشان آمدند.»

> «ممکن است محبت بفر مایید ــ» «امروز چند شنبه است آقای آرین؟» «پنجشنبه و ما بسیار نگران ــ»

۳۹۹۳ آمدند. یک مقالهٔ بنده را \_ یا بقول شما امریکارفته ها Paper بنده را \_ که نزد ایشان بود، اعاده فرمودند: تحت عنوان «نور و دانش ایزد تبارک و تعالی: راه تاریخ راستین» که می خواهم برای کیهان فرهنگی بدهم، حالا فعلاً بماند. جرقه ای از انعکاسهای شخصی است. البته باید اشاره کرد که انعکاسهای فردی و نوشتن احساسهای تاریخی است که ستاره های درخشان پیدایش و توسعهٔ تاریخ واقعی است... تاریخ فقط ایران باستان و یونان باستان و امپراتوری روم و امپراتوری مقدس شارلمان و پاپ ها و دیکتاتورهای بزرگ نیست....» اسماعيل نصبح

او ادامه و ادامه می دهد، احتمالاً برای اینکه وقت بگذراند و حرف درستی نزند. بعد وارد داد سخن دربارهٔ تاریخ اسلام و امپراتوری غرب می شود و آن را هم تحریف و تخلفی از راه راست و دانش راز آفرینش خداوندی و پیام ایزد تبارک و تعالی می داند که با شروع رنسانس اروپا بیشتر تحریف و حتی فراموش شده است. من فکرم اول پیش فرنگیس و خانم فروهر است که نگران و منتظراند. بعد میان داد سخن های دکتر عابدینی حواسم پیش شهین سرافراز می رود که الان کجاست و دارد چه کار می کند. دارم در یک وان آب نه چندان داغ با او سناریو وبرایش می کنیم که صدای عابدینی را می شنوم که تقریباً داد می زند «روشن

میگویم: «جناب عابدینی من کمکم دارم از شما بسیار خوشم میاد... و تحسین میکنم... چون نوابغی مانند جنابعالی و دکتر فروهر و هرودوت و فردوسی و اکهارت و بابرینی و دانته و ابن خلدون زیاد نیستند... ولی ممکنه خواهش کنم محبت کنید عجالتاً بفرمایید دکتر فروهر چه اشارهای به اینکه کجا می فنند کر دند؟ باید خدمت شما گفته باشند. ما همه احساسی داریم که تنها به شما ممکن است گفته باشند... و گفتهاند. خانمشان بسیار منقلب و با دغدغهٔ خاطر ــه

هما... منقلب بودن که هم از عوارض فیزیکی دنیایی و هم از حالت انقلاب درون هم می آید می تواند هم شخصی باشد، هم خاندانی، هم جامعهای، هم جهانی... و می تواند سرچشمهٔ تغییرات باشد... اگرچه بیشتر انقلابهای جهان ــ البته آنهایی که از رأی و اندیشهٔ ایزد تبارک و تعالی دور بودهاند ... محکوم به فنا بودهاند... با پدیدهٔ انقلاب اسلامی ایران، در درون دکتر فروهر هم انقلابی به وجود آمد که تباریخ روی آن قضاوت خواهد کرد...»

«بله آقای مهندس. کتابهای دکتر فروهر هم می توانست باشد، اگر ایشان با اندکی حک و اصلاحات و حذفیات لازم موافقت می کردند.» «یعنی عکس شاهنشاه آریامهر و دیباچهٔ تقدیمی را برمی داشتند؟» «... و چیزهای دیگه... شنیدهم ایشان اخیراً اتوبیوگرافی شان را شروع کرده بودند... آیا خانمشان این پیش نویس را دارند؟»

«بله، هست. اگر مایل باشید میتوانیم هر وقت امر بفرمایید بیاورم خدمتتان... میدانید که ایشان، یعنی دکتر فروهر مریض هستند. وضع شان خطرناک است. ما دربارهٔ اینکه ایشان کجا ـــ

میگوید: «میدونید، پس از حماسه سرایانی مثل فردوسی و امثال او، بزرگترین کسانی که در جامعه شناسی و هیستوگرافی جهان ما نقش عظیم دارند کسانی اند که بیوگرافی نوشته اند: چه بیوگرافی نامهای بزرگ خوب را مانند حضرت زرتشت، حضرت محمد یا حضرت عیسی را، چه بیوگرافی اشخاص برزگ بد را مثل اسکندر و چنگیز و هیتلر و صدام حسین و شاهان ظالم را... شما شاهنامه را خواندید؟؟

میگویم: «شاهنامهٔ بزرگ فردوسی را بنده تماماً متأسفانه نخوانددام. واقعاً که کتاب «شاه»نامه هاست.» از کترهای ورزدن خودم لجم میگیرد.

«واژهٔ «شاه» مثل واژهٔ «امپراتور» یا «سلطان» یعنی استبداد، و استبداد یعنی ظلم و بیداد، و ظلم و بیداد یعنی گناه و کفر علیه نور خداوند تبارک و تعالی... خود آن حکیم هم از بیداد شاهان فریادها زده...»

**ا**صحیح.»گیری کرده بودم.

۳... و بیوگرافی یک مورخ با احساس، مثل خود همین فروهر که احتمالاً رفته دنبال پژوهش بیشتر برای کارش... یعنی رفتن به دنبال نور و روشنایی آخر...۳

دمثلاً کجا... احساس میکنم شما میدانید و ما قول شرف میدیم به احدی ـــه الماعيل فصيح

عابدینی حالا نیشخندی میزند و قلب بزرگی از چای مزددارش میرود بالا. در این فکرم که شاید پدرصلواتی توی چایش چیز احیاءکنندهای زده و من خبر ندارم. میگوید: «آقای مهندس از اون آبغور» توی چایتون بزنید ـ برای کلـترول خوبه. البته شنیدهم یه کمی سیرترشی هم برای کلـترول بد نیست. ولی آبغوره چیز دیگهس.»

«چشم...» آبغوره! شیشهٔ فزناک را برمی دارم و مقداری آبغوره توی چایم میریزم. میگویم کمی با آبغوره لیلی به لالایش بگذارم و با هم در یک حلقهٔ خلوت اُنس آبغوره ای قرار بگیریم تا شاید دربارهٔ محل رفتن فروهر شُل بیاید. میگویم: «چشم، چه آبغورهٔ خوبی. ممم. ممنون. و خواهشمندم حقیر را محرم راز خود و از بندگان خودتان و جناب فروهر حساب بفرمایید...»

با سردرد لعنتی که داشتهام دارم خستهتر و خستهتر می شوم و تمام اندرونم هم از حرفها و از آبغوره استاد بیشتر آشوب شده.

اما استاد خندهٔ دیگری میکند و سرش را تکان میدهد. برای یک مورخ سیاسی، اگر هیچی ندارد، توداری و یکدندگی را دارد. میگوید: «میفرماید مرا عهدی است با جانان که تا جان در بدن دارم / هواداری کویش را چو جان خویشتن دارم...»

به ساعتم نگاه میکنم. ده و نیم گذشته. در این فکرم که موضوع خطرناک برداشتن شیشهٔ اسید سولفوریک و چاقو را به او هشدار بدهم شاید نرم شود. اما با وضعی که زن این کاراکتر دارد میترسم در عرض یک ساعت به گوش سوسن فروهر و خواهرم هم برسد. میگویم:

«به هرحال، خانواده بنده و خانواده دکتر فروهر تمام عمر از شما ممنون خواهیم بود \_اگر بزرگواری کنید... به حفظ سلامتی دکتر فروهر هم کمک فرمودهاید.» میخواهم اضافه کنم و آنقدر ممرتق تشیریف نداشته باشید. ول میکنم. لحن خستهام این را القاء کرده. سرش را تکان میدهد، بعد میاندازد پایین. میگوید: «جناب آریا، فرموديد جنابعالي يک مهندس و يک مرد فني هستيد. شما دنياي خودتان را دارید. بگذارید ما دیوانه های تاریخ هم گوشهٔ خودمان بپلکیم... بریم توی سایه های تاریخ گمشیم.» تصميم ميگيرم تيري در تاريكي توكلهش ولكنم: «جناب استاد، دكتر فروهر يزد رفتهاند... درسته؟» كل كله تاس ميزبانم تقريباً مي پرد بالا. اخمى هم صورتش را ميگيرد. دکی گفت یزد؟، دحدس.» احدس و فرض و خیال چیزهای خامیاند... نباید ملاک تفکر و عمل قرار بگیرند، آقای آرین.... «اجازه مرخصی...» خانمش برای بردن سینی و استکانهای خالی می آید و باز چای تعارف ميكند. از او و از استاد تشكر ميكنم و به حال خداحافظي بلند مي شوم. خانم مىبرسد: دبالاخره فهميديد دكتر كجا رفتهاند؟» دراستش نه. جناب استاد فرمودند فروهر شاید رفتهن برای پژوهش... ميتونن رفته باشن بلخ، يا يزد، با مي تونن رفته باشن شازده عبد العظيم.» استاد هم كركر سردي ميزند، ولي عصباني است. فهميده من يک چیزهایی فهمیدهم. میگوید: «بلخ حدس بهتری یه ضمناً داشتن و ایجاد وضع عصبانیت Stress هم کار تابناکی نیست.» رو به خانم به شوخی میگویم: «خداحافظ، خانم... آقای دکتر ماشاالله هوای کوی جانان را سخت محرم دل دارند.» استاد اگرچه عصبانی و دارای وضع Siruss است، ولی آنقدر ادب دارد که نیمخیز نشود و برای خداحافظی با من دست ندهد. من دست دیگرم را روی شانهاش میگذارم و خواهش میکنم زحمت نکشند، بلند

240

نشوند... حتى بعنوان خداحافظى گونه هاى ايشان را مىبوسم، تا Sircss و عصبانيتشان بخوابد.

امیدوارم Sircss موجود، اثر آبغورهٔ روی کلسترول استاد پیر و لقوهای را خنثی نکند. گناه دارد.

# 18

نزدیک یازده و نیم، با توقّفی در بانک و گرفتن مقداری وجه رایج برای روز مبادای این روزها، به خانه برمیگردم. میز ناهار چیده شده است و خانم سوسن فروهر که پیش خواهرم پناهندهٔ روانی است، کنار او روی لبه یک مبل نشته – منتظر، با حالی در ظاهر نژندتر از سوگ به ستوه آخر رسیدگان. پس از سلام و علیک و سؤالهای «چطور شده؟»، «فهمیدی را روی دستهٔ صندلی میگذارم، میگویم: «متأسفانه خبر مطلق و قاطعی نیست... خانمها چطوره اجازه بدید بنشینیم یه لقمهای بزنیم و چیزی بنوشیم و واسه همدیگه یه خرده قصه تعریف کنیم.» بطرف میز گنسل کوچک گوشهٔ پذیرایی می روم، که علاوه بر گلدان، محتوی گیلاسهاست، با فلاسک یخ، دو تا بطری ماه الشعیر و غیره. یک چیز کمی خیر ببینی برای خودم درست میکنم، چون کس دیگری چیزی نمی نوشد، می آیم مرگیرم جلویشان می نشینم. آهی میکشم. «خبر قاطعی نیست.» اسماعيل فصيح

می شوم. هخوب؟...ه همت أسفانه نگفت...ه بعد از مدتی اِ... وا... از طرف عالم نسوان می گویم: «این جناب استاد عابدینی فرد طاب نراه حرفهای زیادی می زد ـ و متأسفانه با خیلی بلغور \_ آکادمیک. باید بودید و کسب فیض می کردید. تقریباً حال «فوییای» درس دادن پای تخته را داشت برای یک کودن ـ که لابد همهٔ معلمهای بد آخر عمر دارند. تا یادم نرفته، خیلی هم کم حافظه، یک دنده و بسیار هم لقوهای تشریف داشتند، این استاد عابدینی. هجلال... چیزی نگفت؟»

نه, ۳

خانم فروهر میگوید: «اما زنش گفت فروهر به عابدینی دم در گفته... این رو هم انکار کرد؟ نگفت رفته اونجا؟...»

«چرا... این را اقرار کـرد. گـفت شـنبه یـا یکشـنبه دکـتر رفـته بـود درِ خانهاش... زنگ زده بود، با استاد سلام و علیکی کرده، با عجله ــه «و نگفته کجا میره؟»

«گفت فقط پیش نویس مقالهای را که داده بود دکتر فروهر بعنوان «اظهار نظر» و «ویرایش» بخونه، و استاد میخواسته برای یکی از مجلات پژوهشی پایتخت بفرسته، به عابدینی پس داده... بعد خداحافظی کرده گفته میره مسافرت...»

«نگفته کجا؟» این را هر دو خانم با هم می پر سند.

«استاد میگه گفته، اما ضمناً از او قول گرفته به کسی نگه. ظاهراً گفته نمیخواسته کسیرو ناراحت کنه.»کمی از نوشیدنی میروم بالا. «آخرسر عابدینی به شوخی گفت شاید میخواسته بره بلخ.» «بلخ؟... جلال.» «گفتم که شوخی آکادمیک می فرمودند... ولی گفت فروهر حالش خوب بود.گفت مصمم بود، و احتمالاً می خواسته بره پژوهش. آژانس هم که منتظر بوده. من خودم هم فکر میکنم دکتر فروهر همین جاهاست.. یه جا هست... و همه چیز زندگیش را هم تحت کنترل داره. ضمناً این دکتر آدم بسیار بامعلومات و عمیق و باشخصیتییه. منتها مثل همهٔ باشخصیتها برای خودش خُل و جدا از همهست..

چشمهای فرنگیس به من خیره است. دجلال، خودت از حرفهاش چیزی دستگیرت نشد؟» میدانست دارم چیزی را قایم میکنم. مرا از بچگی و از سالهای کوچه پسکوچههای خیابان فرهنگ می شناخت.

«تنها چیزی که الان دستگیرم هست اینه که دل یه نفر داره از گشنگی مالش میره. ناهار ماهار چی هست؟ سوسن خانم هم بایدگرسنه باشند... دوستی داشتیم میگفت منتظران را به لب آمد نفس.» خواهرم آهی میکشد. «قلیهماهی داریم، با برنج و سالاد.»

\*------

با وضع روحی خانم فروهر صلاح نمی بینم موضوع حدس پنجاه درصدم از سفر یزد را به زبان بیاورم. چون نه فقط حدس خامی است، بلکه با وضعی که زن دمدمی و اعصاب خردشده داشت بعید نبود بلند شود و احتمالاً بدود طرف ترمینال جنوب... و حال فرنگیس را بدتر کند.

به شوخی رو به خانم فروهر میگویم: «بفرمایید ناهار... و Relax سوسنخانم... یه ضربالمثل انگلیسی هست که میگه وقتی سر و کلهٔ گربه پیدا نیست موشها میتونن بیان بیرون بازی کنن... گربه هم البته شوئرهست.ه هو منم موشهم؟»

224

اسماعيل فصيح

میخندد، و فکر میکند خندهدار است. فرنگیس هم زورکی میخندد و بلند میشود به رتق و فتق امر قلیهماهی.

سر ناهار، من سر آنها را با بعضی از قسمتهای درس تاریخ دکتر عابديني گرم ميکنم يا به درد مي آورم. برخلاف تمام مزخرفهايي که تاريخ نگاران و اينسايكلوپيدياچيها نوشتهاند، يا تاريخ يک جمع بندي كلي از فعالیت های نوع بشر در طول پیدایش این نوع موجود زنده نیست. تاریخ به قول دکتر عابدینی و همچنین تأیید دوستش جیمس هاروی رابینسون «تمام چیزهایی است که بشر تا به امروز دیده، یا احساس نموده یا فکر کرده، یا امید داشته. زندگی انسان ما قبل تاریخ و آرکنولوژی و باستانشناسی هم حرف مفت است. حتی پیدایش خط در خاورمیانه و آغاز نوشتن حوادث، شروع یا پایان تاریخ نیست. تاریخ در نورونهای مغز ما ضبط شده، فقط ما چون ابله تشريف داريم، آگاهي نداريم... همانطور که خداوند تبارک و تعالی در اعماق نورونهای ما ضبط شده \_ و ما خداوند را در خود داریم \_و اگر به این آگاهی به راستی و درستی دست پیداکنیم، خودمان به نور و راز آفرینش و به خداوند تبارک و تعالی رسیدهایم.... اضافه ميكنم: «اوه... ضمناً دكتر توى چاپش به جاي آبليمو أبغوره ميريخت چون براي كلسترول خون خوبه. منتها من نمي فهميدم اين خوب بودن آبغوره براي كلسترول عروق خون از دانش خداوندي عابديني بود یا جزوی ضبطشده از نیروی تاریخی و آرکئولوژی مغزش....

حتی فرنگیس هم حوصلهٔ خندیدن نیدارد. باز میپرسد: اجلال... یهخرده بیشتر از حرفهای دقیق او دربارهٔ دکتر فروهر بگو.»

همیگفت دکترهای معالج آقای فروهر خودشان روانی و خُل بودند. میگفت دکتر مریض روانی نبود، فقط حال «آمنهزیا» یا حال «فراموشی» گرفته بود که یکی از عکسالعملهای طبیعی و نرمال مغز انسانه وقتی با یک مشکل حادٌ روبرو میشه. یعنی مغز یکهو خودش رو تعطیل اعلام میکنه تا جسم سالم بمونه... منتها نوع خاص مرض دکتر فروهر، به عقیدهٔ استاد عابدینی «آمنهزیا» نبود «زرتشتامنهزیا» بود.»

خانم فروهر آهی از سینه بیرون میدهد و به جای غذا «تیر» میکشد. «حرفهای این عابدینی درسته یا حرفهای دکتر امامی که دیروز دیدید؟»

من مقدار دیگری از سالاد ویژهٔ شف دلخواهم را، با روغن زیتون و آبليمو و پنير پيتزاي رنده شده، ميکشم، با ليوان ديگري ما الشعير خوب. «راستش من فکر میکنم ما همهمون زرتشتامنهزیا داریم و خودمون خبر نداريم. ولي از شوخي گذشته، به عقيد، دکتر امامي شرکت نفت، دکتر فروهر عقلش سالم، علمي و با ايمان مشخّصه. أنها هر دو، يعنى دكتر امامی و دکتر عابدینی، به یک موضوع \_ منتها با واژههای مختلف تخصصي علمي و ايمانهاي خودشون ــاشـاره مـيكنن. بـه عـقيدهٔ دكـتر امامی، فروهر به پیامبران خداوند از زرتشت به بعد و بخصوص با زنده شدن اسلام ناب حضرت محمد (ص) در انقلاب ایران اعتقاد کامل داشت. جدّی. و مغز و منطقش تا حدی پابرجا بود... «دکتر امامی میگفت فروهر هرجا رفته با یک نوع تصمیم و روشنرایی رفته. عابدینیم امروز میگفت دکتر فروهر از جمله نوابغ «بیوگرافی»نویسه. و دنبال نبور آخبر میگرده. به عقیدهٔ دکتر امامی حرفهای فروهر «یکسری تصورات بسیار آشکار ولی غیرواقعی از صداها و صحنههایی یه که در روح بیمار روانی تکرار و تکرار می شه... که شاید با «زرتشتامنهزیا»ی عابدینی زیاد هم لايتجانس نباشه... من خودم هم فكر ميكنم اينها واقعيتهايي است. فروهر از نظر عادي و باليني يک مريضه. ولي دلش هم گرفته. جانش از خيلي چيزها الان و اينجاي زندگيش به لب رسيده. هر چيزي حدي دار... خانم فروهر میگوید: «خطرناک نیست؟» فوري و الکي ميگويم: «نه.» وقتی فرنگیس چای می آورد، من رادیو را روشن میکنم، چـون هـم

۳۴۲ اسماعیل فصیح

نزدیکیهای دو و وقت پاخش اخبار است، و هم می خواهم جلوی زر زدنهای خودم و خسته کردن مغز دوستان را بگیرم. و نمی خواهم از آنچه توی کلهم هست و از موضوع گرفتن تلفنهای هتلهای یزد از آژانس هایر -ترانس، حرفی بزنم. نیمچه فکری توی کلهم هست که بعد از رفتن آنها از خانه، چندتا از تلفنها را بگیرم و اگر شد پرس و جویی بکنم. ولی ما فقط یک تلفن توی هال داریم، و نمی خواهم جلوی آنها به هتلهای یزد تلفن کنم.

برای کسمی استراحت، و تنهساگذاشتن خانمها، بلند می شوم، رادیو \_ ضبط پر تابل کو چک سونی را بر می دارم تا به اتاقم بروم. رادیو هم اکنون قبل از پخش اخبار و آرم «ما مسلح به الله و اکبریم»، مارش موزیک آرام عزای سنج و شیپوری پخش می کند. با خانمهای غمزده خداحافظی می کنم، چون قرار است پس از شستن ظرفها، مطابق معمول این روزها به منزل سوسن خانم بروند، هنوز به این امید که اشو فروهر ظهور کند. آنها هنوز پشت میز با ظرفهای خالی و چرک نشسته اند، که من خداحافظی می کنم و می روم. موزیک تعزیه سنج و شیپور عزا، سمع \_ اِفکت تابناکی برای صحنه شان دارد، که آن را هم من می برم.

اتاق با فنکوئل خنک است، و رادیو یواش. روی تخت دراز میکشم. سرخط اخبار هم حالت زیاد شاد و تابناکی ندارد. به گفتهٔ سخنگوی وزارت نفت، تکمیل پروژهٔ پتروشیمی بندر امام بعنوان نخستین شرط گسترش همکاریهای ایسران و ژاپسن اعلام شده است. انگلستان از ریاستجمهوری دولت اسلامی ایران جهت حل مسئله گروگانهای خارجی در لبنان استمداد می طلبد. پنجاه و سه باند دیگر مواد مخدر کشف و متلاشی شده است. به اعلام سخنگوی دفتر رهبری، مراسم عاشورای حسینی امسال در کنار می قد مطهر حضرت امام خمینی قدس السره انجام می شود. در خبرهای خارجی، یک هواپیمای ویژه حامل فرستاده ویژه دولت بوش رئیس جمهور امریکا به اتیوپی در آسمانهای لایبریا مفقود شده است. پرزیدنت صدام حسین ریاست جمهوری عراق و شاه فهد با سرمایه گذاری دولت بوش مشغول توسعهٔ صنایع پتروشیمی و الکترونیکی در منطقه هستند. در ترکیه چهار هزار خبرنگار مطبوعاتی دست به اعتصاب زدهاند. وحشت فالانژهای حاکم در بیروت از تحریکات جدید نظامی نیروهای اسلامی حزبالله و ملّی به رهبری امین جعجع به وحشت افتاده است.

صدای رادیو را کم میکنم و دست دراز میکنم سناریوی «وقتی آب داغ باشد» بانو سرافراز را برمی دارم. هم خودش و هم اثرش این چند روزه تنها مایهٔ روشن رایسی مغز خودم است. نیمچه قراری برای امشب یا فرداشب داریم. قرار است من تلفن کنم. تلفنهای شرکت و منزلش را داده. اما خورهٔ دیگری، و داغتری، امروز بعداز ظهر بخصوص لای نورونه ای مغزم جرقه میزند.

بعد از نیم ساعتی، با شنیدن صدای پای رفتن خانمها و تمام شدن اخبار و بحثهای سیاسی رادیو، دهان درهٔ بلندی میکشم، سناریو را کنار میگذارم و به یادداشتهای جناب فروهر برمیگردم که این هم این روزها علاوه بر خورهٔ سلسله اعصاب، میخواهد وارد دستگاه گردش خون و امعاء و احشاء و فیها خالدون شود، که شده.

پگاهی تابستانی، بسیار گرفته و ذمکردهٔ یزد بود. (یادم نیست در اواخر دوران این سلطان خلیل یا سلطان یعقوب، یا سلطان محمد تیموری ذبتگ...)، و من روی پشت یام کنار بادگیرها، میان تجرت و لختگی و بیخوابی بودم. احساس فزناک گنگی داشتم، و بیخردانه مست هوم تخدیرشده...که ناگهان باز اشو زرتشت به نظرم آمد... کسانی که در یزد زندگی کردهاند، و خودشان هم روحاً درگیر درد اسماعيل فصبح

بی خوابی شبگیراند، می دانند که تابستان دم کرده در کنار بادگیر دارهای قلب مردهٔ کریر، می تواند نفس گیر باشد. اما خواب یا کابوس آن لحظهٔ لختگی من فقط نفس گیر نبود، تکان دهنده هم نبود ... انفجاری بود که باز بنیاد وجودم را در آن پشت بام لرزاند.

به من فقط نگاه کرد... سخن نگفت. فقط چشمهای خشمگین خود را به من خیره دوخت. و آن چشمها، در آن لحظهٔ فلق سُتُرگ و توفنده بودند. و من... میدانستم چه میخواهد بگوید... همهٔ زندگانیم صدای سخنان او در گوش جانم حکّ بود... بعدگفت:

بلندشو! اشم وهو... این واماندن و گسلاندن از همه چیز در این خرابهٔ مرده، پوسیدگی جان و خرد است. جسمت نمیخسبد، چون روانت تاآرام است. تو بیخرد و ناتوان نیودی، برپاخیز، کُشتی بیند، همتکن، تا در پی خرد جهانی و گوهر یگانگی آدمی و خدایی بروی... و به هم برسیم. ایدونباد...

البته حق با لو بود، چون حق بود. سالها بود که "دارالعلم این قماق" متحجر، که چندی پیش توسط "مریم خاتون" به نام "مدرسهٔ ضیائیه" بازگشایی گشته بود، باز در عمل چیزی جز یک قبرستان متروک در کنار "زندان اسکندر" نبود. من هم گوشهٔ سراب آن مست و بی مصرف. نه تنها گردهم آییها و اجتماعات سالانهٔ تاریخ و علم و ادب تشکیل نشده بود، بلکه حتی دیگر دروس و کلاس و برنامه ای هم نداشتیم. حتی گنبد مدرسه را هم که آن معمار شریف بنای آن را در همان سالها آغاز نموده بود، بیشتر و نیمه کاهگل و غمناک ول کرده بودند. خود من هم بخاطر گرفتگی بیشتر و بیشتر به حال "پوسیدگی" درمی آمدم و در خودم فرو می دفتم. به نوشیدن هوم که "زایل کنندهٔ فکر" بود معناد و دائم الخمر شده بوده. و نه آن صوم مقدس زرتشت که فقط از کوبیدن ساقه و شیرهٔ این گیاه و افزودن آب و کمی تاجریزی درست می شد و فقط دلگشا و مفرح بود... خشم تکان دهندهٔ چشمان او آن سحر عجیب در آن پشت بام، در تار و پود جانم، انفجار نور بود... بویژه واژهٔ "ایدون باد" یا "چنین باد" که احساس کردم مرا به راستی لرزاند، و گویی مرا بلند کرد و به هوا پرت کرد: "خرتک راگا...، بر پاخیز. گشتی بند. یاور من باش! ایدون باد!"

بلند شدم، نشستم. بعد پاشدم آمدم با شیر آب انبار دست و رویسم را شستم وضو گرفتم، و نیایش پگاه را انجام دادم، در حالی که هنوز دهانم تلخ بود. ناگهان می دانستم باید برای مدتی یزد را ترک کشم... می دانستم رخدادی برای امروز زندگی و سرنوشت من مقدر است، این را هم سوگند یاد می کشم، چون آن روز سالگرد زایشم نیز بود...

در اندک زمانی کمتر از یک هفته همه چیز را توبه کردم، درخواستی برای مرخصی یک سالهٔ بدون دستمزد به دفتر مدرسه تسلیم کردم ... به بهانهٔ سفر به اصفهان و راگا و دیدن یک پزشک برای غُدّه گلویم. میخواستم اگر بشود سفری هم به قسطنطنیه یا آتن و رم هم بکنم. درخواستم پذیرفته شده چون کاری هم نبود.

اول همسر و بچهها را به خانهٔ پدر و مادر به جنوب، به بندر محمره بردم، که در آنجا همیشه خوش بودند. پس از آنکه دلمرده به یزد بازگشتم و مشغول جمع و جور کردن و انبار کردن جُل و پلاسم بودم، رخداد بد دیگری پیش آمد، که هم سفرم را کمی به تأخیر انداخت و هم ارادهٔ رفتنم را خیلی استوارتر ساخت: شنیدم دوست گرامی و همکار قدیمیمان، استاد شرف الدین علی یزدی که استاد ریاضیات و نویسنده و شاعر خوبی هم (متخلص به "شرف") بود، بدرود زندگی گفته است \_ ولی نه در یزد، بلکه در تفت یا قلعهٔ المجوس. خودش این اواخر " مدرسهٔ شرفیه" را باز کرده بود. ما با هم دوست بودیم، و هر زمان که می شد \_ یعنی هر وقت او آزاد بود \_ رفت و آمد خانوادگی داشتیم. او بویژه در دانش ریاضی و نجوم و معما و رفت و آمد خانوادگی داشتیم. او بویژه در دانش ریاضی و نجوم و معما و

#### اسماعيل فعيح

بازی با اعداد و ابتکار جداول و فرمولهای جبری و ریاضی نابغهای بود. کتاب "کنهالمراد قی وقق الاعداد" او ماندگار است. او بچه های مرا هم بخاطر هوش و ذکاوت بی همشایشان دوست داشت. اما از بخت بد، زندگی شخصی شرف الدین علی یزدی دانشمند، در این سالها دستخوش بدسگالی حکمرانان بود. از سالها پیش، این شاهرخ تیموری و بعد سلطان محمد، شرف الدین بیچاره را بخاطر نثر و دستخط خوبش بنده و عبد و عبید دستگاه خود ساخته و به قم و سمرقند برده بودند؛ یعنی فقط این آخرسریها که مرد بیچاره پیر و بیمار شده بود و دیگر نمی توانست یا نمی خواست ملابنویسی کند، سلطان محمد ولش کرده و به یزد، یعنی به قلعهٔ المجوس تسعیدش کرده بود.

به مرحال، وقتی خبر مرگ "شرف" را شنیدم و به نفت رفتم، دیدم حاکم استان جدید و ملاهای قصر والی شهر اجازه نعیدادند شرف را در قبرستان مسلمانان چال کنند... جدّی. می گفتند چون سلطان محمد او را طرد کرده، لابد دین و ایمان حسابی نداشته و حتماً "مجوس" بوده. بیچاره زرتشتی هم نبود. دستور یا موبد بزرگ زرتشتیان هم حکه به روال این سالها ترمخورده و گوشه گیر بود – نمی توانست اجازه دهد جنازه "شرف" را حتی، طبق یک منت قومی زرتشتیها توی دخمهٔ مردگان، یا برج حکوت، بالای ته جلوی از معاون حاکم جوان و یچه سال نفت خواهش کردیم محبت کند، اجازه از معاون حاکم جوان و یچه سال نفت خواهش کردیم محبت کند، اجازه کوکسها بگذارند. خلاصه سرانجام من و تنی چند از اسانید "دارالعلم" قدیم مدرسه از معاون حاکم جوان و یچه سال نفت خواهش کردیم محبت کند، اجازه کردسها بگذارند. خلاصه سرانجام من و تنی چند از اسانید "دارالعلم" قدیم کرکسها بگذارند. خلاصه مرانجام من و تنی چند از اسانید و الالعلم" قدیم کرکسها بگذارند. خلاصه می انجام من و تنی چند از اسانید و ازالعلم" قدیم کرکسها بگذارند. خلاصه می انجام من و تنی چند از اسانید تا دارالعلم" قدیم تاز معاون حاکم جوان و یچه سال نفت خواهش کردیم محبت کند، اجازه کرکسها بگذارند. خلاصه اسرانجام من و تنی چند از اسانید تا دارالعلم" قدیم تاز معاون حاکم جوان و یچه سال نفت خواهش کردیم محبت کند، اجازه تو می زمان خان شاعر و تویسندهٔ مسلمان را بی سر و صدا ته باغ مدرسه تاید. پس از چند روزی که معطل کردند و جنازه بو گرفت، بالاخره خیر و کرامت کردند... راستش آنچه باعث این امر خیرگشت این روزها، از قضای تقدیر، حضور جامی (نورالدین عبدالرحمن) شاعری خوب و از نزدیکان همانند خمسهٔ نظامی، و چند کتاب عربی بود، در راه سفرش به مکّهٔ معظمه دست بر قضا از یزد عبور میکرد، ما را در این رهگذر کسک نسود. این نخستین بار نبود که می دیدم یا می شنیدم که ادیب تاریخ نویسی با شاعری را درون باغ خانهٔ خودش خاک می کردند. منتها این دفعه من با دست خودم کمک کردم، و انگار جنازهٔ خودم را خاک می کردم.

آن شب که از تفت به یزد برگشتم، و شب آخر این دوران از زندگیم در قلب مردهٔ کویر را، بی غذا روی پشت بام خوابیدم، یعنی کپهٔ مرگ زدم، و شیرهٔ هوم تقطیر شدهٔ زیادی هم کوفت کردم. آخرهای شب باز به سختی گریه ام گرفت، ولی نمی فهمیدم این گریه ها برای دوری از خانوادهٔ عزیز و پاره های وجودم بود، یا از نظام دنیای بی خرد محبطم، یا از بد بختی خودم و زندگانی ام... یا منظرهٔ خاک کردن شرف توی باغچه پژمرده اش در قبلعهٔ المجوس...

آن شب جرأت پیدا نکردم نقش کوچک زرتشت را از لای خرده اوستای کهنه دربیاورم و به چشمهای او نگاه کنم. می ترسیدم.گرچـه، نـدایـی از ژرفنای دل و جانم نوید موهومی را می داد...

روزی که بندر محمره را ترک کرده بودم، پدرزنم که هنوز از تجار معروف بین ملوک عجم و بغداد و دمشق و بیروت بود، پای کاروان به من گفته بود که شنیده است تازگیها در تبریز مردی به اسم شاه اسماعیل صفوی، از خاندان شیخ صفی الدین اردبیلی که از بازماندگان دور خاندان حضرت علی (ع) و از اولاد امام موسی کاظم (ع) است، مدتهاست ولایات تمام نواحس شمال کشور را در دست گرفته، و دولتی نسبتاً خوب و الهی بنا نهاده است! گفت من می توانستم به تبریز بروم، چون می گفتند آنجا پایتخت این خاندان صفویه شده و اوضاع حکومت اسلامی آنجا از راگا بهتر است. باورم نمی شد. گفت که پدربزرگ مادری همسر من - پزشک ارستا - که از

### اسماعبل فصيح

پزشکان کهن سرزمین پارت بوده است، اکنون در آنجاست و ریاست پزشکی قانونی دولت را در دست دارد و دوست پزشک دیگری هم دارد که در دریار شاه اسماعیل بسر میبرد و دارای تخصصهای گوناگون است. و افزود این شاه اسماعیل خوب که تازه به سلطنت رسیده بر آن است که نام "ملوک عجم" را به سرزمین "ایران" بازگرداند و حکومت اسلامی اولاد راستین رسول الله را بر ایران اشاعه دهد و تحت یک دولت مستقل و یکپارچه درآورد!... اگرچه ناصرالعدل یک تاجر بزرگ و وابسته به شیوخ النفت و آل کعب بود و همیشه راغب در دنیای مال و تجارت و مضاجمت بود، و آینکه ایران زنده می شد و فرزندان دلخواه پاسره با سیتم آفرینندهٔ بخشندهٔ اینکه ایران زنده می شد و فرزندان دلخواه پاسره با سیتم آفرینندهٔ بخشندهٔ مهربان، مردم رنجدیده را رهبری خواهند کرد شادمان شدم... از او برای این اطلاعات خوب و مفید سپاسگزاری کردم و با مهر و بوسه، همه را بدرود گفتم.

بند ۸ ــ نوری تازه، رویدادی شگرف

به راستی وقتی کاروان ما به اصفهان رسید خبرهای بهتری شنیدیم. شاه اسماعیل صفوی اکنون سراسر شمال غرب سرزمین ایران را در دست داشت، و علمای روحانی اصفهانی نیز اکنون، پس از مشاورتها و جلسات خبرگان علماه، همچون نمایندگان سنای آتن قدیم، از شاه درخواست کرده بودند به اصفهان بیاید! و این شهر بزرگ پیرو فرزندان حضرت علی (ع) را پایتخت خود قرار دهد!... اما از طرف دیگر شنیدیم شاه اسماعیل بیچاره هنوز درگیر برانداختن سلطه و سربراه کردن این ازبکان و بابران و دفاع در برابر قشونکشیهای سلطان سلیم مهیب عثمانی است، و رفتن به اصفهان را به آینده موکول نموده است. به هرحال من می دیدم که طوایف پراکنده سرزمین کهن، یکی پس از دیگری به زیر یک پرچم و سیستم سراسری

درمیآمدند. بدین سان که پس از دعوت علماء اصفهان، علماء قزوین و راگا و خراسان هم که از روزگاران گذشته پیرو راه راستین رسول/للّه و خاندان او شده بودند، به شاه اسماعيل پيوسته و كمكم تمام ايران تحت حكومت الهي اسلامی قرار میگرفت -گرچه هنوز نظم سیستم و سر و سامان و پایداری بنیادی زمان اردشیر اول ساسانی را نیافته بود ـ بعنی شاه آ در سایهٔ شمشیر " کارها را از پیش میبرد ـ با دستاندرکاران دولتـی و ادارمجـاتی هـنوز از سواد و تخصص و حتی شعور و خرد لازم برخوردار نیودند، عندمای کنه هنوز کوتهفکریها و خرافات کهنهٔ بنی عباس را داشتند، برای نمونه به اقلبتهای آیین های رسمی خداوند بکتای وحی شده در قرآن مجید حق نبایش و مراسم سنتی خود را نمیدادند. بعنی باز عیسوینان و بهودینان و "مجوس" ها را میگرفتند قیمه قیمه میکردند. جدّی. اگر توبه نمیکردند و مسلمان نمی شدند حسابشان را می رسیدند: یعنی سرشان را می بریدند و با دخترها و زنهاشان هم رفتاری اهریمنی میکردند، که داستانها داشت و با شنیدن آنها قلب آدم بگفتهٔ زرتشتبها تشت خون می شد. در واقع شنیدم شاه اسماعیل در شمال برای بگپارچه کردن مذهب در ایران به رسم تمدن قدیم از ملت همه پرسی کرده بود. گفته بود هر کس می خواهد مسلمان شود بیاید این طرف، و هرکس میخواهد به دین خود باقی بماند برود آن طرف. بعد دستور داده بود همهٔ آنطرفیها را قیمهقیمه کرده بودند. وای که این شاهان چه کارها که نمیکردند. به راستی که این اعمال تحریف جهان بینی و بخشایندگی و بزرگی پیاسبر اسلام بود... بماند. ولی روی همرفته، چند روزی که در اصفهان بودم این احساس را پیدا کردم که آرمان کلی و آرزوی ملّی ایرانیان، بعنی داشتن یک سرزمین بزرگ در حمایت یک دولت قوی و بزرگ برياية دين واقعيت مي يافت...

پس از چسندی کـه از اصفهـان بـسوی قـزوین راه افتـادم، شگـفتی و شکوفایی تازهتری در اخبار دولت و شاه ایران میشنیدم که کمی بهتر از آن

#### اسماعيل فصبح

چیزهایی بود که پیش از این شنیده بودم، یا آرزو میکردم. بطوری که خواب "برپاخیز" اشو زرتشت در آن پگاه دلمرده در قلب مردهٔ کویر به یادم آمد و به روانم شادمانی زنده کننده ای بخشید.

قزوین، (شهری بین راگا و اکپاتانا یا همدان یا به روایت زبان بنیعیاس حمدان) اكنون پايتخت كشور ايران شده بود! البته من از اين كار هيچ خوشم نیامد. باید همان شوش با اکبانانا با تختجمشید را پایتخت می کردند و جلوهٔ تاریخ ایران را نگهداری می کردند. اما خوب، زمان و نظام فرق کرده بود. در سطح تغییر مقام سلطنت، پس از مرگ شاه اسماعیل، (که تا حدی آدم و مرد کار بود) شنیدم پسرش، با نام اساطیری \_ حاضرید؟ \_ تهماسب! به مقام شاهی رسیده است! و من میدانستم که این نام در زبان پهلوي به معناي سوارکار دلاور بود. جدّي. يعني تهماسب نام شاهي بود از فرزندان فریدون، که زال کپانی او را با مشورت مویدان به شناهی رستانده بود... این را هم لازم نیست سوگند باد کنم، چون هر کس که در ایس دنیا شاهنامه خواندد باشد، میداند. به راستی با شنیدن نام این شاه صفوی گویی پژواک خندهٔ شاد حکیم را هم از زیر خاک آرامگاهش در توس میشنیدم... اما بعد در یکی از اعلامیههای دربار دیدم کاتبان سیسواد دفتر منخصوص اعلیحضرت اسم کوچک این شاه جوان را با "ط" عربی می نوشتند و او هم لابد چون کمسن و سال بود همین طوری زیر اعلامیه را امضاء کرده بود. البته یک اشتباه ناریخی بود، که شاهان ایران خیلی هم زیاد کردداند. یک دلیل قانعکننده که من مطمئنم این هجای غلط، یک اشتباه بچهمدرسهای بیش نیست این است که نامهای سه برادر کوچکتر همین شاه، سام، بهرام و الیاس بود \_ که همه نامهای پارسی اساطیریاند، و در آن روزگار، فرهنگ عربي وجود خارجي نداشت. طهماسب با "ط"! واي ــــلابد يعني بيادهكار يخمه...

مدتی که من در تیزوین منتظر درست شیدن کار ادامه سفرم بودم،

می شنیدم و می دیدم اگرچه دولت شاه "طهماسب" هم مدام گرفتار جنگ با ازبکها و ترکمانان و عثمانیهاست، اما خودش عابد و گوشه گیر است. و فرمان داده بود همهٔ شرایخانه ها و مراکز فسق و فجور باقی مانده از زمان تیموریان و سلجوقیان را بسنه بودند. برنامه ریزیهای درازمدت ساختن مساجد و بازسازی مدارس و مدارس عالی و احداث بیمارستانها و راههای خوب و نیروهای نظامی و انتظامی خوب با بهترین تسلیحات جهان جزو پروژه های سی ساله و پنجادساله و هفتادساله زیر نظر شخص شاه بود، چون، اوه، یادم رفت، چون او هنگام تکبه زدن بر اربکهٔ سلطنت ایران و در دست گرفتن دولت و سیاست داخلی و خارجی کشور، فقط ده سالش بود.

اما هنوز متأسفانه از ایسزور و آنور می شنیدم خرافات و تعصبات خواجگان دربار و کوچولو و نفهمبودن شخص شاه فسقلی نقطهٔ سرطان بدی در رژیم است. یعنی یک دولت خوب، با دیپلماسی خوب، با خرافات و تعصبات خشک جور درنمی آمد، مثلاً کاری که شنیدم با ایس بیچاره آنتونی جنگینسون کرده بودند. حتماً خوانده اید که در همین ایام بود که این مقد معاهداتی با "ایوان مخوف"، به ایران، به قزوین آمده و به دربار شاه طهماسب راه یافته بود، تا یام ملکه الیزابت کبیر را برای گشایش ارتباطات بازرگانی و روابط دیپلماسی به عرض شاه ایران برساند. ولی پس از پایان جلسه، وقتی تازه منشیها و برزسهای دربار می فهمند که آنتونی جنگینسون مسیحی است، بعنی "نامسلمان!" است و بنابراین کافر و "سجس" است، جندتا از "ملازمین" پشتسر جنگینسون با سینیهای خاک راه بیفند و هر جا آخوندهای درباری او را تکفیر و از قصر بیرون می کنند، و دستور می دهند و قدم گذاشت خاک بریزند و مثلاً نجاست جای پاهایش را "تظهیر" کنند، او قدم گذاشت خاک بریزند و مثلاً نجاست جای پاهایش را "تظهیر" کنند،

روزی که این خبر را شنیدم، باز انگار برای یک لحظه تیری به قبلبم

نشست، چون میدانستم هم اشو زرتشت و هم حضرت عیسی مسیع و هم حضرت محمد (ص) این کار را نادرست، نابخردانه، نامهریانانه و خلاف جلوهٔ نور دانایی و بخشایندگی میدانستند... نزدیک دروازهٔ قزوین، خواستم به تقش زرتشت نگاه کنم، دلش را نداشتم. آخرشب هم، وقتی درستی که از یزد با کاروان ما آمده و با من گرم گرفته بود، با مشربهای و همراه ساقی و یاران خوب به اتاقم آمد، و با نواختن عود و خواندن غزلهای خوب و جانانهٔ حافظ مدنی سرم را گرم کردند، بدم نیامد. راستش یادم نیست آخرهای آن شب کار به کجاها کشید.

نزدیکیهای نیمروز بعد، درستم که نامش آقای هاشمی بود، و میدانست من با وجود لال مونی داشتن به نوشتن زبانهای لاتین و یونانی و ایتالیایی و فارسی و عربی تسلط دارم، سراسیمه به دیدنم آمد و خبر خویی را آورد... یک نفر از دفتر کنسولی ایتالیا در دربار شاه طهماسب مترجم میخواست. این کنسول که بعد فهمیدم اسمش و ینسنت تیوا آلساندری است به دربار پذیرفته شده پیشنهاداتی داشت. او به دلایل دیپلماسی! به دین است به دربار پذیرفته شده پیشنهاداتی داشت. او به دلایل دیپلماسی! به دین پیوندهای روابط دیپلماتیک و بازرگانی باختری و بویژه در خلیج فارس آشنا کند سرچون پرتغالی ها و اسپانیاییها آنجا را به تصرف خود درآورده بودند، و ایتالیا حاضر بود کمک کند این مناطق به ایران بازگردد، چون ایران هماکنون مایهٔ ابرقدرتی را پیدا کرده بود. جدّی. بعنی کشورهای باختری از اطراف و اکناف مشغول رقابت و تشنهٔ گشودن دفاتر دیپلماسی با قزوین بودند!

صبح که به کمک هاشمی برای مصاحبه به کنسولگری رفتم و با کنسول آلساندری جلسهٔ مصاحبه ای داشتم، مرد بیچاره اول گلی جا خورد، یمنی حق داشت. چند دقیقه ای نگاهم کرد. یک زبان دان و مترجم لال مونی گرفته که فقط می توانست با زمزمه و پچ پچ حرف بزند! اما به هر صورت، با ادب دیپلماتیک ایتالیایی مرا "چائو، چائو" گویان پذیرفت. معلوم بود پارس

داشت باز وارد دنیای دیپلماسی مورد غبطه باختر میشد. آلساندری هسم آنقدر فهم و شعور دیپلماسی ـ ایرانی پیدا کرده بود که بداند در ایران همه چیز و همه جور و همه رنگش هست. شاید هم خیال کرد من دیپلمات باز زیرکی هستم که نمی گذارم صدایم را کسبی بشنود! به هرحال، در پایان مصاحبه بعنی پس از آنکه زبان مکالمهای زمزمهای مرا شینید و خیلی پسندید و کارهای نوشتنی مرا هم دید؛ نه تنها دستور به کارگماری مرا داد. بلکه خواست مرا جزو مشاوران و کاتبان مترجمی "دفتر ویژه" خودش نگهدارد. سه روز بعد هم که دستور آمد او باید برای "مذاکرات" بنا شبارلز ینجم امپراتور روم، به سفری مأموریتی به پایتخت بازگردد، تصمیم گرفت مرا هم جزو منشیهای زباندان خاوری \_ باختری با خودش ببرد. نخست نمیخواستم بدون همسر و بچههایم از ایران خارج شنوم. آلساندری که تردید مرا شنید، و خودش هم دیپلمات،ازی بلد بود، مرا به دفتر خود خواند و به من بیشنهاد داد که دکتری را در کشور تازه استقلال بافتهٔ آلمان با <sup>•</sup> ژرمنی میشناسد که میتواند تومور تارهای صوتی گلوی مرا ــبه هزینه حساب دفتر کنسولگری ۔ درمان کند. بنابراین شفل را قبول کردم؛ چون احساس میکردم یا باید خارج بروم، درمان شوم و نفس بکشم، یا بمانم، ساکت باشم و در خفقان بمیرم. رفتم.

اما باختر ... یا حالا "اروپا!" که من در این سفر پس از سالها و سالها دیدم، یک دورهٔ "رنسانس" یا تولد دوباره، یا دگرگونیهای اجتماعی ... ادیسی ... هنریِ اساسی را میگذراند... و ایس نه تنها مرا اندوهناک، بلکه داشنگ ساخت... فرهنگ و ادب و هنر و سیستم سیاستی را در حال دوباره زندهشدن می دیدم ... که در بچگی من در فرهنگ هخامنشیان دیده و سپس شاهد مردن آن بودم. جدّی. همان توی کشتی، از راه صحبت کردن با این و آن، می شنیدم چند کشور کوچک و تازه به دوران رسیده، که در دوران

نوجوانی من وجود خارجی نداشتند، یا جزو سرزمینهای وحشی شمال و غرب روم و شمال اسپانیا بودند \_ حالا دارای امپراتوریهای بزرگ و سیستمهای پادشاهی بزرگ شده بنودند، و با هنم جنگ داشتند! و هنم خودشان و هم مردم دنیا را میکشتند تا شکوه و عظمت و هیبت "ابرقدرت جهانی ییداکنند \_ جبزی که داربوش در بچگی من بصورت دولت جهانی بنیانگذاری کرده بود. گیرم کمتر کسی اینجاها حالا حتی اسم پیاسر ایرانی "زرتشت" یا کوروش و داریوش را شنیده بود. یکی از ایس کشورهای هیل و هیوی تازه به دوران رسیده این "فرانسه" بود کنه سنرزمین گالها بنا گلهسای وحشینی سیابق بنود، و میرگفتند این فیرانسیس اول را دارد و "کولونیها" یا مستعمراتش در همه جای دنیا پخش و پلاست. یکی ۹.م این دولت مثلاً "برینانیای کبیر" بود ... همان جزایر شمال هیسیانیای آنونتها ... که این روزها ملکه الیزایت کبیر و خاندان "رویال" "تودور"! را داشت، و بخاطر سبستم دربانوردی بهترشان اینها "کولونی های بیشتری در گوشه و كتار دنيا حتى در أسبا داشتند. روم غربي، يا "ايتاليا" هم البته حالا شبارل ینجم را داشت و نبصف افریقا را "کولونی" خودش کرده بود. پس از فروپاشی امپراتوری بیزانس، به دست سلطان محمّد، ترکیهٔ عثمانی هم حالا این سلیمان کبیر را داشت که سوریه و مسویتیما را تا بندر بعبره گرفته بود!... جدی. و میگفتند چشم به بندر محمرهٔ مُلک ایران دارد! و اوه... تازگیها این "آلمان" هم بيدا شده بود و اين ماكسيميليان اول را داشت كه ابن روزها سرگرم جنگ با ایل و تبار متعدد اسلاوها بود. در "اروپا" تنها یونان بود که مانند ایران در خواب غفلت فرو مانده بود، ولی ویتران نشیده بتود... تینها چیزی که در ابن سفر مرا با شادی تکان داد این بود که شنبدم چند سال است که یک مرد تکنیسین ألمانی / هلندی به نام گونمبرگ ماشین چاپ اختراع کرده! جدّی. یعنی با این ماشین میتوانستند کتابهای دینی و تاریخ و فلسفه و شعر را با تیراژ بالا چاپ کنند! مطمئن بودم که هم اشو زرتشت و هم

حضرت محمد (ص) از این ابتکار فکری و فنی بشر شادمان می شدند. مردم جهان دیگر مجبور نبودندگانا و قرآن مجید را روی پوست دباغی شده با قلم نی و با مرکب زرین گران تکثیر کنند. با خودم پیمان بستم که هنگام بازگشت به ایران، یکی از این ماشینها را هر جور هست با خودم ببرم. می توانستیم آن را در "مدرسهٔ ضیائیه" به کار بیندازیم تا دست و مچ و چشم بیچارهٔ خودم نجات پیدا کنند.

دفتر آلساندری در مرکز شهر ونیز آبکی، بد نـبود، و مـرا بـه یـاد روزهـا و یادبودهای ایزابل و ژنرال کامپینلی ماسک و شـنل سیاه میکشاند...

کارم در دفتر آلساندری برگرداندن متون گزارشها و کنتراتها از قارسی به ایتالیایی و دیگر زبانها بود. از کارم بدم نسمی آمد. دوست دکتر آلسانی آلساندری هم این دکتر "جرومی بورشویک" از آب درآمد، که ایس روزها برای کنفرانس یا سمیناری به ونیز آمده بود. یک روز بعداز ظهر مرا در دفتر آلساندری پذیرفت. نگاهی به وضع گلوی من انداخت و بسادگی گفت که چیزی نیست، یک "پولیپ" است، و یک وقت عمل "سرپایی" در بیمارستان ونیز برایم جور کرد. از او هم خوشم آمد، گرچه جوان و کمنجربه بود، اما بعدها برایم حرف زد و شنیدم ترجمه نوشته های پزشک خسروخاور! را دربارهٔ کالبدشکافی و برداشتن تر مور مغزی در شانزده سده پیش، جزو کتب این سینا را... و افتخار می کرد... این را هم باید سوگند یاد کنم و به روان این سینا را... و افتخار می کرد... این را هم باید سوگند یاد کنم و به روان خسروخاور خودمان درود بفرستم.

آن روز من نامه ای هم از همسرم از ایران داشتم که اخباری را که ما این روزها از طریق روابط کنسولی شنیده بودیم، تأیید میکرد. در ایران، تازگیها شاهعباس کبیری بـه مقسام شساهی رسسیده بـود و در همه جسا تسام بـزرگ و بین المللی داشت. همسرم نوشته بود شاهعباس کبیر اگرچه دین شبعه را دین

رسمی کشور اعلام کرده بود، ولی او همچنین فرمان داده بود که اقلیتهای آبینهای رسمی کشور نیز مورد پشتیبانی و آزرم دولت قرار بگیرند! من وقتی این را خواندم با خوشحالی مسوت زدم! دولت ایـران یک ابـرقدرت آزاد و جهانی بود و بیشتر کشورها و ابرقدرتهای باختر و خاور در پایتخت ایران (که اکنون اصفهان "نصف جهان" بود) سفارتخانه های روابط دیپلماسی و بازرگانی و فرهنگی باز میکردند و کشورهای دنیا برای این کار سر و دست می شکستند. همسرم در انتهای نامه بطور بعد از تحریر نوشته بود شنیده است در بزد، تغت، انارکی و چکچک دستور داده شده بود نیایشگاههای زرتشتیان رسماً باز شوند! شنیده بود شاهمباس خودش هم یک زن زرتشتی از جامعه زرتشتیان ساکن اصفهان گرفته است! این را هم سوگند میخورم. یکی از دوستان باسواد همسرم نیز از شیراز به او نوشته بود که هنگام ورود سفیر جدید اسپانیا این دُن گارسیا میلوا فیگوٹروا از راه خلیج فارس و جزیرهٔ هرمز، شاهعباس برای استقبال رسیمی ملوکانه از او، کیاروانی شیامل، هشتصد سوار شیک، هشتاد شتر هدیه و دو کالسکه "تنقلات و سرگرمی" فرستساده بسود! شمی فهمیدم " تنقلات و سیرگرمی \* دقیقاً جیست، ولی می توانستم حدس بزنم در حرامسراهای شاهان تنقلات و سرگرمی چه بود. جزیرهٔ هرمز (یا اورمزد یا اهورمزد) هم از دست پرتغالی ها درآورده شده بود و دولت بزرگ ایران بر سراسر خلیج فارس، همچون زمان هخامنشیان، فرمانروایی داشت.

جریان دیگری نیز که در این روزهای بستریبودن و بهبودی گلویم، مرا به شگفت انداخت، یک یکشنبه عصر رخ داد. نزدیکیهای ساعت پنج بعدازظهر بود که بانوی جوانی به اتاق من در ساختمان بخش مسکونی وزارت امور خارجه آمد مثلاً به رسم معمول برای "عیادت" یا ویزیت دوستانه بیماران همکار کنسولگری. این بانو بسیار شیک، زیبا و دارای آداب و نزاکت عجیب و غربی بود که معلوم بود رومی نیست. دسته گل کوچکی

هم آورده بنود با بنرای ابتراز منهر، از در کنه وارد شند، در شخستین نگاه چشمهایش، نفهمیدم چرا احساس کردم او را می شناسم، یا باید بشناسم، یا پیش از این می شناختم. پس از درود و ابراز مهر، به زبان ایتالیایی نهچندان سلیس گفت که او "انگلیسی" است و در بخش ویژه روابط "بریتانیای کبیر" کنسولگری کار میکند. پیش از آنکه من دهانم را بازکنم و درود او را پاسخ بگویم، او دست نازک و دستکش سفید پوشیدماش را بالا آورد و گفت میداند که من به دستور دکتر نباید تا چند روز حرف بزنم، تا تارهای صوتی عمل کردمام، مرحلهٔ بهبودی کامل خود را بگذرانند. گفت او جنون همکنار است، افتخار و فرصت را غنیمت شمرده است که به دیدنم بپاید و آرزوی بهبودی هرچه زودتر مرا بنماید. من بدم نیامد. با لبختد و حرکت سر از او سپاس نمودم. بلند شدم، گلها را گرفتم و در گلدانس گذاشتم. سپس دنسترچه ام را برداشتم و روی یک ورق مسفید آن به چندین زیبان که میدانستم، جملهٔ "از شما سپاسگزارم" را نوشتم. ابروهایش را با شگفتی از دستخط و أشنایی خوب من با زبانهای مختلف بالا برد. بعد با شوخی اخم کرد، کنارم نشست، و با قلم پردار روی میزم نوشت "بهتر است شما هرچه زودتر زیان انگلیسی هم یاد بگیرید. امروزه ایس یک زبیان بینالمسللی و نجارتی و بزرگ دنیاست... با این استعداد زبان دانی شما، با کار و رتبهٔ شما، دانستن این زیان لازم است." بعد سرش را بلند کرد و چشمک زد! من هم قلم پردار را برداشتم و باز با کلمانی و اینبار فقط به ایتالیایی، از او بخاطر توجه و علاقه و مهربانیاش سپاسگزاری کردم. آنگاه او قلم را گرفت و اسم خودش را نوشت: البزابت همینگ چاسر. و چون دید که من چم و چون این اسم را نمیدانم، زیر نام فامیلش را خط کشید: چامبر. سرانجام لابد وقتی قهمبد که من در مورد این نام و ادبیات انگلیسی ختگم، لبخندی زد و با مهربانی فقط نوشت که از آشنایی بیا مین شیادمان است و آرزو دارد بیا گذشته ها و زندگی من و فرهنگ و تمدن ایران آشنایی بیشتری پیدا کنند.

توشت امپدوار است در آینده پیوندهای دیپلماسی بین دو ابرقدرت بریتانیای کبیر و ایران شاهعباس کبیر که هماکنون با فرستسادگان دیپلمساسی برادران شرلی به دربار شاهعباس آغازگردیده روز به روز استوارترگردد...

در پایان دیدار آن شب ما، نخستین حدس و گمان واقعیتگرایانه مین این بود که الیزابت همینگ چاسر میتوانست یک نمایندهٔ پروتکل برای بهدستآوردن الحلاعات با "انفرماسیون" باشد... شنیده بـودم آنهـا در ایـن کارها خیلی بلا هستند. بنابراین شب دوم که باز به دیدارم آمد، پس از مراسم درود و ابراز مهربانی رسمی، برداشتم برای او نبوشتم که اگرچه من پژوهشهایی در تاریخ و فلسفه داشتهام، ولی "در اینجا من فقط یک مترجم فنیام. من سیاسی ــ دیپلماسی نیستم." او خواند و بعد با لبخند سر فرود آورد وگفت می فهمد. پر را گرفته خواست آغاز به نوشتن باسخی کند، ولی بجای آن با خنده و شوخی پر قلم را به هوا انداخت و گفت: "من چرا بنویسم؟ من که صدا دارم! \* من فقط به لبانش و کلماتی که از میان آنها بیرون می آمد ماتم برده بود. نشست و با مهربانی گفت خوشبخت است که او هم مانند من فقط یک مترجم است. گفت سالها پیش، پدربزرگش هم به این شهر سفر کرده و مدنی در اینجا زندگی کرده و با جیووانی بوکاچیو شاعر و طنزنویس ایتالبایی دوست و مدتی هممنزل بوده است. اکنون نوبت من بود که دستهایم را با شوخی و با شگفتی به هوا بلند کنم، اما ساکت ماندم و فقط نگاهش کردم.گفت او نوهٔ جنفری چساسر شساعر مسعروف انگسلیس و صاحب دیوان حکایات کنتربری است. گفت خودش شهر ونیز را دوست دارد، چون از همان سالها بیش در بچگی با پدربزرگش به این شهر آمده و عاشق بوکاچیو شده بود... بعد پرسید چرا به او خیره شدهام. من شادان پر را گرفتم و نوشتم که من جیووانی بوکاچیو را در شهر یزد در یک گردهمآیی ادبای جهان ملاقات کردهام! نوشتم که او از دوستان و شیغنگان عبید زاکانی شاعر و طنزنویس و جامعهشناس ایران یا بقول آنها "پرشیا" بـرد! الیـزابت

چامر پس از اینکه این نوشته را خواند، سر بلند کرد، به چشمهای من نگاهی انداخت و بعد از ته دل خندید... گفت ما همه بدون اینکه خودمان آگاه باشیم، با هم یگانگی و مهر داریم. و افزود "شنیدهام شما چندی پیش نویسندهای داشته اید که از یگانگی بشر چیزی به این مفهوم گفته است که (بنی آدم اعضاه یکدیگرند /که در آفرینش ز یک گوهرند). اسمش چی بود؟ ساهی؟ " با زمزمه تلفظ درست نام " سعدی " را به او گفتم که دو سه بار تکرار کرد. بعد گفت: " مانند عیسی مسیح که از عشق و یگانگی پیام آورده است." باز مرا به شگفت و شادی انداخته بود. میخواستم تی را بردارم بنویسم ما خداوندی است – سالها پیش از عیسی مسیح شما از سوی آفرینندهٔ خرد به آدمیان داده است. اما شگفتی سخنانش مانم کرده بود. فقط با لبخند سرم را گفته بود باید انگلیسی یاد بگیرم نا یگانگی مان زرف بهتری بیابد...

آن شب، ما زمان درازی از عبید و از حافظ و از خیام و از فردوسی و از گاتا و از سالهای فرهنگ ایران بزرگ تبادل نظر کردیم ـ او با زبان و من با پر!... و بقول او یگانگی با زرف بهتری یافتیم... همچنین از اخباری حسرف زدیم که تازگیها از اصفهان و لندن می رسید: ملکه الیزابت تصمیم گرفته بود که با شاه عباس کبیر روابط کامل دیپلماسی داشته باشد، و از فرهنگ کهن پارس بهره گیری نماید.

فردای آن شب، او با من به بیمارستان دکتر بورشویک آمد. چون یک هفته دستور "حرف نزن" به من برای ترمیم و بهبود جراحی گلو به پایان رسیده بود. او همراه من آمد، چون میخواست در لحظه ای که، پس از اینهمه سالها خفتان، نخستین کلمه از گلویم بیرون می آمد، کنارم باشد، بشنود. هم اکنون یگانگی داشتیم. روزها و هفته هایی که در پی آمد، او مرا، در ساعات فراغت از کار،

همراه خود به موزدها و کتابخانهها و مراکز دیدنی و کلیساهای ونیز و سایر شهرهای نزدیک ایتالیا مثل فلورانس و ورونا و حتی به میلان که کمی دور بود برد... یک بار هم به رم سنفر کردیم، تا او بگفتهٔ خودش پدیده های "رنسانس" اروپا را به من نشان دهد. او شیفتهٔ کارهای این للوناردو داوینچی بود که این روزها نقاشی پیر و گوشه گیر، ولی با شهرتی بی همتا بود. من هم بسدم نیسامد، چسون ابتکسارهای مسهندسی و آرشسیتکتیو او، بسویژه مجسمه سازی اش مرا شگفت زده ساخت و با داشنگی به یاد مهندسی و آشینکتور نختجمشید. و بیکرنراشیهای روی بلکانها و نقشهای برجستهٔ روی دیوارها و تقاشیهای زیبا روی سقفهای جوبی زیبای آن میانداخت. گرچه باید اقرار کرد که نفاشیهای اینها، با استفاده از رنگ و روغن پیشرفنه تر. و بویژه در نفاشیهای این میکل آنژ جوانشان مانند "مادونا" و "فرشتگان ستایشگر" یا کارهای رافائل مسحورکنندهشان مانند "تاجگذاری باکبره" و بسیاری از نقاشیهای دینی و فلسفی او چشمگیرتر بود. اما من خودم بیشتر جلب کارهای ادبی و تاریخی تازه بودم ... مانند آثار تاریخنویس ابتالیایی آنتونیوس سابلیکوس که تاریخ ونیز را بسیار دقیق و زیبا گزارش کرده بود. که من خوشم آمد \_ و همچنین آشار مستوع وانبینی فیلسوفشنان، کنه مأمورین متعصب و متحجر کاتولیک او را به جرم ابراز اقکار آزاد و گزینش خردمندانه دستگیرکرده و پس از محاکمه Inquisition سوزانده بودند!کار و سبک فکر تازه این ماکیاولی هم خوب بود، که اشاره به یک سیستم "فکری" و رفتاری رئالیستیک تازه داشت و آکنده از پندار و افکار اجتماعی... واقعاً خوشم آمد که تز کتابش لزومگریز از "تعصّبات خرافاتی" کوته فکرانه بود، يعني فقط جسبيدن به اجراي "مراسم سنتي" ـكوركورانه... منظور ماکپاولی واردکردن فکر و منطق به کارها و پیاده کردن "سیستم پایدار" به فرهنگ بود ــکه این هم به روشنی معلوم بودکُنه پیام و افکار کیـــت؟...

من از کتاب لا پرنس او بیشتر از سایر کارهایش خوشم آمد. چکیدهٔ کیلام:

اکنون به چشم خود می دیدم که "رنسانس" آنها چیت: توجه به گوهر خرد و ارجنهادن به گسترش دانش و هنر. این پدیده در ایتالیا، با روم باختری کهن ظهرر یافته و آثار آن در سایر کشورهای اروپا نیز دیده می شد... با الهام از داناترین هستی و پیام زرتشت گمشده و فراموش شده، هنر برتر از گُهر در جهان باختر پدید آمده بود! داناترین هستی، آفرینش را بانظم فکری زیبا انجام داده بود. و اینها گوهر آن آفرینش را، و پیام مسیح شان را زیباتر از اصل جلوه گر می ساختند و در تلاش برای دنیایی تازه تر و زیباتر بودند، گرچه برد. گذشته از کارهای سابلیکوس، و اینی، ما کیاولی، داوینچی و میکل آنژ و رافائل، شنیدم یک پژوه شگر دریانورد ایتالیایی به نام کریستف کلمب، از برد. گذشته از کارهای سابلیکوس، وانینی، ما کیاولی، داوینچی و میکل آنژ و دست مأمورین دولت و دربار رم فرار کرده به باری اسپانیایها و کشتیهای بزرگ آنها، یک "قارد و حشیها" را کشف کرده بود، و پیام خداوند یکتا و به خود اسپانیایها رسانده بود!

نکتهٔ دیگری هم که مرا از الیزابت چاسر به شگفتی میانداخت، و تهٔ دلم راگرم و روشن میکرد، تبادل رفتار و تربیت خوب و جالب او بود \_ جدّی، چیزی که در این سالها در "ملوک عجم" ماکیمیا و هپل هپولیمیا بود. قضنگ نشستن روی صندلی، نیایش پیش از غذا، با قاشق و چنگال غذاخوردن، دستمال روی زانو گذاشتن، و با آن گوشهٔ لبها را پاک کردن. الیزابت همچنین تمیز و خوب و با حجب و حیا و زیبا هم لباس میپوشید. همیشه کلاه ظریف و زیبایی بسر داشت که موهای طلاییاش را تقریباً میپوشاند. مثل چارقد سیلک سقید بانوان زرتشتی خودمان آنوقتها. سنحن گفتنش هم باادب بود. خوب گوش میکرد و باادب و فکر خوب و گفتار خوب پاسخ می داد. بیخودی هم حرف نسیزد. مرتب مرا یاد یک نفر

میکرد. حتی با سگ خودش. جدّی. از فحش دادن، کتکزدن، لیچارگفتن، نیش زبان، قهر و نفرت داشتن و از شکم را با کباب کوبیده و نان تافتون و کله پاچه و سیراب شیردان پرکردن و آروغزدن خبری نبود.

روی همرفته در این دوران زندگی ام در ایتالیا و آشنایی با "رنسانس" اروپا بود که رفته رفته، با جمع بندیهای سالهای زندگی خودم، فهمیدم من در این سالهای اخیر، در قلب مرده کویر، تحت حکومت این تخم و ترکهٔ هلاکو و ایلخانیها و اتابکها و گورکانیها و تیموریهای هپل هپو، نه تنها چقدر از خودم پس مانده بودم، بلکه دنیا چقدر از پایه های قرهنگ کهن ایران بهره برده و پیش رفته بود! و اکنون وقتی به دولت جهانی شاه عباس در ایران قکر می کردم، و اخبار تازدتری می شنیدم، بیشتر و بیشتر دلیسته و امیدوار می شدم.

کجا بودم؟ اوه... یکی دیگر از کارهای نیک الیزابت چاسر این بود که برای من اشعار چاسر و جاندان و تمایشنامههای کریستوفر مازلو و شکپیرشان را میخواند، که این آخری هنوز زنده بود، و عالی بود. یعنی من در عرض مدت کمی، به کمک الیزابت چاسر، به زبان انگلیسی هم خوب تسلط پیداکرده بودم این زبان خوب و به درد بخوری است، و من فکر میکنم هر مردی بخواهد انگلیسی اش خوب شود - باید یک الیزابت همینگ چاسر برای خودش گیر بیاورد. جدّی. و این ویلیام شکپرشان اگر (درام نوبس) بود و هم زنده کننده تراژ دیهای هنری یونانی و روم کهن، که ما در زمان سلوکیان مجبور بودیم چندتایی شان را از بر کنیم و سرکلاس بازی نمینش. مثل تراژ دی آلست! یک شب هم با هم به "تئاتر" ونیز رفتیم و این نمایشنامهٔ اتللوی همین شکپر را تماشا کردیم! که تازگیها نوشته بود و مکان رخداد پردهٔ اول داستان هم همین جا در ونیز بود. این را هم که لازم مکان رخداد پردهٔ اول داستان هم همین جا در ونیز بود. این را هم که لازم و بدگُهر ولی زیرک داشت کـه مـرا یـاد گفتههـای زرتشت دربـارهٔ اهـریمن میانداخت ــکه در پایان به دست نیرویی که خودش هم آن را نمیفهمد نابود میشود. خوب بود.

ماکتابهای تازهٔ فرانسه را همگیر می آوردیم می خواندیم ساما آنها بیشتر شاعر و فلسفهباف بودند. مثل این رابله و پیر رنسار و لوئیز لابه، که با همه جیز فقط جدال ساننی مانتال بازی داشتند، که دلیلش هم لابد این بود که دولت فرانسه برعكس دارالخلافهماي آنوقتهاي ملوك عجم منوز دقباتر سانسور آثار نداشت تاکار شعرا و ادبا و مورخین اول توسط ملکالشعرا و ادیبالادبا و افصحالفصحای دربار بررسی متن شود تا اجازه بـدهند بـرای گوش شاه یا سلطان یا خلیفه و نزدیکان او توزیع شود \_ یا به گوش مردم بىرسد... ــ شـايد هــم بـهراسـتى هـنوز بـه ايـن حــد "كمـال" از قـرهنگ صیقل داده شده نرسیده بودند. مردم نباید هر جیزی را بشنزند! اوه، یک کتاب خوب هم ــکه مثلاً هم تاریخی و داستانی بود و هم طنز ــ از اسپانیا گیر آوردیم به اسم دنگیشوت، مال سروانتس، که ما را دو سه شب سرگرم کرد. و این اولینبار بود که من واژهٔ "رمان" را میشنیدم، که این هم خوب بود. یعنی کاراکتر اصلی این رمان مرا بیشتر از هر چیز به یاد عسمرو ابس سسعد ابن ابی وقاص می انداخت. این را هم سوگند. دن کیشوت، قهرمان رمان، یک یسپرمرد زهبوار دررفتهٔ فکسستی بندوی است کنه بنا خنوانندن تعبه هنا و لشکرکشیهای تاریخی جور واجور، ناگهان عقل از کلهاش می پرد و تصمیم میگیرد یک شوالیه بشود! بلند میشود، لباسهای آنتیک و بارهبورهٔ جنگی ننش میکند، یک شمشیر و یک نیزهٔ تراضه گیر می آورد، و با کیلاهخود شکسته و آفتابگردان مقوابی سوار بر اسب پیر و لکنتوش راه می افتد تا در دنیا ماجراجویی بکنند، و معشوقه گیر بیاورد و شوالیه گیری کنند. ما مىخوانىدىم و مىخنديديم -البته اليزابت بيشتر مىخنديد چون او انگلیسی بود و مثل همهٔ انگلیسیهای آن روزها فکر میکرد اسپانیاییها (که

این روزها ابرقدرتی رقیب ابرقدرت بریتانیای کبیر در تسخیر مستعمرات در قارهٔ جدید و در آسپا و افریقا شده بودند) ... تسامشان دن کیشوت و خر دیوانهاند. ولی مرا همانطور که گفتم یاد سعد ابن ابی وقاص می انداخت که از قصر معاویه راه افتاده بود که راگا و اکیاتانا و یزد را بگیرد. اما خوب، تاریخ اگر هیچ چیز ندارد یو بوهای مسخرهاش را دارد: بد بختانه اگرچه دن کیشوت ساده و خُل و دیوانه که از لامانچای اسپانیا راه افتاده بود، به جایی نرسده و هیچ کاری نکرده بود، اما سعد بن ابی وقاص از بغداد راه افتاده و به راگ ماده و تا دلش میخواست و می توانست بی شرفی و اهریمن صفتی و قتل عام کرده بود. اما سعد بن ابی وقاص از بغداد راه افتاده و به راگ امفهان از سرهای بریدهٔ مردم ایران مناره ها ساخته بود. وقتی من این فکرها و پارادوکسهای سعد ابن ابی وقاص و تیمور را در قیاس با دن کیشوت را به اسفهان از سرهای بریدهٔ مردم ایران مناره ها ساخته بود. وقتی من این فکرها الیزابت جاسر گفتم، با دقت یادداشت کرد. همانگونه که گفتم با همهٔ بیشترشان بودند.

آخرین روزهای من در ونیز فرا می رسید و ما اگرچه تقریباً هر روز و هر شب همدیگر را می دیدیم، حال وداع هم داشتیم. از آنجا که تازگیها در جهان نوشتن فرهنگ واژهها و فهرست اعلام مد شده بود، الیزابت چاسر به من پیشنهاد می کرد که در بازگشتم به یزد، با سواد و دانشی که در طی سالهای کارم در رشتهٔ زبان و ترجمه داشتم، می توانستم، یا باید. یک فرهنگ معارف تدوین کنم و اسمش را بگذارم اینسایکلوپیدیا پر شیانیکا. اما من پشتگوش می انداختم و می گفتم من تنها یک کاتب یا میرزا بودم و گذشته از اینها این کار یک نفر نبود. و گفتم همهٔ فکر و درگیری زندگی ذهنی من هنوز مترجه شهرم راگاست، که زادگاه خودم بوده \_ و بخصوص رخدادهای دوران کودکی آم. و گفتم متأسفانه آخرین باری که من در شهر باستانی آراگا بودم، نام آنجا را از "ری" هم تغییر داده و گذاشته بودند شازده عبدالعظیم. با لیخند گفت این هم یک نکتۀ بزرگ و قابل تفکر است. گفت می توانستم نام کتاب و نام فرهنگم را بگذارم اینسایکلوپیدیا راگا – شازده عبدالعظیمکا... گرچه الیزابت چاسر این سخن را با خنده و طنز می گفت، اما به راستی که چشسم جانش باز بود... چون خودش هم حالا عاشق تسدن ایران باستان و بخصوص فریفتۀ آیین قدیمی زرتشت و جهانبینی او شده بود – و البته متایشگر داشت. خودش همچنین آرژو داشت در آینده به کمک دوستان و فرزندانی که می خواست داشته باشد، فرمنگی جهانی به نام اینسایکلوپیدیا بریتانیکا را پایه ریزی کند، و تمام دانش جهان را در آن فهرست مراجع و توضیح بدهد. جدی.

نکتهٔ دیگری که در الیزابت چاسر دلنشین بود، همین بود. با وجود اینکه خودش میحی خوبی بود، حضرت محمد (ص) و اشوزرتشت و حضرت موسی را هم دوست داشت، حتی ستایش میکرد. میگفت مسیحی بودن من به من حقانیت نمی دهد که دیگر پیامبران را از نظر و دل فراموش کنم. آنها همه از سوی خدای یکتا پیامبر راستی و نور و مهر بودند، و هدف رسیدن به "او" بود. جدّی. وای، این چه حرفی بود مدد در دنیای تعصب کاتولیک قورت دادهٔ اروپای قرن پانزدهم آنوقتها! نور عرفان بود.

آخرین شب مأموریتم در ونیز، در اتاق او بسر بردیم. (او مانند زنان دوران کهن جمشیدی دارای این پایهٔ فکری بود که زن در جامعه حق گزینش دارد). آن شب با اندکی دارای این پایهٔ فکری بود که زن در جامعه حق گزینش چاسر و موش و گربه و رسالهٔ دلگشانی عبید را تا پگاه خواندیم؛ یعنی عبید و چاسر که علاوه بر عمل غدّهٔ گلوی من باعث و بانی آشنایی ما شده بودند. خواندیم و خندبدیم. الیزابت از هردوی این نوشته های ایرانی خوشش می آمد و آنها را شاهکارهایی از داستانسرایی مسمبلیک در جامعه شناسی

میدانست. جدّی یک نکته دیگر آن شب هم قراموش ناشدنی است. الیزابت نسخهای از آخرین اثر این ویلیام شکسپیر خودشان به نام شب فواز دهم راگیر آورده بود و به من نشان داد \_که در آن اشارات زیادی به پارس یا به قول شکسپیر به "پرشیا" کرده بود! که حدس زدم بابد از کرامات ارتباطش با یرادران شرلی، بخصوص با رابرت شرلی در اصفهان باشد، که دائم بین بریتانیا و ایران در حال ترانزیت بود...

نیمروز بود که کشتی من اسکلهٔ ونیز را بسوی انطاکیه ترک کرد. او که با من تا لبهٔ اسکله آمده بود، ساعتها ایستاد و دست تکان داد.

اما این سفر، بازگشت من از باختر خوب بود، و با شوق و شورانگیز. مثل آن سفر اول آکنده از زخم بدبختی، و مثل سفر دوم اسیر ویلانی و سرگردانی مغولی نبود. بسوی خانواددام، و بسوی ایران بنازمیگشتم کنه دارای یک سیستم حکومت جهانی بر پایهٔ سیستم و آیینی بود که، توسط یک شاه، بهترین پیام و راه و روش نیکو زیستن را از اسلام گرفته بود س سیستمی که نیروی آن تازیان فتنه گر و دمدمی را از کشور رانده، سرزمین آریایی را در أغوش اسلام خوب ساخته بود. و من صدایم را بازیافته یوهم و می توانستم تدریس کنم!...

در طول این سفر دریایی، شبها، گهگاه که در تنهایی کابین کرچکم تقش کرچک و عتیقه "او" را که لای خرده اوستا بم از سالهای کردکی، داشتم نگاه می کردم، احساس خوب و تازدای داشتم. چشمهایش آرامتر و اخمهای ابروانش کمی باز شده بود. این را هم سوگند یاد می کنم. به راستی انگار چهرماش روشن تر بود و نور بالای سرش هم درخشش بهتری پیدا کرده و یک انگشتش را که همیشه بسوی آسمان بلند داشت، بلند تر کرده بود.

پس از ورود به انطاکیه، دلم میخواست سر راه سفری به شهر کوچک ناصری زادگاه عیسی مسیح بزنم، و مسجدالقصی را هم در قـدس زیبارت کنم، که شنیده بودم نخستین "قبلهٔ حضرت محمد رسول الله (ص) بوده است. ولی شنیدم آنجاها هنوز مسلمانها و صهیونیستها به آنتریک و سیاست رومیها و بریتانیاییها،جنگ بود... و هیچکدام به فهم و یگانگی یی که خواستهٔ حضرت موسی و پیامبر اسلام بود نرسیده بودند، و همه چیز در هرج و مرج بود \_ و هراسناک و به راستی مرگبار. این بود که منصرف شدم و از کردستان عراق و کرمانشاه زیبای خودمان به اصفهان آمدم \_ جایی که همسر و دو فرزندم را \_ (طبق نامه هایی که به هم می نوشتیم و قرارهایی که با هم گذاشته بودیم) در یکی از ویلاهای "کاروانسرای شاه عباس" در بلوار "چهارباغ" نزدیک زابنده رود، دیدار کردم، و باز به هم رسیدیم.

و در همان روزهای اول دیدم که بخت والا و خجستهٔ تاریخ ایران زنده شده است: یا در چشم من زنده بود. میتوانم سوگند بخورم که اصفهان از ونیز کمتر نبود. در هر سوی بلوار "چهارباغ" عبریض و پهناور و زیبا و مهندسی شده مساجد و ساختمانها شناهکارهایی از آرشیتکتیو ایبرانسی / اسلامی دنیا بود. و با چشمان خود دیدم که امپراتوری بریتانیای کبیر تنها یکی از ده دوازده کشور بزرگ جهان بود که افتخار داشت در پایتخت کشور ایران سفارتخانه داشته باشد و پرچم آن بالای سردر "گیت" سفارتخانه شان بین دو شبر سنگی آرم سلطنت خاندان "تودور" برافراشته بود. رابرت شرلی هم هنوز سفیرکبیر بود!

همسرم میخواست که من با نامه های Reference و سپاس و یادبودی که از کنسولگری بریتانیا در ونیز داشتم به سفارت انگلیس بروم و پست خوبی در همین اصفهان بگیرم... ولی من نه. یک روز که از روی سیوسه پسل رد می شدیم، من نامه ها و تذکرهٔ دیپلماسی ام را ــ در زاینده رود انداختم... و بسوی خیابان دروازهٔ یزد اشاره کردم. آنجا بود که من به علم و دانش ایران خدمت کرده بودم. و آن شهر بود که در اوج سالهای پُر از آشوب به من زندگی تازد داده بود. ما به آنجا می رفتیم. به یزد...

حدود چهار و نیم پنج است که از یک چرت نیمساعته بیدار می شوم، آپارتمان خلوت و سوت و کور و گرم است. برق رفته، یادداشتی از فرنگیس روی میز است کسه آنها با ماشین خانم فروهر به منزل «سوسنجان» رفتهاند. خواهش دارد که با هم «زود زود» تماس بگیریم.

به آشپزخانه می آیم. کتری آب داغ گوشهٔ آتش اندک اجاقگاز آماده است، و نسکافهای درست میکنم، با خودم به پذیرایی می آورم، و روی مبل کوچک کنار تلفن مینشینم. دلم میخواست نامهٔ Reference خوبی از سفارت بریتانیا داشتم و امشب سفری به لندن می رفتم، اما ظاهراً شهر دیگری در بخت والا و خجسته تاریخ زندگی این روزهای من رقم زده شده بود.

پاها را دراز میکنم، کتابچهٔ تلفن را برمی دارم، کُد تلفن شهر یزد را پیدا میکنم... بعدگوشی را بر می دارم و باگرفتن کُد ۳۵۱ – یزد شروع می کنم به کارکردن روی شماره هایی که از نور بخش گرفته ام. اول مسه هتل درجه یک را پس از مدتها تقلا و مشغول بودن خطها میگرم. اهتل صفائیه، دهتل انقلاب و دمهمانسرا...ه هیچ کدام از آنها چند روزهٔ اخیر مسافری به نام دکتر جعفر فروهر نداشته اند. کاری خسته کننده و کمی هم نفس گیر است و احساسی بد و بی دلیل هم هنوز تنم را با این کارها به مرمور انداخته. انگار فروهر خودش، با چاقو و شیشهٔ امید سولفوریک پشت در ایستاده و از این فضولیهای من در کار و زندگی خصوصی اش منل مأمورین متحجّر پاپ، که وانینی را پس از محاکمهٔ Inquisition موزانده بودند وارد شود، مشعل پرت کند.

میروم سراغ هتلهای درجه پایین، یا مهمانخانهها. از دهتل فـرهنگ. هم خبر منفی است. ولی گرفتن تلفن دمهمانخانهٔ پارس: است که بالاخر. انگار نیش زالویی پوست از ظهر گرم و گرفته و سوت و کور تابستانی آپارتمان را سوراخ میکند. دهتل پارس؟»

یک نفر که پس از هفت هشت زنگ تلفن، با صدایمی خواب آلوده جواب داده یک «بع» میگوید، که احتمالاً صاحب و همه کارهٔ دستگاه یا فقط یک پادو است. و در جواب به اینکه آیا مسافری به اسم آقای دکتر فروهر داشتهاند، اول کمی مِنمِن میکند و ظاهراً دفتر یا فرمهای مهمانان را نگاه میکند و میگوید:

... آقای دکتر جعفر فروهر سـه روز پیش تشـریف آوردن، هسـتند. شوماکی هــُــن؟»

> هبنده از اقوامشان هستم، از تهران. هنوز تشریف دارند؟» «اتاق در اختیارشون هست.» دهاندره میکند. «اتاقشان چند است؟ ممکن است خواهش کنم وصل کنید؟» «اتاقها تلفن ندارند، جناب.»

«بنده از تهران زنگ میزنم. امر خیلی ضرورییه.» بعد فوری اضافه میکنم: «خواهش میکنم یک نفر را بفرستید اتاقشان بیایند پای تلفن. لطفاً توجه کنید، اگر نیستند قطع نکنید پیغام مهمی را باید براشون بگذارم. گوشی تلفن را دودستی، چسبیدهام. اما او فوری میگوید: «نیستند... یعنی کلیدشون اینجا توی جاکلیدیها هست، اما خودشون نیستند..

ابرای چند روز اتاق را ثبتنام کردهاند؟ وضع پرداختشون اشکالی نداره؟:

پس از مدتی میگوید: «ایشون برای چهار روز یعنی تا بیست و دوم رزرو که کردهن، مبلغ دو هزار تـومن پیشکرایـه پـرداخت کـردهن ــکـه مقررات مسافرخونهس. اما...»

داما چی؟:

دخدمتکاران گفته نکه ایشان دو شب اخیر رو انگار از اتاقشان استفاده

نكردەن. نبودەن.»

«مطمئنيد اتفاقي براشون نيغتاده؟»

دما که خبری از اتفاقی نداریم. البته ممکنه واسهٔ دیدن اماکن اطراف شهر رفته باشند. یادم هست روز اول سراغ آتشکدههای مهم دور و بر شهر و حتی آتشکدههای شهرهای تفت و مهریز و نارکی را میگرفتن که تا اینجا کُلی راهه.»

دصحیح. ممکنه خواهش کنم این پیام را برایشان بگذارید؟ مرقوم می فرمایید؟... مرقوم بفرمایید مهندس جلال آریان، بله جلال، مهندس آریان از دومتان آقای دکتر، تماس گرفتند... بله، آریان. مرقوم می فرمایید؟ بفرمایید ایشان فردا، یا پس فردا صبح به یزد خواهند آمد... مخصوصاً مرقوم بفرمایید، کتاب و یادداشتهای آقای دکتر که مفقود شده یود پیدا و بنده برایشان خواهم آورد... و همه بخصوص خانم دکتر مشتاق دیدار و خبر مىلامتی ایشان هستند...»

متصدی مهمانخانه «چشم چشمی» میگوید و میخواهد گوشی را بگذارد. وقت و حوصلهٔ این دنگ و فنگبازیها را ندارد.

> «مرقوم فرمودید؟» «بعله، بعله...»

«متشکرم... حتماً این یادداشت را به ایشان برسانید. مطمئن باشم؟» باز «چشم، چشمی» میگوید و قول میدهد پیام را برای آقای دکتر در جاکلیدشان بگذارد، و تلفن را قطع میکند.

نمی دانم باید کیف کنم، خوشحال باشم یا شوکه... یا عصبانی ؟ گوشی را میگذارم، و دنبال شماره تلفن منزل خانم فروهر میگردم. سه شمارهٔ اول را هم گرفته ام، که بعد قطع میکنم و گوشی را میگذارم. در تجزیه و تحلیل آخر موضوع تو مخچه، تصمیم میگیرم فعلاً این خبر را که اگرچه یک روزنه و گشایش ولی تا حدی ناجور است \_ با تلفن تو فکر و خیال خواهرم و دوستش پرت نکنم. بهتر است دست نگهدارم، بگذارم سر فرصت، وقتی دیدمشان. با وضع عصبی و نوروتیک که خانم فروهر پیدا کرده ممکن است ناگهان به کلهاش بزند و بپرد با ماشین و یا هرچی دستش رسید حرکت کند طرف یزد... و فرنگیس را در ناراحتی و دغدغهٔ خاطر جور دیگری بیندازد. فروهر در هتلی ثبتنام کرده بود، سالم بود، ولی خودش در هتل نبود، معلوم نبود کجاست. بد نبود خودم اول سری

تلفن نوربخش را در «ایر -ترانس» میگیرم که گفته بود معمولاً تا شش و هفت در دفترش هست. با خوشحالی و گرمی جواب می دهد و من قصد مسافرت به یزدم را با او درمیان میگذارم ـ هرچه زودتر، البته امروز نه. آیا می توانست ترتیب پروازی بدهد؟ ـ فردا اگر بشود؟... میگوید جمعهها پرواز ندارند ولی برای شنبه صبح مسئلهای نیست. می تواند یک جا برایم در پرواز ۲۲۹ شش و نیم صبح از تهران روی کامپیوتر جور کند... نام کامل و شماره تلفن منزل را میگیرد و می خواهد چند دقیقه ای روی کامپیوتر کار میکند، و به نظر من فقط پنج قرن فروهری می آید می گوید جا کامت. بلیت را هم می توانست الآن بنویسد بروم بگیرم، یا روی کامپیوتر کار میکند، و به نظر من فقط پنج قرن فروهری می آید می توانستم از خود باجهٔ «ایرانایر» در فرودگاه بگیرم... اسم و جا روی کامپیوتر کار میکند، و به نظر من فقط پنج قرن فروهری می آید می توانستم از خود باجهٔ «ایرانایر» در فرودگاه بگیرم... اسم و جا روی کامپیوتر کار میکند، می توانست الآن بنویسد بروم بگیرم، یا می توانستم از خود باجهٔ «ایرانایر» در فرودگاه بگیرم... اسم و جا روی کامپیوتر کار میکند، می خوم در در می خویم فعلاً باشد. از او تشکر می کنم، و نفس راحتی می کشم. بلند می شوم و دارم شال و کلاه میکنم برای منزل سوسن خانم فروهر، که تلفن زنگ می زند.

خانم سرافراز است، و «الو سلام»ش موجب می شود پس از مدتها نفس خوب و راحتی از آخرین لایه های تحتانی دهلیزهای قلب و ریه ها بالا بیاید.

بعد از سلام و احوالپرسی میگوید: «یک ساعته دارم شمارهتون رو

میخواهم بگریم بهترین امید این است که آدم وسط دیگ آتش شلهقلمکار "ملوک عجم" دست و پا نزند. میگویم: دخداحافظ.» «به امید دیدار.» «ایدونباد...که یعنی ایشالاً، به زبان فارسی دری.» غش غش می زند. «ایدونباد.»

قبرار فبروهبر

TVT

# 19

اوایل غروب است که پس از تلفن کردن راه می افتم طرف منزل خانم فروهر. در تلفن به آنها گفته ام که اخبار نسبتاً خوبی به دست آمده ولی بهتر است وقتی همدیگر را دیدیم، سر فرصت و بطور مفصل تعریف کنیم. به همین دلیل است که هر دو بانوی مضطرب تقریباً دم در، یعنی توی باغ روی صندلیهای کنار حوض نشسته اند، منتظر. خانم فروهر ظاهراً با «تیر» نوزدهمش، در یکی دو ساعت اخیر. قوطی سیگار جلویش روی میز فقط یک نخ دارد که از آن بیرون زده.

دو مبه دقیقهای با شربت بهلیمو کنارشان مینشینم و هنوز در این فکر که چه بگویم یا چهجوری شروع کنم.

یک قسمت از فکرم میگوید همه چیز را صاف و پوستکنده به سوسن خانم فروهر بگویم، نام و تلفن هتل پارس را هم ردکنم، دست خواهرم را بگیرم و خداحافظی کنیم. ولی نمیتوانم حتی حدسش را بزنم که خانم یکهو ممکن بود چکارکند، و چه عکسالعملی افشاء واقعیت و گفتن نام و تلفن هتل پارس و اینکه دکتر فروهر در آنجا نامنویسی کرده و دو روز اخیر را از اتاقش استفاده نکرده، آمد نیامد داشت، در یزدکسی را نمی شناختم. تنها اسم هتل پارس است و نام دو تا کتابفروشی در یز د که از طریق تلفن از آقای شفق مدیر انتشارات شفق گرفتهام... به او واقعیت را گفتهام و سپردهام که در اینباره فعلاً به خانم فروهر ۱۰گر تلفن کرد ـ چه ىگرىد. به آرامی سیگاری روشن میکنم. قسمت دیگری از فکرم این است که کمی حد وسطش را بگیرم و ديېلماسى كنم. «انگار روشنایی کوچولو ولی خوب <u>ب</u>یدا شده...» به طرف خانه فروهر و فرنگیس، هر دو نگاه میکنم. هو أ....» وجمه جلال؟ بعداز ظهری با آقای شفق رئیس انتشارات شفق گپ می زدم.» دیکی از دوستان کتابفروش آقای شفق که از بزد تلفن میکرده، وقتی حرف آمده تو حرف گفته آقای فروهر آمده بود در مغازهاش سلام و احوالپرسي كرده...، ديز د؟...» «این را می تونم با اطمینان کامل بگویم... دکتر فروهر یزده. توی یک هتل شهر. ا دحالش جطوره؟، •ظاهراً خوبه. کسی که کارهای نرمال مثل سفرکردن و ثبتنام در هتل و توی کتابفروشیها از مردم آشنا دیدن میکنه، نمی تونه زیاد مجنون و در خطر باشه... نگفتم دکتر همینجاهاست و وضعش هم میزونه؟» ديگه جي گفته؟،

«آنها ظاهراً از قىديم از طريق كتابهاى دكتر، آقاى فروهر را مى شناختند. ظاهراً دكتر توى يك هتل زندگى مىكنه ولى نگفته كدوم هتل: ظاهراً اهميت نداشته. هميشه هتل مىرفته مگه نه؟» رو به خانم فروهر مىكنم. سرش را با اخم بطرف پايين تكان تكان مى دهد. «اوهوم.» فرنگيس آه راحتى مىكشد. من هم آه راحتى مىكشم. اما خانم فروهر هنوز دارد مرا با سكوت طنين خشموار، بربر نگاه مىكند. فرنگيس مىگويد: «الحمدالله... حالا اقلاً خيالت راحت شد، سوسن.» فيلتر رسيده.

میگویم: «دو کار باید بکنیم، و میکنیم. دوم اینکه امشب شامرو بیرون میخوریم مهمان خانم فروهر. باید سور بدید. یـه «رستوران فـرید» میشناسم پشت سـاختمان شـرکت نـفت. خـیلی تـمیزه، موند بـالا، و خلوت.»

«...!لاجلال....»

و اول اینکه من با یکی از دوستانم توی آژانس مسافرتی آشنا صحبت کردم. بیا هنزار زحمت و پارتی بازی یک جا برای من توی کامپیوتر «ایرانایر» برای پرواز ۳۲۹ تهران \_یزد ساعت شش و نیم صبح شنبه OK کرده. میرم پیداش میکنم. شاید هم بیارمش.»

۳عالییه... تنها راهش همینه.» فرنگیس بنا لبخند بنه دوستش نگاه میکند. اما خانم فروهر هنوز اخم کرده و در سکوت است. لبخند هم ندارد. لابد خشمناک است که فروهر زنده است. بالاخره میگوید: «زودتر نمیشه رفت و دید؟»

«یزد؟! وا!... چهجوری میشه زودتر رفت؟» «جمعهها پرواز ندارن. اتوبوسهام که نمیشه روشون حساب کرد... روزی فقط یک اتوبوس از ترمینال جنوب به یزد دارند. به فرض هم که برای فردا عصر بلیت گیر بیاد، باز پرواز شنبه صبح که شش و سی دقیقهست زودتر میرسه. من فکر میکنم فعلاً شما در تهران بمونید بهتره. تنها مسافرت کردن شما به یزدکه به عقیدهٔ من صحیح نیست، البته تصمیم با خودتونه. فرنگیس طفلکم که نمیتونه با ناراحتی سیاتیک به این سفر بیاد. با من مسافرت کردن را هم به شما توصیه نمیکنم...»

خانم فروهر بالاخره نفس بلندی میکشد و تهمیگارش را توی زیرمیگاری له میکند. میگار دیگری به لب میگذارد. فندک برمی دارد. «اونوقتها همیشه توی هتل «اسپینرز» نمی دونم چیچی میرفت، حالا نمی دونم اسمش چی شده... یا میرفت مُتل صفائیه.»

«پیدا کردن هتل مسئله ای نیست. وقتی توی یزد باشم هفت هشت هتل که بیشتر نیست. فکر نکنم. فقط کافیه تلفنشونرو گیر بیارم... میگفت شهر تمیز و آرام و خوبیه ..و خلوت اینوقت تابستون.»

خانم فروهر سرش را تکان تکان میدهد. «لابند یکی از انگشترای طلاشرو فروخته.»

نغس بلند و راحت تری میکشم و سیگارم را خاموش میکنم. حالا مطمئنم که خانم فروهر حالش خوب و نرمال است. چون بـه پـول فکـر میکند.

اما آن شب عبوس به این ترتیب میگذرد که ما سهتایی شام را به اصرار فرنگیس و دعوت سوسن خانم در منزل خانم فروهر میخوریم ـ به این امید واهی که شاید فروهر تلفن کند یا ظهور کند ـ چون بالاخره تا این حد معلوم شده بود که او زنده است و در «قلب مرده کویر»، تمام آن شب هم، مرده تر از کویر، کنلت و سالاد و آش رشته از ظهر مانده و نان لواش ماشینی از آب درمی آید، با آب یخ. حدود یازده، که از وسط خیابانهای گرم و خالی و خلوت شب جمعه

نزدیک ایام سوگواری سنتی به خانه برمیگردیم، خانم فروهر هم با ما می آید ـ لابد هنوز از ترس شوهرش با چاقو. یا شاید چون فطرتاً الوات است، و شوهر ـ نفرتی. فرنگیس حال و روحیهاش کمی بهتر است، و مثل بعضیها دمق نیست. حوالی یازده و نیم، که من در اتاقم تنها هستم، و کلکسیون قرصهای شبم را با محلولی کمی آبرومندتر از آب یخ خوردهام، و توی رختخوابم، حتی اتوبیوگرافی روانپریش به سایر چیزهای شب شرف دارد.

نخستین روزهای بازگشت من به اصفهان، در اتاقهایمان در "کاروانسرای شادعباس"، زیبا و هوش ربا بود. اصفهان: پایتخت ایران، مرکز بازرگانی خاور و باختر و بهترین شهر توریستی آن روزگار در خاور... ما کم کم خود را برای یازگشت به یزد هم آماده می کردیم، همه شاد و خوش بودیم، و شتاب چندانی هم نداشتیم، دخترم که نقاشی خوب بلد بود و یواشکی نقاشی می کرد، روز دوم ورود من به اصفهان، با وسایل نقاشی که من برایش از ونیز آورده بودم، اتود سیاه قلم خوب و قشنگی از ما در برابر کاخ چمهل ستون کشید. بنای کاخ ته باغ بالای صفهای ستونی به ارتفاع یک متر و نیم، قرار همتای آن را در ونیز و میلان نیز کمتر دیده بودم، کاخ بیست سنون داشت، و چون ستونها در آب شفاف حوض مازتاب داشتند، معماران بنام آن روزهای همتای آن را در ونیز و میلان نیز کمتر دیده بودم، کاخ بیست سنون داشت، و اصفهان، آن را چهل ستون حساب کرده و به همین نام مانده بود. خوب اصفهان ه آن را چهل ستون حساب کرده و به همین نام مانده بود. خوب

اما شاه عباس که من اکنون از نزدیک کارهایش را مشاهده میکردم، و میشنیدم، در ظاهر خوب و مجلل بود. نبوغ کاری شگرف او، در بازسازی سیستم به فرم کشوری اسلامی نیک بود و همچنین یکپارچه ساختن ملت ایران و یگانگی و به زیر یک پرچم آوردن همهٔ بخشهای کشور بهناور پس از چند سده آشوب... و مرا انگار از روزهایی که در ونیز بودم و کارهای او را می شنیدم، امیدوارتر می ساخت. ایرانیان سرانجام بیدار شده، یک کشور بزرگ با سیستم خوب بر پایهٔ دین خداوند یکتا داشتند! شادعباس بویژه سرزمینهای بلخ و خراسان را آباد ساخته و شهر "مشهد مقدس" و "صحن مطهر" مزار حضرت اما رضا (ع) امام هشتم را یک مرکز زیارتی ملّی و افتخار مسلمانان شیعه نموده بود. می گفتند خودش هم یک بار از اصفهان تا مشهد را که دویست فرسخ است پیاده رفته بود! گرچه باور نمی کنیم!

اما بزودی فهمیدم این روشنی بر آسمان ایران نیز سرخی طبلوع قبجر فرهنگ نیست.

پس از یک چند روز اول. روزهایی که در تدارک پیوستن به یکی از کاروانهای بزد بودیم، کمکم با کنجکاویها و ملاحظات شخصی چیزهای دیگری شنیدیم و دیدیم. شاه با وجود نبوغ در بلندداشتن ارکان دولت، و پیوندهای دیپلماسی با کشدرهای اروپایی، و "احترام" به اقلیتهای مذهبی، خودش برعکس ظاهرش نه تنها یک مرد خردمند و روحانی نبود. بلکه خرافاتی و در واقع اعجوبهٔ خارقالعادهای در نظاهر به دینداری بود و در نتیجه مستبد و آکنده از شهوات تفننی. نخستین پرترهٔ رنگی بزرگی که از او تراشیده و سرخ و چاق، سببلهای چخماقی و تابداده، و عمامهای به رنگ نراشیده و سرخ و چاق، سببلهای چخماقی و تابداده، و عمامهای به رنگ نیمه بود، از نوزده سالگی دیشش را میتراشید. اولین سالی هم که بر تخت شیعه بود، از نوزده سالگی دیشش را میتراشید. اولین سالی هم که بر تخت نشسته بود فتوی داده بود همهٔ مردان ایران باید ریش بتراشند ـ حتی علماه و روحانیون... این را هم سوگند. می شنیدم در زندگی خصومی اش هم پیشتر از هر چیز، به جای فکر، به رمل و اسطرلاب سناره شاسها و منجمین و فالگیرهای مجیزه به جای فکر، به رمل و اسطرلاب سناره شاسها و منجمین

#### اسماعيل فعبح

دو سه تا) برای حرامسرایش برنامه ریزی می کرد. این را هم سوگند. اما من اوایل این چیزها را "مسئلهای" نمیدانستم ـ چون هنوز در این خیال بودم که شاهعباس اقلاً رئیس دولت و مملکتدار خوبی است؛ سیستم خوب دارد و بزرگ می اندیشد. بویژه که دیدم مردم اقلیت عیسوی / ارمنی برای خودشان جایی به نام جلفا داشتند، کلیسا داشتند، زرتشتیان هم محله گیرآباد و یک آتشگاه داشتند و حتی کلیمیها هم محلهٔ خودشان را داشتند. شاه از میان آنها نیز زن انتخاب کرده بود؛ شنبدیم دختر یکی از بازرگانان بزرگ زرنشتی اصفهان را به زنی گرفته و به حرمسرای خود افزوده است . اگرچه نمیدانستم این کار با خرسندی و رضایت "هونیا کی" دختر یا خاندان دختر انجام گرفته بود یا چی؟ ولی خوب اینجا هنوز ایران یا "ملوک عجم" بود، و شادعباس هم کبیر بود، و حرمسرا داشتن هم از زمان قدیم برای شاهان و بزرگان پارس مد بود . که بیشتر از خلفا و شیوخ عرب و سلاطین عثمائی، از نظر سایز و شکوه حرامسراها و فزونی تعداد زنان زیبا رکورددار باشند. بزودی با سخنگفتن و باگوشکردن به این و آن، چیزهای دیگری هم از دأی و طرز دفتیار و کنردار و منتش شناه کنیز دستگیرمان شند. ایشیان شرایخوار و عرفخور هم تشریف داشتند و در مجالس، بویژه در مجالس دیپلماتیک، عمامه از سر برمی داشتند و جامهای بزرگی به تقلید از میهمانان خارجی بالا میرفتند (که بی شک ریش تراشیدن هم از همین تقلید سرچشمه میگرفت). شنیدم در سال ۱۰۲۷ میلادی که سفیر روسیه برای نخستینبار به دربار شاه بزرگ آمده بود، علاوه بـر پـروتکل دیپلماسی، و مقداری هدایا، ده بار شتر ودکا ممتاز روسی هم برای شاه آورده بود. اگرچه زبان رسمی دولت فارسی بود، ولی در دربار و بویژه هرگاه شاه خشمگین میشد، یا خیلی خوشحال بود، ترکی حرف میزد که زبان جد و آبائیش بود. کمکم فهمیدیم در سیاست کسان عبلیه خبود سنگذلی و قساوت و اهريمن صفتي، اعليحضرت، ماية خوف جهانيان است. گاهي براي گناه کوچکی از یک فرد، شهری را فرمان کشتار عام می داد. یا اگر از نزدیکان بود، خودش گردن می زد، خفه می کرد، یا می داد چشمهای قربانی بدبخت را میل بکشند، یا به دست میر غضبها می داد که تخصص شان در پوست کندن، در آتش سوزاندن، در دست و یا و گوش و بینی بریدن و چشم درآوردن بود. یا می داد قربانی را زنده زنده در پوست گاو طناب پیچ و از دروازه آویزان می کردند... بزرگترین میر غضب او، یا میر غضب باشی، شیخ احمد شرقلو بود که علاود بر مقام میر غضبی، توی خیابان چهار باغ بریانی پزی و کبابی هم داشت ـ و مجوز داشت برای تبلیغات و جلب مشتری و "عبرت مردم"، مغضو بان شاه را توی دکانش به سیخ بکشد یا توی تنور گذاخته بیندازد، و با پشگل و هیزم بسوزاند.

بعد شنیدیم که شاهعباس کبیر ضمناً بسیار ادب دوست و هنریرور هم هستند. می گفتند شاه بخصوص از حافظ و از فردوسی بسیار خوشش می آید ـ حافظ را در هنگام شرابخواری، فردوسی را در قهوه خانه ها از دهان تقالها. شبها، سرشب اغلب به قهوه خانه های شبهر می رفت و در میان "شاعران دربار" ی اش شاهنامه گوش می کرد. بزرگترین شاعر و "نقال" دلخواه او نیز ملا مؤمن کاشی بوده و شاه بیشتر به قهوه خانه او می رفت. در واقع یک شب که من خودم تنها به این قهوه خانه رفتم، گوشهای نشستم تا ساهنامه گوش کنم، شاه با دبدبه و کبکیه وارد شد! نقال داستان رستم و سهراب را با طمطراق بازگو می کرد... خودش لباسهای اجتی وجق پوشیده بود. کلاهی از طومار متن روی کناه شاه عباس کبیر را...

دوره زمانه بطور کلی از لحاظ ادبیات و فلسقه و تاریخ آنالیزی خیالی بود ـ حتی شاعران بزرگی مثل حافظ و مولوی و فردوسی نیودند. اگر هم بودند بیشتر مدح و مرثیه و نوحه میسرایبیدند. یک کتیاب نسبتاً خوب خریدم به نام مبدأ و معاد مال این فیلسوف اسلام شیعه ملاصدرا ـ که ارژش اسماعيل فتسبح

داشت. او با الهام از ابن سینا، از "حرکت جوهر وجود" آدمی صحبت میکرد و آن را جاودان میدانست... منتها تنها "جوهر" جاودانی که در شناه عباس شرابخوار وجود نداشت حرکت فلسفی بود.

از جمله روایاتی که دربارهٔ ادب دوستی و هنرپروری شاه می شنیدیم این بود که اگر از شاعر مدیحهسرایی خوشش میآمد سخاوتهای خارقالعادهٔ ابلهانهای داشت، و اگر خوشش تسمی آمد کارهای شستیع اهدیمن صفتی می کرد. یک روز یکی از ملک الشعراهای دربار، که بادم نیست وجیه الدین نشاطی تکلو بوده یا بابا فغاتی . با گفتن یک بیت: (خداوند جهان است او خدا نیست /ولیکن از خدا یک شب جدا نیست) شاه بلند شده بود و شاعر چاق و چله را بغل کردد و بعد گفته بود او را در ترازو بگذارند و هموزن او به او سکّهٔ زر بخشیده بود. اما روز بعد لبهای ملک الشعرای دیگر دربار (ملا طاهر تائینی شاعر مداح ولی خوش مشنگ) راکه یکی از غلامان شاه را به خانهٔ خود بردد بود، با سیخ داغ سوزانده بود \_می گفتند خود شاه سیخ داغ را به لبهای ملکالشعرا گذاشته و گفته بود: "او را بوسیدی باید این را ببوسی! بالاً." یکی دیگر از امر و نهیهای شادعباس کسپر، سرخیلاف زمان شاه طهماسب، آزاد گذاشتن و ترتیب امور دادن کسب و کار زنان روسهی بود ـ جدی. میگفتند به عقیدهٔ او، روسپیان باید در جامعه صفوی جا و موضع مشخصی میداشتند (تقلید خام دیگری از مظاهر باختر). بخصوص در لشکرکشیهای جنگی از روسپیان بعبورت بخشی از تدارکات ضروری استفاده میشد. این هم سو دگند.

هرچه بیشتر از این افکار بد و کردارهای بد می شنیدم، غمگین تر و دردمند تر می شدم، دلم می خواست هرچه زود تر از اصفهان، از این سراب دروغین، بیرون برویم ـ و به قلب مردهٔ کویر برگردیم، که هنوز بارقه ای از خرد و مهر و یا کی داشت ـ یا فکر می کردم... دو روز پیش از جمعه ای که قرار بود صبح آن با کاروان از دروازهٔ بیزد

حرکت کنیم، بدترین خبرها را شنیدیم. شاهعباس تاگهان دستور داده بود که تمام زرتشتیان محله محبرآباد اصفهان را قتل عام کنند . و درخیمان و میرغضبان او در عرض چند ساعت تا غروب این کار را انجام داده بودند. من خودم اگرچه دیگر زرتشتی نبودم و فقط زرتشت را از بچگی در اعماق سبنه، و نقش کوچک او و خردهاوستایش را بطور یادگاری ـ مثل عکس بابا ـ همه جا با خود داشتم، تخواستم به گبرآباد بروم و منظرة كشتار را ببينم. آن شب ما بهانهٔ کشتار عام را فهمیدیم: همسر زرتشتی شاه آن روز همراه دو آخواجهٔ حرم ابرای دیدار کوتاهی از بدر و مادرش به خانه آنها رفته و چند دقیقه ای هم با آنها برای نیایش به آتشگاه رفته بود ـ تا مربد به رسم سنت أنشگاه برای او مراسم "نشوه" با "دعای تطهیر" انجام بدهد ـ چیزی شبیه مسجدرفتن و خوانبدن نمباز تقبياي مسلميانان. مين ميراسيم "تشبوه" را میدانستم چیست. در این مراسم سنتی، زرتشتیان نیز مانند عیسویان یا مسلمانان هر چند یک بار به معبد میرفتند و بنرای سبکشدن روح، یا دور نگهداشتن بلایا، نیایش و دعای آمرزش میکردند و بوسیلهٔ بسیر عبابد تطهیر میشدند، و خیرات و مبرات میدادند. در مورد زرتشتیان، موبد پیر آتشکده به روال سنت علاوه بر نبایش و خواندن هات ویژه، بر قبرق سبر کسی که مراسم "نشوه" به جا می اورد. آب مقدس "ورجاوند" با گلاب پاککننده می ریخت... بی شک این خبر به گوش شاه عباس رسیده بود! و در جا حکم خفه کردن زنش را در بوست گاو، و کشتار زرنشتیان را در گیرآباد صادر کرده بود...

دو روز و دو شب سفر یزد را نمی توانستم از فکر این ستمگریها بیرون بیایم. دردی تازه گلو و حلقومم را می سوزاند. آیا پیامبر اسلام چنین اعمالی را توسط یک شاد یا رهبر مملکت مسلمان گناد یا زشت نمی دانست؟ و پاسخ البته معلوم بود. نخستین پیامهای او از جانب خداوند یکتا، و به نیام او،

بخشایندگی و مهربانی بود. و راه راست، اندیشه و خرد، و پرهیز از شهوات نفس. شب دوم سفر، زیر نور مهتاب عقدا، به نقش کوچک و کهنهٔ زرتشت لای خردهاوستام نگاه کردم. چروکهای چهرهاش باز سخت درهم رفته بود، شاید هم ترس و خوفی از روزهای نژند و اهریمن صفتی تازهتری داشت.

به یزد که وارد شدیم، احساس کردم شهر خلوت و ترسخورده است. و با ورود به میدان ساهت، من دلیل خوف و نژندی "و" را فهمیدم: پس از پخش خبر خشم شاهعباس در اصفهان نسبت به زرنشیان و فرمان کشتار عام زرنشتیان محله گیرآباد، در یزد هم این یارو علیقلی یک شاملو قورچی ترکش، داروغه به محض شنیدن این خبر، سرخودی، یا برای خوش آمد اعلیحضرت، در اصفهان دستور کشتار زرتشتیان یزد را داده بود. محله های زرتشتیان بیگناه جهنمی بود خونبار... و ادامه داشت تا روز بعد که یکی از سوی شاه آمد و پیغام آورد دیگر زرتشتیان را نکشید. (اعلیحضرت ظاهراً از کردهٔ خود پشیمان گشته و عمر بقیهٔ زرتشتیان را برای حفظ سلطنت صفویه صدقه داده بودند) به هرحال نیم بیشتر زرتشتیان یزد کشته شده و باقی مانده به کوه و کیرهای خوانق و شبرکوه و نقُت و نارکی و چکچک و حتی میبد فرار کرده بودند.

سپاس بر داناترین یزدان، "مدرسهٔ ضیائیه" هنوز سرجایش کنار "زندان سکندر" بافی یود... و همچنین دو منارهٔ بلند و بی همتای آن، و بادگیرهای کاهگلی و سقفهای گنبدی و خاطراتی آن... دوستان و همکاران قدیم هنوز بودند و از اینکه شنیدند من با شفای گلو، در سرزمینهای باختر صدایسم را بازیافته بودم شادمان شدند، اگرچه از روز آغاز سفرم از اصفهان، احساس میکردم گلو و تارهای صوتی ام باز درد ناجوری دارند ـ شبیه همان دردهایی که هنگام بازگشت از کنستانتینوپل از نزدیکیهای دمشق داشتم. بویژه که در این روزهای ورودمان به یزد یکی از طوقانهای خاک کویری شهر را سپاه کردد بود. مدیر مدرسه هنوز مولانا شیخ الگرمی و طواط از فرزندان ضیاه الدین حسن رضی بانی مدرسه بود که حالا کور شده بود، و بزودی دیدم تریا کی هم شده، ولی هنوز مثلاً رثیس بود. در واقع بیشتر اهالی یزد تریا کی شده بودند - یعنی ۹۹ درصدشان، چون شهر حالا در مسیر "جادهٔ ابریشم" و رفت و آمد کاروانهای پررونق شاه عباسی بود و مردم خودشان توی باغچه هایشان هم خشخاش می کاشتند.

شیخ الگرمی و طواط مرا به سختی بالاخره یادش آمد. پس از آنکه من کتب نفیس بسیار زیادی را که با خودم آورده بودم تحویل کتابخانه دادم، از او خواهش کردم و با همهٔ کری و همکاری اندک اساتیدی که در شهر مانده بودند، موفق شدم دستور امر نگه داری "کتبخانه" و کاپیک متون را به من بدهد. به ادارد امور کپرها و حراست هم دستور داد (یعنی بلند شد از پنجره هوار کشید) که یکی از کپرهای کاهگلی تازه ساز و بادگیردار را در اختیار ما گذاشتند. مدرسه هنوز دو آب پایاب جاری، در جلو و عقب باغ داشت، و باغچههای پردرخت و گلکاری شده گسترش یافته بودند. من هرچه بود شادمان بودم که به مدرسهٔ یزد و نزد خانواده م بازگشته م.

در ونیز در نظر داشتم یک ماشین چاپ بخرم و با خودم به یزد بیاورم ـ جدّی. ولی وقتی ماشین عظیم را دیدم متوجه شدم که ممکن نیست بتوانم آن را با خودم حمل کنم ـ و با کاروانهای شتر و یابو به یزد برسانم. بنابراین یکی از نخستین پیشنهادهای من به شیخالگرمی سفارش خرید خارجی یک ماشین چاپ از ألمان یا از ایتالیا یا از انگلستان بود. از بودجهٔ مدرسه. آن روز صحبح را بادم هست. جلوی منقلش زانو زدم و گفتم در اروپا تکنیسینی به نام یوهان ژنسفلیش گوتمبرگ آلمانی ـ هملندی سالهاست ماشین چاپ اختراع کردد است. شیخالگرمی اول کله و ریشش را خاراند. بعد دهن دره کرد. بعد، با ظمأنینه، یک نخود تریاک روی سوراخ حقه

چسباند، و بست وافوری تازه چاق کرد. انگار نام یوهان ژنسفلیش گوتمبرگ که هیچی، نام آلمان و هلند را هم نشنیده بود. اما داشت تفکّر میکرد. بمد از هفت هشت تما پک حسابی، گفت: "بودجه بیت المال مدرشه مشائل محدودیت دارد، ولیکن در آینددها انشاءالله... بعله، انشاالله."

آهی کشیدم و دیگر اصرار تکردم و گذاشتم بگذرد، چون این روزما خودم همچنین شور تازدای داشتم که (بویژه با گسترش روابط بازرگانی ـ سیاسی . فرهنگی بین ایران و اروپا) هرچه زودتر کنفرانسها یا گردهمآییهای سالیانهٔ "مجمع ادبا و علماء" از داخل و خارج کشور باز برنامه ریزی شود. چون نامها و آدرسهای بسیاری از دانشمندان و هنرمندان و فیلسوفان دورهٔ رنسانس باختر را داشتم ـ از جمله ويليام شكسبير، درمانيست انگليسي، فرانسیس بیکن فیلسوف انگلیسی، گالیله منجم ایتالیایی، و رنبه دکارت فیلسوف فرانسوی، با اندکی پژوهش فهمیده بنودم کنه در ایتران فنقط این اسکندربیک و این میرفندرسکی مورخ و فیلسوف را داشتیم و وحشیباقلی هم که در نزدیک خودمان برد، و بیرمردی منوفی و وارسته و دنیادیده بود، می توانست حرف ته دل آتش افروزش را بزند. یک محمد حسن ابن خلف تبریزی را هم داشتیم که تازگیها دایرةالممارف برهان قاطع را تألیف کرده بود و به سلطان قطبشاه پادشاه شیعیمذهب ذکن اهداء کرده بود. میخواستم او را هم دعوت کنم ـ بادم بود دایرةالمعبارف درست کبردن بقول البرایت چاسر از لزومات فرهنگ پایدار بود. وقتی اینها را هم به شیخالگرمی گفتم باز دهندرد کرد و کلهاش را خاراند، و تکانتکان داد. گفت: "فرزندم، ایس سید میرمبران سوم، از نوادهٔ نعمت الله صوفی، که حالا حاکم بنزد شنده، بیشتر در عالم تجارت مهم ترباک و شیره و حشیش خوب از خاور دوره است، تا شناعت علوم و ادبیات و هنز و قبلشقه و اونجبور حرف مرف. . بنابراین باز آهی کشیدم و ولش کردم. با گذشت روزها و مشاهدهٔ اوضاع و شسنیدن اخباری که از اصفهان

بایتخت می آمد، دلم برای این برنامهها سست و سست تر شد. کنمکم چیزهای وحشتناکاتر و وحشتناکاتاری هم رخ میداد. یک روز یکهو شنيديم گغتند شادعياس به رمار و اسطرلاب ملا جلال منجمباشی از شاهی کناره گرفته، جدّی، اما پس از دو سه روز چون خاندان شاهنشاهی صفویه داشتند به هم می ریختند، شاه سر ملا جلال را بریده و خود دوباره به تخت شاهی تکیه زده بود... پس از چندی هم کمکم شنیدیم که شاه دو پسر خود راکشته است، ولی سومی راکه بسیار بسیار دوست داشته به دست خبود نکشته، فقط دستور داده بود او را توی میندوقخانه تاریک تنها و گرسته نگهدارند تا دقمرگ شود. شاه دخترهای خیلی زیادی هم داشت، اما آنبها البته آدم بشمار نمی آمدند. گزارش دقیق سفا کیها بر پسرهای "خداوند جهان است و خدا نیست" به قرار زیر است. () نخستین و نازنین ترین پسیرش، صفی میرزا را که به دلاوری و وارستگی و آزادیخواهی مشهور بود، یک شب در حال مستی (مستی شاه عباس) و از ترس اینکه مبادا پسر بخواهد بر ضد یدر سر به شورش بردارد، داده بود میرغضبباشی شرقلو سر ببرد و سرش را توی سینی طلا برایش بیاورد، ولی بعد شاه پشیمان شده بود و نشسته بود زارزار گریه کردد و بعد بلند شده و شمشیر کشیده و تمام کسانی را کنه از "مصیبت" سربریدن صفی میرزای نازنین خبر داشتند و جلویش را نگرفته بودند، خودش سر بریده بود. ۲) فردای آن روز، شاه برای اینکه پسر دوم و جوانسال خود، خدابنده را از دربار دور کند، فرستاده بود به قشونکشی و جنگ با اعراب. یعنی به عربستان وحشبی و خلونخوار، کله شباید خلاا بخواهد و همانجاها زربپرد. خدابنده پس از اندکزمانی با پیروزی و قشع مکه به پایتخت بازگشته بود، و مردم او را از دروازه روی دست به کاخ آورده بودند، چون بیشک او را وارث تاج و تخت میدانستند. ولی وقتی پستر جوان با چشمهای شاد و بیروز، در مقابل بدر و در آستانهٔ تخت بدر، سر تعظیم قرو میآورد، شاه از ترس دستور میدهد چشمهای پسرش را درجا

داناترين هستو بخشندهٔ مهربان بود.

میل بکشند. شاهزادهٔ کور آن شب دیوانه گشته پس از کشتن فاطمه یکی از آخرین زنهای شاه، خودش را نیز مسموم میکند. صبح روز بعد که شاه عباس بخاطر از دست رفتن یکی از زنهایش خشمگین است، برای تلافی این خیانت علیه سلطنت، چون دستش دیگر به خداینده هم نمی رسد، فرمان می دهد پسر آخرش امامقلی را به حضور می آورند، ولی وقتی مهر و تفقد پدری، فرمان نمی دهد او را "میل یکشند". دستور می دهد او را فقط توی صندو فخانه پشت اتاق خواب شاهی گرسنه نگه دارند تا بمیرد. در ظاهر تنها چیزی که از در و دیوار قصرهای خصوصی شاه عباس کبیر بالا نمی رفت پندار نیک، رفتار نیک و سایهٔ آفریدگار خسرد و

با وجود اینکه با همت عدمای از اسانید برنامدریزیهایی کردیم و حتی "نوید ـ نامه" های برنامهٔ برگزاری "کنفرانس دانشمندان، هنرمندان و ادبای جهان" را برای بهار دو سال بعد تهیه کردیم، و یا وجود اینکه نام بزرگ ایران هنوز در دربارهای بین المللی شهرهٔ آفاق بود من باز چشمم از این کنفرانس آب نمیخورد. حکومت یزد دولت صفوی این روزها دست این بکتاشخان داماد میرمیران سوم بود، و خیلی هم ناپاک نبود. البته او ترباکی یا "دائم الفور" بود، و خیلی هم دیوانه و دمدمی و کرمکی. از "شراب" حرام پسرهیز داشت، چون معصیت داشت، اما اگر مهمانانش زیاد تریاک تمیکشیدند آنها را به سبخ میکشید. با شنیدن این حوفها میخواست گریه م بگیرد. فکر جلسات گردهم آیی ادبا اقتادم. اگر "نویدنامه" ها را میفرستادیم ویلیام شکسپیر میآمد و در یکی از شبهایی که اینجا محفل داشتیم سید میرمیران به او حقهٔ وافور را تعارف میکرد و او میگفت: ۸۸ داشتر این این الماله با غبغب می انداخت که "من نه از میرمیران دوم و نه از شاهمحمد مظفرالدین شیراز و نه از خود شادعباس کبیر، از هیچکدام کمتر نیستم." او بود که برای نخستین بار دستور داده بود که زرتشتیان نباید از خانه بیرون بیایند، یا اگر مجبور بودند و می آمدند باید هر دفعه "جزیه" بدهند. حکم کرده بود زرتشتبان باید به پشت جبه تنشان یک وصلهٔ بزرگ قرمزرنگ بچسبانند تا همه بینند و بفهمند که آنها گبر و مجوس اند و از آنها فاصله بگیرند تا نجس نشوند... آنها هیچوقت هم اجازه نداشتند سوار الاغ شوند، چون سرشان نباید از سر مسلمانها بالاتر برود. اگر سوار الاغ می شدند، شحنههای سید الاغها حیف بودند. آنها را زنده و سالم می خواستند، و مصادره می کردند. آب انبارهای محله ها دو شیر آب داشتند، یکی بزرگ برای مسلمانها یکی هم برمی داشتند و شحنهها می دیدند، سرشان از شیر آب انبار مسلمانان آب

پس از مدنی که کنفرانسی چیزی تشکیل نشد. من به تنهایی و گوشه گیری قرو رفنم. غدهٔ تارهای صوتی قدیمم هم انگار باز عود کرده و صدایم هم کم کم گرفته و داشت تاجور می شد. همه می گفتند احتمالاً هوای داغ و بد طوفانهای خاک یزد است. دلم می خواست از زبانهای انگلیسی و فرانسوی و ایتالیایی مدرنی که یاد گرفته بودم، استفاده کنم. اما کلاسی برای این زبانها نداشتند. گهگاه نامه هایی از خارج می آمد. همراه نامه های الیزایت چاسر، اغلب کتابهای تازهای هم برایم می آمد، که به جانم در قلب مردهٔ کویر اندکی نفس می داد. او همیشه در پایان نامه هایش، یک گفتهٔ گذشتهٔ مرا به شکل یادبودی زیبا می نوشت: "پارسیان اهل کتاب اند." برای سالروز تولدم سه کتاب آمد: جدّی. یکی این مقالات تازهٔ فرانسیس بیکن بود، یکی هم (که مرا خیلی تکان داد): قواعد برای رهیری فکر اشر دکنارت. ایس را هرانسوی، سوگند. الیزابت نوشته بود افکار این ریاضی دان و فیلسوف جوان فرانسوی،

یا "فکر تازه" (کارتزیانیسم) متفکرین اروپایی را تکان داده است! و بزودی فهمیدم چرا چند واژهٔ آخر را برای من زیرش خط کشیده است. دکارت میگفت: "برای دستیافتن به "راستی" باید خویشتن را از تمام عقاید سنتی و بر پایهٔ منطقهای مسبت و تعقبی ناپاک گذشته رها ساخت، و از نر و از پایه، سیستمهای دانش خود را بنیانگذاری نمود." این را هم باید سوگند یاد کنم. هر چیز در جهان حساب داشت و این حساب باید بدیهی و روشن میگشت. فکر و خرد انسان به توهر خود، (اگر درست به کارگرفته می شد) راه درست و قواعد منطقی و دانش درست را به کار میگرفت و خود را و و راستی، توانایی داشت؛ اگر او از این توانایی با منطق استفاده می کرد به داتش راستین می رسید. خدای من... تکان این سختان در تار و پود وجودم چه می کرد!

اما کتاب سوم، رمان زیبای سادمدل یا "صادق" ( NDEQ) بود، اثر این ولتر فرانسوی، و تنز آن "راستگویی". جدی، نه تنها دامندانی دلچسب داشت، بلکه گزارشی سمبلیک بر پایهٔ آداب و اخلاق مردم خاور بود. این که اصلاً داد میزد که از آیینها و افکار چه کسی الهام گرفته شده است... من در حال خواندن این کتداب، مدام یاد بچگیها و خدامیهای زندگانی خدودم می افتادم، گرچه ولتر مانند من مغنگی، یک کاتب خفقانگرفتهٔ گوشه گیر اوامانده نبود. او نویستده ای انقلابی و پر سر و صدا بود. دو بار به باستیل افتاده بود، یعنی خودم بعدها تحقیق کردم. به انگلستان و به آلمان تبعیدش بوربونهای فرانسه و ضعیف کشی و خفه کردن، افکار آزاد. او خداپرست بود، و تنها با "تعمیات خشک" امپراتوری پایها و اسقفهای اعظم کاتولیکهای فناتیک در اروپا در پیکار بود. برای همین بود که بنا بر توشتهٔ الیزابت، به ولتر از سوی اسقفها "اتهام الحاد و تکثیر مسیحیتزدایی" زده شده بود، و پس از از سوی اسقفها "اتهام الحاد و تکثیر مسیحیتزدایی" زده شده بود، و پس از مرگش هم پاپ فتوا داده بود جنازهٔ ولتر را در قبرستان چال نکنند. این را هم سوگند. فتوا داده بود جنازه ولتر را ببرند توی گودالهای بیرون شهر بیندازند و رویش مواد شیمیایی و ضدعفونی و خاک بریزند. "وای...که یاد دوست بیچارهٔ خودم شرف الدین در تفت قلعهٔ المجوس و زمانهٔ سلطان محمد تیموری می افتادم!" ولی بیروان و دوستداران ولتر شبانه جنازه را دزدیده به تورستان آبرومندی برده و مخفیانه به خاک سپرده بودند... من از او هم خوشم آمد چون در این کتاب دربارهٔ آداب و رفتار و گفتار و خرد مردم سخن می گفت و از افکار مردم و پدیده های پنداری نیک خاور...

اما در یزد زمستان آن سال تنها چیزی که کم داشتیم زلزلههای بسیار بد و ویرانگری بود که آمد و چندین شهر کویری ماهان و میبد و ابرقو را تفریباً با خاک یکسان کرد، و بیشتر جاهای بزد را هم ویران سمود و تک توک مدرسه های زیرتو هم که داشتیم تعطیل شد. این بکتاش خان حاکم ترباکی ابله یزد هم توی این هیر و ویر بلند شده بود و به شیراز لشکرکشی کرده بود (با تمام مردان و جوانان و پسران ده سال به بالا) تا حکومت قبارس را از يعقوب خان حاكم فارس بكيرد! خوشبختانه أن سال همسرم باز در مراسم یکی از قهرهای موسسمی خود به جنوب پیش پدر و مادرش رفته بود و پسرم از رفتن به این جنگ در امان ماند. لشکر بکتاش هم بزودی به دلیل کمبود تدارکات (تریاک) از پشت دروازهٔ شیراز عقب نشست و به یزد بازگشت. و ما فکر کردیم جنگ تمام شده. اما بهار که رسید، نوبت یعقوبخان شیرازی شد که به تلافی "جسارت" بکناش خان به بزد لشکر بکشد. آمد و تمام شهر را محاصره کرد، و در محاصره نگهداشت. والاً و لالله، سر بریدهٔ بکتباش را مىخواست. شنيدم بكتاش به خانة پدرزنش پناه برده بود، اما سيد ميرميران نیز برای مبارزه با کمبود خبوراک و تربیاک و سیایر سیباستهای جنگی و استراتژی، مجبور شده بود سر بریدهٔ دامادش را در مجمعهای از طلای ناب برای بعقوب خان بفرسند و درگیری منطقه را به پایان برساند.

در همین هیر و ویرها بود، که شاه عباس در اصفهان مُسرد و در همان روزهای خاکسپاری و عزاداری شاهکار دیگری از اعلیحضرت پدیدارگشت: عرفان شاه عباس. درباریها فریاد و فغان برآوردند که شاه عباس کبیر هارف بوده. یعنی با پخش خبر و مراسم سوگ، ملازمان دربار با کوس و کرنا، و با ابت شنامه هایی از سوی ملک الشعراها و افصح الفصحا و عالم العالمین، چو انداختند که شاه عباس علاوه بر عرفان همچنین شاعری بس وارسته و فیلسوف و عاشق ادب بوده و خداجو. این را هم سوگند. سو ـگند. گفتند شاه عباس کبیر در خلوت انس و تنهایی تمام زندگانی خود دیوان غزلهایی سروده است ـکه اکنون از سوی مرکز فرهنگی خطاطان دربار تکثیر گشته، و فرازهایی از آن دیوان را همه جا بر در و دیوارها می نوشتند. به یزد هم (مثل سایر شهرهای ایران) آمدند و چند بیت عرفانی ـ آبکی شاه را بالای درگاه سایر شهرهای ایران) آمدند و چند بیت عرفانی ـ آبکی شاه را بالای درگاه

می شنیدیم در پایتخت هم، با دربار عیاش و قرمقاطی شامعیاسی، کسی به داد مردم کشور نمی رسید. شامعیاس وصیت کرده بود پس از او نوماش صفی میرزا، یا بچهٔ پسر ارشد خودش که سرش را بریده بود به شاهی برسد. این یکی هم چون جوان و عقدمای بود، در پی نخستین برنامه ها و تدابیر حکومتی دستور داده بود تمام شاعزادگان صفوی را کبور کنند. بعد می شنیدیم که فقط در شرابخواری و عیاشی قهار است... ترکهای غیرزی و ازبکها هم باز ریخته بودند خراسان و مشهد را گرفته بودند. ترکهای عثمانی هم به شمال غرب ایران یورش آورده تا همدان آمده و آن شهر تاریخی را گرفته بودند. عثمانیها به بغداد هم می که جزو حکومت صفوی محسوب می شد - حمله کرده ارتش ایران را دو سه بار شکست داده و هزاران نفر از زایرین بیچارهٔ نجف و بویژه کربلا را سر بریده بودند.

بهار آن سال که قرا رسید، من باز صدایم پاک رفته بود، و هنوز تنها هم بودم، و چون مدرسه هم هنوز بسته بود و کار زیادی نداشتم، شبها و روزهایم با کتاب و نوشتن و نامههایی به دوستانم در باختر، بویژه به الیزابت چاسر میگذشت ـ و گهگاه نوشتن "خاطرات" ـ و البته هر روز هنگام پگاه هم بلند می شدم این بازتابهای فکری تنهایی ام را پاره می کردم یا زیر خاک می کردم یا می سوزاندم. با خفقان فعلی فقط کافی بود یک صفحه از این یادداشتها به دست شحنه ها یا ملازمین مداح و قصیده گوی دارالحکومه میرمیران بیفتد. این میرمیران برای مسرور ساختن دربار صفوی در اصفهان. علاوه بر مراسم پر طمطراق تعزیه های چند شبانه روزی، مجالس عزاداری عجیب و غریب دیگری را هم مد کرده بود ـ که مردها در شبهای عاشورای آن شهید بزرگ، مجبور بودند توی اتاقهای تاریک شوی فرق سر خود و پسرانشان قمه بزنند یا به گوشت تنشان قُعل بیندازند، و خون بریزند... این را

در ساعات بیکاری ام، حالا باغبانی و گلکاری میکردم و زمستان که همسرم باز پیش من برگشت، او و دخترم، گذشته از کمک درکاپیک کتابهای خطی، بافندگی میکردند و یا کتاب میخواندند، و سرشان گرم بود. اما خودم غمگین بودم. راستش نمی دانم چهم بود. دلم میخواست بمیرم و به خدا برسم. مدرسهٔ "ضیائیه" باز شده بود ولی فقط جلسات وعظهای آبکی دربارهٔ مذمّت عُمر و عثمان و این سعد و اینها بود. و مقداری هم فارسی و

در این سالهای عبوس، نامه هایی که از الیزابت چاسر می آمد، تنها پیوند فرهنگی ام با دنیای بیرون بود . و کتاب و هنر. یادم هست روزی که نسخه ای از کتاب بزرگ بهشت گمشدهٔ جان میلتون را، با کاغذ و چاپ خوب و جلد طلا کوب شیک برایم فرستاد، چگونه این کتاب یاز تکانم داد. می توان گفت کار بی همتایی مانند شاهنامه، غزلیات حافظ یا کمدی الهی بود. شبهایی که آن را می خواندم، خودم . مانند بچه ای مادرمرده و گمشده و تنها، گاهی گریه می کردم. جدّی. شاید هم یک دلیلش این بود که خودم، بعد از آن

بچگی عجیب، در جهنم گمشده بودم. اصل داستان بهشت گمشده ه.م. مانند کمدی الهی داننه، حماسهای در نظم دلنشین و زیبا بود، و درست همان چیزی که در این سالها خودم احساس میکردم. درد، فرواقتادن "آدم" واژگونبخت از درگه آفریدگار جهان روی این زمین بود. گمشده و دردمند. جدی. اول داستان، آدمی از بارگاه داناترین هستی بخاطر گشاهی که به وسوسهٔ شیطان ( Salan یا اهریمن خودمان) میکند، از "باغ بهشت" رانده می شود. برای واژهٔ باغ هم میلتون از واژهٔ "ایدن" یا "اِدِن" استفاده کرده بو د که من خوب یادم هست در پارسی به "باغ" چی میگفتیم: اِدِن. این را هم لازم نیست سوگند یاد کنم، چون میتوانید در واژه فرهنگ پهلوی دوستم آقای فرموشی نگاه کنید. اگرچه بیشتر نمادها و گفتار منن از افکار بهودا و مسیح دربارهٔ خبداونید و آفرینش اقتیاس شبده بود، ولی قبلب داستان وسوسهها و دسیسههای نقسانی اهریمن با Satan بود که میخواست آدمی راگمراه و تابود سازد، بمنی با این کار موجودیت و پدیدهٔ خداوند "ایزد دانا" را هم مخدوش و نابود سازد. بهترین کاراکتر داستان هم همین شیطان پدرسوخته بود که در تمام کتاب و تمام صحنه ها و پیدادها می درخشپد... خداوند یکتا و انسان آفریدهٔ گمشدهٔ او در سایهٔ نقش شیطان بودند. درست مثل مردم بزد که در سایهٔ شوم این تخم و ترکهٔ سبد میرمیران بودند. داستان حماسه شامل دوازده بخش یا کثاب بود ـ و روی همرفته میرا بـه دنیـاهای گذشته های بسیار دور و دراز میکشید؛ یاد روزهایی که در بیزانس با ایزابلا آثار هومر و تراژدیهای یونان را در این زمینهها میخواندیم بویژه یاد این الوسیانوس می افتادم که نقش حرف زدن با مرددها را داشت و مرا حشی در آغوش ایزابلا به راگا میبرد \_ یا پیش روکسانا... بیشتر به پاد روزهایی می افتادم که من و روکسانا، در زمان سلوکیان بچه بودیم و در فرهنگیختان همکلاس بودیم... باید اوپید میخواندیم و نمایشنامه تراژدی مرگبار آلست را بازی میکردیم. با توی حیاط راه میرفتیم و تیراژدی مسخهای اوپید را از بر میکردیم. یا وقتی من خیلی کوچکتر بودم و یا پدر به آتشکدهٔ سر کوچه می رفتم و سخنان زرتشت را گوش می کردم. من خودم تا امروز چند بار گمشده و مسخ شده بودم؟ یا دق مرگ شده بودم؟ و دوباره زایش یافته بودم؟ آیا امروز من در قلب مردهٔ کویر سید میرمیران زنده بودم یا زنده بگور؟ یا مرده بودم و خودم خبر نداشتم؟ چند بار از خانه فرار کرده یودم؟ من - خُرتک فروهر، یک آدم کمدی - الهی - تراژدی - پارسی گمشده - چه وقت به نور و مهر راگا برمی گشتم؟ فرارکردن از خانه آسان است، اما برگشتن چی؟

همراه کتاب بهشت گمشده، نامهٔ بلندبالا و سراب مانندی هم از خود الیزابت ضمیمه بود. میگفت همهٔ دنیا تمام " پرشیا" را و اقتصاد و وضع سیاسی منطقهای و فرهنگ خوب بین المللی "پرشیا" را در دوران شادعباس میستودند، شاهی که بیشتر کشورهای بزرگ اروپا را به بیازرگانی و پیوند سیاسی با "برشیا" متوجه ساخته بود. نوشته بود که لباسهای شبک و "مرضّع" ایرانی که چند سال پیش شاه برای چارلز دوم فرستاده بود، حالا شاه انگلستان آنها را به تن کرده در مجالس با حضور سران کشورهای اروپا ایز میداد! نمیفهمیدم اینها را شوخی میگفت یا با طنز نفهمی چارلز دوم. جدّی، در بیشتر نامه های چندورقه اش، از "اروپا"ی پس از رنسیانس هیم حرف میزد ـ بویژه در زمینهٔ نقاشی و موسیقی و تئاتر و اپرا و هـمچنین علوم پزشکی و شیمی و فیزیک و تجوم... و از من می پرسید احوال "صدا و گلویمان" چطور است؟ بد نیست سفری می آمدم به انگلستان چون در آنجا هم ملوم جدید پیشرفته و دانشگاههای خوب ایجاد شده بدد. من مسی توانستیم یک "چک آب" از وضیع گلویم در آنجا داشته بناشم، یا می توانستم در این دانشگاه آکسفوردشان که حالا کمکم داشت مشبهور میشد درس بدهم. خواستم بنویسم صدایم هم مانند سایر کارها و رازیاهای آن سفرم یک سراب بود، و دانشگاههای ایران در زمان اردشت. و

شاپور و انوشیروان ساسانی در شیراز و اکبانانا و گندی شاپور بهتر از آکسفورد بود و سراب بود، درز گرفتم. گفتم نکند نامه به دست یکی از ایلچیهای فضول دولتی بیفتد و اوضاع مرا خوشگل ترکند .. با یادداشت کوتاهی به انگلیسی با یک نسخه از کار شاعر جدید وحشی بافقی، با ترجمه در حاشیه، برایش فرستادم، که سوزهای دلش بیانگر درد و غم و گمشدگی زندگی این سالهای مردم "پرشیا" بود: "خدایا سینهای ده آتش افروز / در آن سینه دلی وآندل همه سوز..."

طی چند سال بعد، نه تنها گردهم آیی و مجمعی از علماء و ادبای ایران و جهان در یزد تشکیل نشد، و سوت و کوری رکود مدرسه یا مکتب خانهٔ ضیائیه رو به ویرانی بیشتری می دفت، بلکه سیستم سیاسی - دیپلماسی شادعباسی هم درب و داغان تر شده بود - اگر بشود چنین سخنی را به راستی بیان کرد.

این روزها - این حضرت اعلیحضرت شاه سلطان حسین زن پرست بر اریکهٔ شاهی خاندان صفویه تکیه زده بود، یا روی آن ولو شده بود. او در نخستین پیام روز تاجگذاری خود، با فرمانیه ای اعلام کرده بود که بر سر آن است که بزودی لباس شاهنشاهی از تن درآورده و کسوت "روحانیون" به تن نماید. در نظر داشت برای کال امور مملکت و حرمسرا، سیستم و خطمشی فالگیری را پیاده کند. قباتلین و سارقین و فاسقین و معارضین کشور، اگر توبه نامه و استخاصه نومچه می فرستادند و قال خوب درمی آمد. مجازات نمی شدند. سیاست بین المللی نیز با همین خطمشی پیش گرفته می شد. ایران قرار بود با حبشه و ماداگاسکار و شاخ افریقا روابط دیپلماسی برقرار کند، چون سیاهها بد بختها گناه داشتند.

چنین سیاست تابناکی بزودی تحولات منطقهای و جهانی عظیمی را بوجود آورده بود! یعنی خاکبرسرترین طایفهٔ جنوب ازبکستان، یا طایفهٔ غلجایی افغانی به ایران حمله کردند. این را هم سو رگند. ازبکهای محمود افغان، که ادعای "مسلمانی" هم میکردند، ابتدا از قندهار فقط بسه خساطر گرسنگی، و به تصد غارت و جباول به بعضی نقاط ایران یورش آورده بودند ـکاری که پیشتر از اینها، از تخصصات عربهای جنوب بین النهرین بود. یعنی ابنها وقتی دیدند اوضاع دولت شست و قاراشمیش است، بیشتر و بیشتر آمدند و کرمان و شیراز را گرفتند. بعد شنیدیم افغانیها برای گرفتن اصفهان بطرف یزد می آیند! جدّی. خوشبختانه در این موقع در یزد مرد خوبی به اسم سلطان عنایت، از نوادهٔ دختری شاهعباس، حکومت را در دست داشت، و سرش امیرزاده فخرالدین هم رئیس سهاه بود. او نه تنها از بازد در مقابل اقغانها دفاع كرد بلكه يسترش رابته راه كرمتان فرسشاد والين افستر دليتر وحشیهای افغانی را شکست و فراری داد ولی آنها از بیراهه های کنویر بنه محاصرة اصفهان بایتخت رفتند. و متأسفانه، بزودی دهان به دهان شنید بم که تا شاه سلطان حسین تشکیل جلسات امنیتی ـ حرمسرایی بدهد و مراسم ستتی استخارهها را برگزار کند، افغانها به مسندوقخانهٔ مادر شاه هم ریخته بودند و آدمکشیها و غارتها و چپاولها را به پایان رسانده بودند. در واقس افغانها، پس از کشتار سپاهگارد، وقتی وارد قسمبر ویبژه شنده بنودند، شناه سلطان حسین به خوش آمد آنها رفته بود. پس از تعظیم و سجده در مقابل محمود افغان، با سلام و صلوات و دعای خیر از خداوند تبارک و تعالی، برای او طلب خیر و برکت کرده، بعد بلند شده و تساج بسا در واقع عمسامهٔ مرضع شاهی ایران را با دست خودش از سر برداشته و بر سر محمود افغان كثافت گذاشته بود... با این النماس كه ایشان به او عنایت كنند اجازت فرمایند که نقط زنده باشد،گوشهای نماز بخواند و طاعتش را بکند. محمود افغان هم عنايت ميكند...گيرچه آن شب بعد از اينكه مست ميكند. میدهد سبی شباهزادهٔ باقیمانندهٔ صفوی را جبلوی روی خبودش ذیبع کنند.

با روی کار آمدن افاغنه در ایران، دل گرفتهٔ من در بیزد، مسائند سیلقوم

خفه ام، آغاز به پوکیدن و پوسیدن کرد. ته دل گرفته و در حال مرگ آرزوی خامی داشتم که کاش می شد از ایران مدتی می دفتم... می دفتم یک جای دور خودم را سربه نیست می کردم. اما آخرین سوسوهای اهورایی نمی گذاشت. خانواده ام هنوز به من نیاز داشتند. دخترم اکنون جوانسال بود و بدون تحصیلات یا "ایاپیشگاه" رسمی، چون زنان حق مدرسه رفتن نداشتند. بنابراین، با مکانبه دیگری با الیزابت چاسر، و به پیشنهاد و کمک او و شد آنها سفری به انگلستان برایم جور کنند. بریتانیای کبیر هنوز در اصفهان سفار تخانه اشری به انگلستان برایم جور کنند. بریتانیای کبیر هنوز در اصفهان مد آنها سفری به انگلستان برایم جور کنند. بریتانیای کبیر هنوز در اصفهان منار تخانه اش باز بود و با یک دعو تنامهٔ رسمی بعنوان سرجم در ادارهٔ امور بین الملل لندن، من می توانستم به انگلستان بروم و دخترم هم می توانست در آن مدرسهٔ شبانه روزی، که به راستی به گفتهٔ الیزابت تحت سرپرستی خاندان سلطنتی تو دور بود به مدرسه برود.

پس از مدتی با دریافت یک نامهٔ رسمی، بخت والا و زمانه ما را اندکی جویا شد. نوانستیم هم اجازهٔ کار برای من و هم ویزا و هم وسیلهٔ سفر برای هر دومان جور کنیم. آنها خودشان وسیلهٔ سفر ما را با یکی از کشتیهای تجارتی شان از بندر انطاکیه جور کردند. بنا بر این شد که همسر و پسرم به بندر محمره پیش پدر و مادرش بروند ـ که هنوز با وجود سالخوردگی از بازرگانان به نام آن بندر و جزیرهٔ عبادان و دو بندر دیگر بصره و کریت بود، این جزیره و هر سه بندر به تازگیها، اگرچه جزو مستعمرات انگلیس به شمار نمی آمدند، اما نیروی دریایی امپراتوری بریتانیای کبیر روی آنها نفوذ فراوان داشت. سوگند.

آخرشب، پس از خوردن قرصهای شب در تاریکی دراز میکشم و برای فراموش کردن دردهای فروهر، و با الهام از فروهر، یک کاست قدیمی پوران میگذارم و چراغ را خاموش میکنم، که روزگاری الیزابت

همینگ چاسر خودم بود. صدایش صداست و مثل خودش زیبا. صدایش را برای اولینبار، سی سال پیش به نام بانو ناشناس در جزیرهٔ «عبادان» در سالن سینما تاج، متعلق به شرکت نفت انگیلیس و ایران، شنیده بودم. قشنگ بود. بخواب آریان، فقط خواب ببین. صدای او سالن را به لرزهٔ زیبا و افسونگرانه ای انداخته است. آهی میکشم و به دندهٔ راست می غلتم. خواب را احساس ميكنم كه هم مي آيد هم نمي آيد. اما در سالن مسينما تاج، کمکم صداهای دیگری می پیچد که صدای بوران نیست. صدای موشکهای اسکاد انگلیسی است. مال شاه سلطان حمین و محمود افغان هم نيست. مال سعد وقاص و عمر بن خطَّاب هم نيست. مال تازي صدام حسين سوسياليست مسلمان است. بالاخره خواب مي آيد. يا کابوس. فروهر راکنار خودم می بینم که همر دو سیاه دیوونه ایم، زیر بازارچهٔ درخونگاه راگا، نیم قرن پیش از تازی صدام حسین عفلقی. توی تاريكي بنبست كوچه تكيه نخل، هر كدام دسته يك چراغ زنبوري خوب دستمان است. نور چراغها با توری تمیز و سیلندر نفت و تلمبهدستی با دستهایمان پیوندی درست و نیک دارد. شاید هم خورشید کهکشان نُهم سهروردی است که نورش می تواند زرتشت را در ظلمت بنی امیه از بلخ به المدرسة ضيائيه، كنار زندان سكندر بياورد، يا فروهر را از كوچة پايين تر از ايستگاه ماشيندودي شازده عبدالعظيم ته خيابان ري به كنستانتينوبل ببرد، پیش از آن برق هستی سوز... و خودم را از خیابان فرهنگ راگ ابه سانفرانسيسكو، و بعد واشينگتن. اما آيا مشكلي هست؟ چراغ زنبوريها خوباند، من و فروهر هر دو سوار يک خر کور هستيم، و هر سه با هم یگانگی داریم. یعنی خر پا دارد و ما چشم.

پس از مدتی خرغلتزدن، حدود چهارده پانزده سده بعد، چون هنوز خواب نمی آید زنبوری را به گردن الاغ آویزان میکنم تا خودش برود. بلند می شوم و دوتا دیازپام ۱۰ میلیگرمی و یک آسپرین ۵۰۰ دیگر می اندازم

بالا. به رختخواب برمیگردم و وقتی در تاریکی چشمها را بستهام و سعی میکنم به خواب بروم خندهام میگیرد. بستن زنبوری به گردن الاغ کور خیلی شاه سلطان حسینی \_ آریانی است. 7+

صبح روز بعد، که جمعه است، خیلی زود در هوایی بقول فروهر پگاه دلمرده بیدار می شوم، در این فکر بوده ام که صبح زنگ دیگری به اهتل پارس، یزد بزنم، که اگر روانپریش دوران شب به هتل برگشته و توی اتاقش باشد، هر طور شده با او چند کلمه ای حرف بزنم، و سفر یزد لازم نباشد. اما تلفن توی پذیرایی نزدیک آشپزخانه است، انشعاب دیگری هم نداریم، و فرنگیس هم بیدار شده و انگار پس از نماز مشغول تهیهٔ ناشتاست. نمی خواهم او بشنود، و سو، ظن ببرد که چیزی را پنهان می کنم.

هنوز برای من زود است، بخصوص که جمعه است. تصمیم میگیرم یک ساعتی باز با «اتوبیوگرافی» ور بروم و حدود هشت به شعبهٔ مخابرات سر خیابان شریعتی بروم و تلفن کنم. بعد شاید هم گریزی بزنم طرف فرودگاه بلیت هواپیما را زودترک بگیرم توی جیبم باشد. «اتوبیوگرافی» روانپریش هم رنگ هرچه بیشتر و منفجر شدهتری از زندگی شخص دکتر جعفر فروهر دارد که شنیده بودم دخترش را از دهسالگی، در اواخر

سالهای آریامهر، برده بودگذاشته بود در یک مدرسهٔ شبانهروزی دخترانه در کنت انگلستان، جایی که خواهر ملکهٔ کنونی انگلستان در آنجا درس خوانده بود.

این سفر به باختر با دو سفر پیشینم، نخست به بیزانس و آتن و سپس به ونیز تفاوت داشت... اکنون به باختر دور، به امپراتوری بریتانیای کبیر! میرفتم. راه سفر اخیر نیز خوب برد و آسان، بریژه که چنین پیش آمد که در انطاکیه وقتی به کشتی بازرگانی بزرگ "هانری هشتم" سوار شدیم، فهمیدیم کنه همسر رابرت شرلی سقیر بریتانیا در دربار صفوی نیز با همین کشتی به لندن بازمیگشت. (که بی شک او هم از پلیدیهای دربار شاه سلطان حسین و اهریمن صفتیهای محمود افغان دلش آشبوب شنده بنود.) آن خنانم منزا و دخترم را پیش از این در اصفهان در کنسولگری بریتانیا، هنگام گرفتن ویزای ویژه دیده بود. در کشتی، بزودی دخترم مورد توجه آن خانم قبرار گرفت، چون هر دو چند زبان بلد بودند، در روزهای آینده چنین مقدر شد که دخترم در نوشتن "خاطرات" آن بانو در "پرشیا" به او کمک نماید. در کشتی بزرگ، که از راه آتن، سیسیل، جبلالطارق با پرچم نیروی دریایی بریشانیای کبیر، دریاهای زیبا را می پیمود به من و دخترم کابین کوچک و خوبی داده بودند و روی همرفته سفر آرام و دلنشینی از آب درآمد. "هبانری هشستم" از بنهترین سفائن نیروی دریایی بریتانیای بزرگ و جهان بود و من همیشه دریاهای اژه و مدينرانه را دومت داشتم.

در ساعتهای دراز تنهایی و تازهٔ این سفر، به دوران دور و دراز گذشته زندگیم در این دنیا فکر میکردم، و به این روزها... فرهنگ باختر روز به روز گسترده تر و استوارتر می شد؛ برعکس آنچه بر سر پارس ـ ملوک ـ عجم آمده بود، و بی فکر و سیستم به دست این طایفه و آن قسیلهٔ بدوی هم هرهپو و خانسالاری می افتاد. زندگی من در این دنیا بارها زیر و رو شده و بالا و پایین رفته و در سراب گذشته بود. این روزها من زمان بیشتری برای نوشتن یادبودها و بازتابهای پنداری خودم در این جهان پیدا می کردم. بویژه از دوران شگرف و پرخاطرهٔ روزگاران کو دکی ام... این روزها، در میان دریاها، ناگزیر هم نبودم یادداشتهایم را مخفی کنم، یا بسوزانم، یا پاره کنم، یا تسوی آبراه مگزه بریزم... اندک شور و دلگرمی آزادی داشتم، هسرچند اندوهناک. یا دردناک. گهگاه شبها که تنها بیرون کابین، روی عرشهٔ کشتی قدم می زدم، و امواج دریا را زیر نور روشن ماه تگاه می کردم، و در افکار و پندارهای خردم شناگری تنها بودم، این احساس یا "سناهیتان" آنوقتها را داشتم که یک نفر هم در آن گوشهٔ تهٔ عرشه، در جایی پنهان ایستاده و مرا نگاه می کند. یا انگار خشمگین است که چرا ایران را ترک کرده ام.

نخستین روزهای بهار بود که کشتی دو سه روز در تنگهٔ جبل الطارق که در دست نیروی دریایی بریتانیای بزرگ بود، لنگر انداخت. سپس باز حرکت کرد و بعد از چند روز در بندر سات همپتون پیاده گشتیم. کسی دورتر از اسکلهٔ بندر، الیزابت چاسر \_ با کالسکه و راننده و یک مستخدمه و یک سگ زیبا \_ در پیشباز ما ایستاده بود، چون خبر داشت!...

او پیش از این به من نوشته بود که با یک افسر نیروی دریایی بریتانیای کبیر ازدواج کرده است، گرچه این افسر، روز پس از عروسی آنها، با یکی از کشتیهای جنگی بریتانیا برای فرونشاندن درگیریهای بین بریتانیا و فرانسه بر سر مستعمرات امریکای شمالی به کانادا رفته و بدبختانه در یکی از "بیفولههای گمشده امریکای شمالی" به نام "دیترویت"، با وجود پیروزی ارتش بریتانیا، کشته شده بود. الیزابت چاسر که اکنون بیوهای جوان بود، قمگین و بیشتر ساکت، گرچه با ما با مهربانی و همان تسربیت مطبوع انگلیسی رفتار نمود.

یس از یکی دو روز دخترم در مدرسهای که قرار بود در کنت پانسیون شود، مستقر گشت، و من خبودم نیز برای مبدتی در مسافرخانهای در "کینگزرود" شهر "دیل" نزدیک مدرسه ماندم، تا او خوب و آسوده، در محل تازداش جا بیفتد. یادم هست. دخترم که او را بتی مسدا میکردیم و مثل مادرش سفید و زیبا، و سر و زباندار بود، فوری بین دخترهای انگلیسی در خوابگاه مدرسه جا افتاد. البزایت، در بخش اشراف نشین "بلگراویا"ی لندن در خانه ای به سبک "جورجیان" زندگی میکرد که خودشان آن را "مانشن" میگفتند. این بنا زادگاه مرحوم ویلیام چاسر بود، و به همان شکل نگهداری شده بود. پس از آنکه من به لندن آمدم، در نخستین روز تنهایی ام، او با کالسکهٔ خودش آمد و مرا به "معبد وستمینستر" برد که در آنجا، در یک قسمت باغ بزرگ که "گوشهٔ شاعران" نام داشت، قبر پدربزرگ عزیزش را به من نشان داد. این اهمیتدادن و عمزیزداشتن "احساس تاریخ گذشته" انگلیسیها، مانند مردم امپراتوری بیزانس و رم، مرا همیشه به شور و دلتنگی عجیبی می انداخت. آثار مهم تاریخی باید نگهداری می شد. در آن لحظه که من گور جاسر را در آمعبد وست مینستر" یا بخشی از بارلمان تقریباً تازهساز بریتانیا دیدم، چیزی درون سبنهام تکان خورد و به لرزه افتادم. باد عبید اقتادم . سوگند می خورم . سراینده و تویسندهای بهتر از چاسر که در "ملوک عجم و در تاریخ آن تونبه تون افتاده بود . و کسبی نیمی دانست گورش کجاست، و کتابهاش هم ممنوع دولت صفوی. این بریتانیاییها، هـر دوز و کلکی داشتند به کنار، با به کارگیری فرهنگ کهن هخامنشیان و نگهداشتن و بزرگ نگهداشتن سیستم دنیایی، این روزها ابرقدرت دنیا بودند ـ بعنی با هر درگسیری درون دولت، با درون میرزی، با برون مرزی، سیستم را نگ میداشتند، و تاریخ و افسانه های روزگار کهنشان را جلوی چشتم نگه میداشتند، آن را نابود نمیکردند، از صفحهٔ تباریخ و روزگار تبونبهتون تمى/نداختند. سطل زبالة تاريخ نداشتند، تاريخ داشتند. هرچند سيستم

شاهی و بادلمانی و کاپینالبستیشان با ملل عقبماندهٔ دنیا ستمگرانه بود، و بویژه این روزها که تجارت و خرید و فنروش بنرده را بنه مسورت بنورس جهانی درأورده بودند. الیزابت میگفت این سیستم شاهی / پارلمانی چند سال اخیر آنها همزمان با روی کار آمدن شاه اسماعیل اول صفوی، یا سلسلهٔ صفویه در ایران و قطع دست تیموریان از "ملوک عجم" پیدایش یافته بود. انگلیسیها سالها بود این سلسلهٔ تودور را با همهٔ پستیها و بلندیها و خوبیها و کثافتکاریهاش داشتند. در این روزهای سفر اخیر من به لندن، این جنورج دوم یادشاه بود، که جالب بود. یعنی مدت زیادی از انقلاب این کرامولشان در بیکار با ستمگریهای یک شاه بد و اعدام آن شاه تمیگذشت... ولی پس از مرک کرامول، پارلمان جورج دوم پسر همان شاه را به شاهی برگزیده و این شاه نیز به رأی پارلمان دستور داده بود نام یکی از بزرگترین خیابانهای لندن را "کرامول" بگذارند تا تاریخ بداند. کرامول هم که خودش اوایل تنها یک نماینده مردم در مجلس عوام پارلمان بود، و دیده بود چنارلز اول از سیستم فکری پارلمانی پیروی نمیکند، با درست کنردن یک ارتش میلی، یعنی با بیروی از سیستم فکری کاود آهنگر ایران کیائی، شاه را در پیکاری همانند بیکار با ستم ضحاک شکست داده و به دست نیروی دادگستری و نمایندگان مردم سپرده بود و نمایندگان هم رأی به نابودی ستمگر داده بودند. این را هم که لازم نیست سوگند یاد کنم، چون هم دانشیجویی کم تاریخ جهان را خوانده باشد میداند. پس از مرک کرامول نیز مردم و پارلمان از پسر ارشد چارلز اول خواسته بودند سبستم شاهی / پارلمانی را بپذیرد و ادامه دهد، چون ساختار بر این بود که یک دولتمرد بد دلیل نـمیشد کـلّ سیستم را بریزند توی سطل زبالهٔ تاریخ...

خود شهر لندن هم مرا از بسیاری پدیدها یاد آن اصفهانی میانداخت که روزهای بازگشت در آن سفرم دیده بودم... که فعلاً بماند. اما چیزی که اینجا بود و تازه بود تئاترها و کنسرتهالها و ایراها و موزههای نقاشی و

باستانشناسی و کتابخانه ها و دانشگاهها بود که من اصلاً یدم نیامد و مرا باز یاد دوران کودکی ام می انداخت. فقط زنهاشان بدون چارقد و روستری راه می رفتند، گرچه نه به بدی زنهای لخت و پتی آتنی آنوقتها... اینها دستکم با کلاه توی خیابانها راه میرفتند یا به کلیسا میرفتند، و کلیسا هسم چنیزی تمیگفت. هیچ مردی هم اجازه نداشت بیشتر از یک زن بگیرد، و زنها هم اجازه نداشتند بیشتر از یک شوهر رسمی داشته باشند. و شنیدم اینجا، مانند تاریخ گذشتهٔ ایران، طلاق هم ممنوع است. گرچه دیـوانگیهایشان را هـم داشتند. مدام آیجو و ویسکی مینوشیدند که زابلکنندهٔ خرد بود. یا مثلاً وقتى هانرى هشتم كبيرشان خواسته بود زنش راكه يسر نمىزايبد لحسلاق بدهد، و دختری را که دوست داشت بگیرد، و کلیسا اجازه نداده بود، هانری هشتم هم دیکناتوری کرده پاپ کاتولیک را خلع نموده و خودش را پاپ انگلستان ساخته بود! البته این یکی هم برایش دختر زاییده بود که ملکه الیزابت شده بود! بعد وقتی مردم دنیا شنیده بـودند که یک زن رهـبر یک امپراتوری بزرگ شده و پارلمان هم رأی داده، سر و صدای زیادی بلند شده بود، و تمام استفها و تمایندهمای پاپ و خود پاپ اعظم در واتیکنان ایس عمل را مکروه اعلام کرده بودند. پس از این درگیریها هم، دربار انگلستان آیین کاتولیک را بی اهمیت ساخته و فرقهٔ پروتستان را بزرگ کنرده بنود. و اکنون همه افتخار میکردند، یا خبال میکردند، بریتسانیای کسپیر نـخـــتین دولت است که برای نخستین بار مقام زن را در فرهنگ جهان والا داشته و ریاست دولت را در دست یک بانوگذاشته است. این فکر البته نقط کمدی بود، چون این سال ۱۵۵۸ میلادی بود. آیا امکان داشت تاریخنویسان "اینتلیجنت" بریتانیای کبیر خبر نداشته باشند که ایران اینگونه دولت را در سال ۶۳۰ میلادی داشت و دو دختر خسروپرویز، پوراندخت و آذرمیدخت بر تخت شاهی ایران نشستند؟ وای که اینها می توانستند رویدادهای سیاسی / دیپلماسی تاریخ دنیا را به نفع خود تحریف یا خفه کنند.

فبرار فبروهبر

> «سراسر اندیشه و گفتار و کردار اشو زر تشت الهامی است از سوی خداوند یکتا که همهٔ انسانها را بسوی رسایی و خوشبختی راهنمایی کند.»

اما واژدهای برابری "ماگنا کارتا" هم فقط واژد و حرف بود. در انگلستانی که من دیدم اعیانها مدام اعیان تر می شدند و گداها گداتر. ویلیام شکسپیرشان معنی راستین برابری "ماگنا کارتا" را قشنگ لو می داد: در بریتانیا "برابری بین برابرهاست: لردها با لردها برابرند، و گداها با گداها. انگلیسیها با هم برابرند. و ماداگاسکاریها با هم. به راستی این نخستین سالهایی بود که انگلیسیها تازه مزه ابرقدرتی را می چشیدند ـ مانند چند تن از پادشاهان اواخر هخامنشی که پام زرتشت را تحریف کرده، می خواستند بر دنیای شناخته شده آن روز حکومت کنند و پایتختها و حرمسراهای بیشتری داشته باشند و بیشتر بخورند. و من شگفت زده نشدم وقتی شنیدم امریکای شمالی هم یکی از استراپهای انگلستان شده است. بریتانیای بزرگ

# ۴۰۸ اسماعیل فصیح

یعنی بریتانیا هم شاهنشاهی بود. فرانسه و اسپانیا و حنی هلند زیرتو هم ابرقدرتهای شاهنشاهی شده بودند و جنگ میکردند و میکشند و میگرفتند و میخوردند \_ بویژه انسانهای آفریدگار زادهٔ افریقا را میگرفتند و مانندگاو و گرسفند میفروختند، و با بولش عیاشی میکردند و میخوردند و مینوشیدند. بیخود نیست میگفتند هانری هشتم یک چیزی شیبه چهارصد پوند یا نزدیک صد و هفتاد هشتاد کیلو وزن داشته! کجا بودم! روزهای نخستین سفر لندن...

مسدایم اکنون دوبارد بهتر شده بود و به جای کار موقت مشرجیمی در ادارهٔ مستعمرات، شغل تدریس زبانهای فارسی را در کینگزکالج به من داده بودند که چون جا و خوراک هم میدادند، بد نبود، و با بول حقالتدریس آن مین به تنها خرج و برج مدرسهٔ دخترم و زندگی خودم را در لندن میگذراندم، بلکه در جایی به اسم "بانک" که این سالها در انگلستان باز شده بود. وجوهي هم پسانداز ميكردم. اگرچه اليزايت چاسر مككالا هنوز شیفتهٔ فرهنگ پارس بود و به من زیاد سر میزد و دعوت میکرد و میخواست به یاد روزهای گذشته با کتاب و تئاثر و تماشای موزهها سرگرم باشیم، من این روزها کمتر میپذیرفتم و به دیدنش میرفتم. چون بلگراویای لندن زیاده از حد پرنخوت و محافظه کارانه بود، بخصوص وقتی کالسکه پرزرق و برق با راننده میفرستاد دنبالم، خجالت میکشیدم. اما او می آمد. محیط دانشگاهی فرق داشت. او کشابهای زیادی هـم برایسم گـیر می آورد ـ چه کتابهای علمی مثل کار تازهٔ این نیوتن که نیروی ثقل را کشف کرده بود یا کارهای تازهای که در اروپا بعد از دنگیشوت به نسام "رمسان" درمیآمد و مد بود. مانند رابینسون کروژو و سفرنامهٔ گالیور اثر دانیل دفر و جاناتان سویفت، که هنر کاراکترپردازی و خیالبافی و نثر آن چندان چنگی هم به دل تمیزد ـ یا به دل من تمیزد. نثر مال تاریخ و فلسفه است. یعنی این جانلاک انگلیسیها بد نبود، که فلسفهٔ نوبی بر پایهٔ حس و فکر انسان با نثر برطمطراق داشت. من کتاب **پژوهشی در دانش و ضهم انسبانیاش** را از جایی به نام "دکان کتاب" یا "بوکشاب" که این هم تازگیها مد شده بود خريدم \_ چون اين روزها انگار چاپ کتاب يا تيراژ بالا \_گاهي تا چهارصدتا! رواج داشت! پس از خواندن این کتاب و بحث دربارداش با الیزابت چاسر، توأم با دانشی که او هم از افکار و الهامهای زرتشت داشت، هر دو می دیدیم اگرچه این لاک در عمل "تجربه" را پایه دانش یا درک دانش بشر میدانست، اما توجهش در گُنه کار، در به کارانداختن "فکر" درست از راه "کار درست" بود... که به راستی این ارائه اصل سخن زرتشت در نوری تازه بود. و او تنها کسی نبود که از متفکرین انگلستان زرتشت را درک می کرد. در همین سالها همچنین یکی از پروفسورهای زبانشناسی آکسفورد به نیام تومیاس هاید نخستین کتاب اروپایی را دربارهٔ آیبن زرتشت انتشار داده بود! این را هم که هر کتابدار کتابخانه دنیا میداند. لاک هم بیشک این کتاب را گرفته و خوانده بود. الیزابت که مطمئن بود . بعنی از یکی از دوستهای جانلاک شنيده بود. ما هم ابن را البته گرفتيم خوانديم \_كه تابتاك بود. جالب اينجا بود که اگرچه هایدن هرگز به ایران سفر نکرده، و بیشتر دستاوردهایش را از متون یونانی و رومی و تازی گرفته بود، به هر حال خوب بود، و ارزش جهانی داشت؛ چون برای نخستین بار بود کمه نخستین آیین مینوی و کهن ترین تاریخ آفرینش و خرد و فرهنگ بشر در جهان را که بر پایهٔ خرد و نیکی بود . به انگلیسیها و به اروپاییها میداد. و شگفتی ما وقتی بیشتر شد که در همین روزها یکی از دوستان الیزابت، به نام جوزف چمپیون، از هندوستان به او نوشته بود که مشغول ترجمهٔ شاهنامه فردوسی! (نخستین حماسهٔ خاور) به زبان انگلیسی است! و ناشری هم در کلکته با او قرارداد بسته بود که آن را شاید در تیراژ بیست و پنج نسخه چاپ کند!... آیین اهسورایسی و سسیستم دولت خلوب و هستر ایبران ساستان در ایبران شداه سلطانحسین عمامه قرمز دفن بود، اما به دست انگلیسیها به دنیا الهام

میداد، و مردم جهان را زنده و خردمند می اخت. ایس انگلیسیها واقعاً اعجوبه هایی اند... جدّی.

ضمناً اینها در کار هنر تثانر عالی بودند، چون ذاتا بلد بودند نقش بازی کنند، و مایهٔ هنر برتر از گوهر آمد پدید را که آفریدگار در نهاد بشر بصورت ژنتیک نهاده بود از درون خود به کار انداخته بودند. الیزایت مرا دو سهبار به تثاترهای سبک دورهٔ ملکه الیزایت برد که هملت را دیدیم. این تشاترها در ستهایی باز و خوب و ساده اجرا میشدند، با موزیک! یکبار هم به تثاترهای "گلوب" که به سبک ایتالیا بود رفتیم و لیرشاه را دیدیم که این هم خوب بود و من خوشم آمد. بزودی احساس میکردم که این ویلیام شکسپرشان با نمایشهای تاریخی خودش به راستی گرایش و الهامگیری از کار فردوسی را به اوج رسانده است . یا بازسازی تاریخ انگلستان را با هنر و فکر ساختار درام جلوهٔ زیباتری داده بود. فردوسی وار بود. منتها آنها در تئاتر و با موزیک بازی میکردند، و ما در قهوه خانه ها جیخ میکشیدیم.

اما از خود ایران هم این روزها اخباری که از راه نامه یا اخبار این ور و آن ور می آمد و اماند متر و نومید کنند متر بود. الیزابت دوستی داشت که در وزارت امور خارجه بخش خاور میانه کار می کرد و البته کعب الاخبار بود. یک نادرقلی نامی در ایران افغان زده ظهور کرده بود که می گفتند از طوایف ترکمن است، در ناحیهٔ دستجرد خرامان، و کم کم داشت حکومت را قبضه می کرد. می شنیدیم که او از هفده سالگی با مادرش اسیر طایفهٔ از بکها شده و در این اسارت مادرش را از دست داده بوده... بعد قرار کرده و چون مثلاً "جنگاور نابغهای" بوده به خدمت کلیعلی خان کوسه احمد لو افشار درآمده و بعد داماد این حکمران شده و با لقب طهماسب قلی خان و لشکر جزار کوبیده بود طرف خراسان و کشتار افغانها، من از همان ثانیه های اول که اخبارش را می شنیدم باز دلم گرفت: قفط بزن و بکش و خون بریز و بسوزان. از مشهد 41.

هم آمده بود طرف فارس و باقىماندة افغانها راكشتار كرده يا از ايران فرارى داده بود، و بعد رفته بود اصفهان و در آنجا به خدمت شاه طهماسب دوم (پسر شاه سلطان حسین صفوی عابد کذابی!) درآمده بود. این "شاه" البته تنها یک لولوی سر خرمنی بود که افغانها غلم کرده بودند... بعد شنیدیم نادرخان عثمانیها را هم در همدان و آذربایجان کشتار و التوبار یا فلراری داده بود و آنوقت برگشته بود اصفهان، شناه طهمناسب دوم را بنرداشته و پسرش طهماسب سوم را به جای او بر تخت نشانده بود و پس از چند روز هم او را از تخت برداشته و بچهٔ او، عباس کوچولو را به نام شاهعیاس سوم به تخت سلطنت ایران نشانده بود. (بعنی قبتداقش را روی تبخت میرصبر گذاشته بود.) ولی چند روز بعد، یک روز صبح آمده بود قنداق را برداشته بود از پنجرد پرت کرده بود توی حوض، بچه را خفه کرده و خودش به نام نادرشاه اقشار بر تخت شاهي نشسته و عصر همان روز به نام خود سكه زده بود... سیستم خوب و اهورایی ایران. "سکه بر زر کنرد تنام سناطنت را در جهان / نادر ایرانزمین و خسرو گیتی ستان." شاید هم خسرو قندان یران. و بلاقاصله بالشكر جزار راه اقتاده ويهس ازكوبيدن بختياريها واقفانها به هندوستان حمله کرده تمام دهلی را به آتش و خاک و خنرن و شنمشیر کشیده بود، چون افتخار میکرد نادر پسر شمشیر است، نه از تخم و ترکهٔ فرهنگ و خرد اینزدی! محمدشناه قبل سوار دهیلی را شکست داده، او را جلوی پای خود بنه تنعظیم و تکنریم و ستایش بنه زاننو درآورده و هنمهٔ جنگ افزارها و گنجینه های قصرهای دربار هندوستان را چپاول کبرده ببود. آنگاه در جامهٔ شاهی نادری (بعنی قبای پوستین) بر تخت هندوستان تشبیته و پیمان صلح توشیح فرموده و سپس با لبخند مهرآمیز پارسی گفته بود که او تنها یک سرباز است. رنج پیکار کشیده و پرکار است ـ و از روزی که این بورش ملی را از خاک ایران آغاز کرده بود، هنوز لباسش را از تین درنیاورده است. این را گزارشگر انگلیسی از دهلی نوشته بود. جدّی. و بعد

برای اثبات این سخن شاهوار قبای زرددار خود را باز کرده و لباسهای پارهپورهٔ زیر و بیشک سوراخ سوراخ و بوگندوی خود را نشان شاه محمد و بزرگان هندوستان داده بلود... با وقلتی من اینها را در آبارتمان خلودم در "کینگزرود" میشنیدم، بدنر از دوران مغول احساس پستی و واخبوردگی میکردم. چون انگار در کشور زیبا و دلخواه من این روزها فـقط خـون و کشتار شاهی و جانبازی حکومت میکرد . نه فکر و دانش . بویژه که یزودی شنیدم نادرشاه افشار لعبت پسر شمشیر، یک هنر دیگر هم داشسته: چشمدرآوردن. در همهٔ جنگها و پیروزیها، حتی در مراسم بازدید سپاه و جلسات دولتی و مجالس شام و عیش و نوش، هر وقت مخالف چیزی بوده فقط چشم درمی *آو*رده. یک شب هم که با پسر خودش رضافلی اوقات تلخى داشته دستور موردهد چشمهاي او را هم از كاسه درآورند، بعد یشیمان و خشمناک می شود. از کوره درمی رود، و دستور می دهد چشمهای تمام کسانی را هم که در صحنهٔ کورگردن شاهزاده رضاقلی شرقیاب بودند از کاسه درآورده شود. میخواهد این چشمها را جلویش روی هم تلنبار کنند... تا بنشيند تماشا كند، و دلش باز شود \_از جمله چشمهاى كليعلى خان كوسه احمدلو که از بزرگترین (یعنی سفاکترین) سردارانش و هنوز پدرزن بیرش بود. دیگر از شاهکارهای نادرشاه انشار، اینطور که حالا می شنیدم، تلاش در برانداختن مذهب شيعه در ابران و جانشين كردن مذهب سنَّى به جاي آن بود! این را هم سوگند. با الگوی زشت و اهریمن صفتی تیمور لنگ، یعنی هر شهری را که میگرفت، از کلههای بربدهٔ اهالی شیعهٔ مظلوم بیچارهٔ شهر منارد می اخت، بعد می داد این مناردهای " تاریخی" را هنرمندانه با کاهگل و خشت خام استرار سازند. وقتی اینها را میشنیدم صدای لرزه استخوانهای زرتشت هم از دخمه اش در بلخ می آمد.

تا چند روز پس از رسیدن اخبار حملهٔ ایران به هند، بـه انگلستـان، و اخبار کشتارهای نادر به سبک بربرها، الیزابت چاسر با من تماس نگـرفت. فکر کردم از ریشه و نسل و نسب هرچه ایرانی است دلش بهم میخورده. حق هم داشت. بعد یک روز که آمد، سیاه پوشیده بود و وقتی دلیلش را پرسیدم گفت برادرزاده ای در هندوستان داشته که در کشتار مردم دهلی، او و خانواده اش همه به قتل رسیده اند. خواستم از او پوزشخواهی کنم، گفت پوزش من لازم نیست - چون اصل روحید مرا می شناخت و خودش نیز تنها برای برادرزاده اش سیاهپوش نبود. بلکه این سوگ برای هزاران هزار انسان بیگناه بود که در یورش بی دلیل به هند و کشتار مردم دهلی پس از پایان ملح صورت گرفته بود. آن شب در هوای مه آلود و قیرگون لندن با هم به "معبد وست مینسر" رفتیم و برای کشتگان بیگناه این جنگها نیایش کردیم، و شمع روشن کردیم.

هنگامی که گوشهٔ شیستان، با چشمهای اشک آلود، شمعهایم را روشن میکردم، ناگهان بدجوری دلم <sup>ع</sup>رفت و لرزیدم... احساس کردم یک نفر هم آن دور، سمت راست، پشت آتشها ایستاده و او هم با چشمهای دردناک و نژند مرا نگاه میکند.

لازم نبود حتی برگردم نگاهش کنم. میدانستم کیست و میدانستم هنوز مرا رها نکرده ـ و هرگز نمیکرد.

با آرامشی که دخترم حالا در مدرسهٔ دخترانهاش و نحت توجه الیزابت داشت، در یک روز بارانی اوایل پاییز، من سفر بازگشت به ایسرانیم را أغاز کردم. الیزابت چاسر مرا با کالسکهٔ خودش به سات همپتون آورد تا از آنجا با کشتی به خاورمیانه برگردم. با اینکه مسافت زیادی نبود، دو شبانه روز به درازا کشبید و دو شب را در مهمانسراهای بین راه گذراندیم. در میان گفتگوها، من از اینکه او باز برای خاطر من و لابد برای خوشحالی من به زحمت راه دراز افتاده است ابراز شرمساری کردم. اما او مثل همپشه مهربان بود و سخن از یک مهندس مکانیک جوان از دانشگاه گلاسکو را به میان

آورد که تازگیها با دانش و تکنولوژی جدید دست به ساختن "ماشین و موتور" و اینجور چبزها زده است که وسیلهاش میتوانست همین راه لندن / سات همپتون را در سه ساعت بیاید. من البته این چیزها را باور نمی کردم. چه پدیدهٔ زمینی میتوانست راهی نزدیک یکصد و پنجاد کیلومتر را در یکصد و هشتاد دقیقه بیماید؟! به هرحال شادمان بودم که الیزایت میگفت خودش با این مهندس جوان آشنا شده است... شاید باز از تنهایی درمی آمد. آخرین شب را در مسافرخانهٔ "کینگ پالاس" گذراندیم و به یاد دوران میشته، تا پگاه بیدار ماندیم، با هم چامر و عبید و حافظ خواندیم ـ و گائا... اما من هنوز ته دل پدیختم دردمند بود؛ به جایی بازمی گشتم که نادرشاه پسر شمشیر حکومت می کرد. پادشاه شعر و عرفان دوست بود، ولی چشم هم درمی آورد!

بعد از املت گوجه و آب پرتقال، می آیم ماشین را برمیدارم و بیشتر برای گریز موقت امروز از دست شاهدامادِ کلبعلیخان کوسه احمدلو، و شرکاه، از تکش میاندازم توی شریعتی.

خودم هم سردرد «نژند» دیروزم را هنوز دارم. تنها در هوای گرم و گرفتهٔ قیرگون از آلودگی، می آیم طرف معبد مخابرات، با وجود روز تعطیلی، کوههای البرز در شمال تهران، هنوز ده صبح نشده، از کثرت آلودگی هوا، مثل دکتر فروهر محو شدهاند. سعی میکنم به شهین سرافراز فکر کنم که اسم کوههای البرز را این روزها گذاشته «کوههای سحرآمیز».

جلوی مخابرات فسقلی نگه میدارم، پارک میکنم. بعد از گرفتن فیش تلفن بـرای یـزد و دو ســه دقـیقهای صـبرکردن، «هـتل پـارس» را بـرایـم میگیرند. «یَزدکابین چهار.» همان مردک دیروزی جواب میدهد. پس از سلام و اعلام وضعیت، شُکر یکصد و چهار هزار پیامبر، مردک میگوید بله آقای دکتر فروهر دیشب آمدند اتاقشان! پیغام را گرفته اند ولی فقط تشکر کردند. نیم مناعت پیش هم رفته اند بیرون، یعنی کلیدشان گوشهٔ میز است و رفته اند. نفس بلند دیگری میکشم و این مطلب را که خودم فردا صبح با هواپیما به یزد به دیدنشان خواهم آمد، برای دکتر یادداشت میگذارم. وقتی خداحافظی میکنم و گوشی را میگذارم، تازه یادم می افتد که بد نبود اتاقی هم رزرو میکردم. در این فکرم دکتر سیدعلی عابدینی فرد طاب ثراه کم حافظه تر است یا جلال آریان.

از ادارهٔ مخابرات می آیم بیرون، می اندازم توی عباس آباد و بعد اتوبان آل احمد و بطرف فرودگاه. تر مینال جدیدالتأسیس ۳ برای پروازهای داخلی سوت و کور است و زیاد طول نمی کشد تا از باجهٔ فروش بلیت، پس از معرفی و گفتن مقصودم بلیت یکطرفهٔ تهران ـ یزد، و با ارائهٔ یادداشت «ایر ترانس» حاوی شمارهٔ کد کامپیوتری پروازم از نوربخش، و با پرداخت ششصد و خردهای چوب، بلیت را می گیرم و پس از چککردن همه چیز، آن را توی جیبم می گذارم. «دو ساعت قبل از پرواز در فرودگاه باشید.»

۲۰ مرسی.» نمی دانم وجه بلیت را به حساب خانم فروهر بگذارم یا کرام الکاتبین. وقتی به آپارتمان برمیگردم، باز تنهام، چون سوسن خانم فروهر (لابد هنوز از ترس) فرنگیس را برده. من مانده م با یک یادداشت پُرمهر جلوی آینهٔ دم در، با سینهٔ مرغ و سبزیجات یخکرده روی اجاق خاموش، سالاد توی یخچال. تنها چیزی که کم دارم یک بطری هوم تخدیر شدهٔ از مغ بزرگ شهر راگا، که بقول یک نفر زایلکنندهٔ مغز است. منتها جلال آریان مغز زیادی ندارد که زایل شود یا نشود. به تو چه مرد حسابی؟ یک خانم خل قهرو نفرتی شوهرش ولش کرده رفته یزد، تو باید خودت را به دردسرهای هپل هپویی بیندازی؟ اسماعيل فعبيح

419

سردرد هم هنوز مثل تمام را<del>ه ول</del>کن نیست. حتی پس از خوردن دوتا آسپرین، با نوشیدنی خوب و تلفنهایی به بهرام آذری و خانم سرافراز. ناهار سَبُک تهیهشدهٔ شف خوبم فرنگیس مهربان را میخورم و پس از مسواک و روشنکردن یک «تیر» میروم دراز میکشم. نمیدانم چرا یاد فروهر و چیپس مالیخولیاییاش مادام چاسر، آن شب توی مهمانخانهٔ «کینگزپالاس» میافتم. از سرگرمیهای ادبی ـ هنری و چه و چه و چه سان هم لجم میگیرد، هم بدم نمی آید.

در راه بازگشت از این سقر باختر، مانند سفر بیش در دنیای تنها و کنهنهٔ قدیمی خودم ولی غرق کتابهای تازه بودم. هنگام سوارشدن به کشیتی در اسكله سات همپتون، كه با اليزابت چاسر بدرود مي كفتم، مرا همچو هميشه با جند کتاب تکان دهنده شگفتزده ساخت. یکی ترجمهٔ اوستا (با تنفسیر اوستا) بود، به زبان فرانسه! نوشته این دوپرون خاورشناس و تاریخ نگار تازه و موج نوی فرانسوی. این را هم سوگند باد میکنم. این دوپرون چند سال پیش به هند و بمبشی رفته و در اجتماع زرتشتیان پارسی و جزو شاگردان " موبد داراب" درآمده و سپس این کتاب را در دو جلد در پاریس! به چاپ رساند، و انتشار داده بود، کتار اوریژینال خوبی برای فرانسه و باختر دور بود و من بسيار به هيجان أمدم و خوشحال شدم كه نخستين پيام خيداونيد و کهن درین آیین نیایش بزدان را به زبان فرانسوی و برای این قسمت از باختر ارائه میداد ـکه تا چند سال بیش جزو قبایل وحشی بعنی گالها و ژرمنها و وایکینگها و سلتها بودند. شبها که در تنهایی این کتاب را در کابین کششی مىخواندم، نەتنھا احساس تتھايى تمركردم، بىلكە مىيدانسىتىم "او" ھىم گوشهٔ کابین خرسند و خشنود و با من است. یا انگار دارد از بالای شانهام يواشكي ميخواند.

یک کتاب هم از یک نویسندهٔ جوان فرانسوی به نام مستعار منتسکیو

بود به اسم نامه های پارسی، که این را هم سوگند. بعنی بد هم تبرد. اگرچه دربارهٔ خودِ زرتشت و آیین مزدهیسنا چیزی نمی گفت، اما نامه نگاری یک پارسی مهاجر در پاریس بود با خویشاوندان خودش در ایران. هم دلچسب و طنز بود و هم مانند سایر کارهای جدی تازه این فرانسویها دربارهٔ کمبودها و سختیهای فرهنگی و نیازهای مردم کوچه و بازار این دنیا. در لایهٔ زیرین و سمبلیک داستان وارد دنیایی گرفتار در زنجیر و بر راز و رمز می شد، با اشاره بدین تزکیه: دانش و تیرانیایی بیرای بیهبود و رستگاری از راه مقبایسه و فكركردن بەوجود مىآبد. جدى، ئامەھا تارىخ ايرانى ھم داشتند، كە بەكتاب گوهر تاریخی و ساختاری خوبی میداد . بعنی که ایران گوهر تاریخ جهان است، و جالب هم بودکه منتسکیو، برای برههٔ زمان رمانش، ایـرانِ اواخـر دورهٔ شاه عباس و فرانسهٔ زمان لویی چهاردهم را انتخاب کرده بود .. یعنی سالهای بایانی و فاسد سلطنتهای آنها. فکر میکنم یک عامل گزینش تاریخ ایرانی این بود که منتسکیو بنواند با رندی از دست ادارهٔ سانسور قبرهنگی وزارت دربار در برود، چدِن کتاب بهراستی به خودخواهی و امیال شهوانی و دیکتاتوری و ستمگری و بدی خاندان سلطنتی بوربون نسبت به افسراد ملت اشارهٔ فراوان داشت. دقیقاً سمی دانسم آیا منتسکیو با آیسن و افکار زرتشتی بطور رسمی و آکادمیک آشنایی داشت یا نه. اما شک نداشتم که چیزهایی در خونش بود که از زرتشت نطقه میگرفت، و داشت به مردم فرانسه الهام می داد \_ و آنها را با بیکار با بدی راهنمایی میکرد.

ترجمهٔ انگلیسی و چاپ تازهٔ کناب صادق یا "راستگو"ی این ولتر هم بود ـ که مثل آنوقتها که در یزد میخواندم خوب بود. و انگار این روزها در تمام دنیا خواننده زیاد داشت. یعنی صادق هم یک روایت سمبلیک از فرهنگ خاور بود و تیز روشن زرتشت را داشت که میگفت "راست و درست" فکر و رفتار کنید، "صادق" باشید.

هنگامی که کشتی ما از تنگهٔ هرمز گذشت و وارد آبهای خلیج قارس

شد، با یکی دو لنگرانداختن اینجا و آنجا، کمکم میشنیدیم که اوضاع ملوکالطوایفی ایران آشفنه تر از گذشته است و بیشتر جزایر و بنادر دست خارجیها یا دست شیوخ عرب است ـ از جمله بندرعباس. دولت تا درشاه تنها در بندر بوشهر در فارس نمایندگان سیاسی و بازرگانی داشت و ما چند روزی در آنجا ماندیم. کشتی ما بسوی بعدره می دفت که در این سالها انگلستان در آنجا پایگاههای ارتشی و نیروی دریایی و اهداف داشت. هدف من نیز آن بود که از آنجا به بندر محمره بروم. جایی که همسر و پسرم در ملک پدرش بودند.

آخرین اعباری که من هنگام ترک لندن از ایران می شنیدم، شارلاتان بازیهای جدید بین المللی روی خاور میانه و آشفتگی هرچه بیشتر خرود خراور میانه برود. از اخبرار مستشر شده در روز نامه های هفتگی الالالا الالا با لندن، از گزار شهای دو "مأمور" بازرگانی سیاسی انگلیسی التون و هانوی که در شمال ایران بین ایران و روسیهٔ تزاری و دولت عثمانی رفت و آمد همیشگی داشتند می شنیدم که نادر شاه در او اعر عمر، و پس از کورکردن پسرش و سرداران دور و بر خودش، کارش واقعاً به دیوانگی کشیده شده بود. "نادر پسر شمشیر" ایران، که خود را آخرین فاتح آسیا"، یا به گفته ای "مالک آسیا" می دانست! (چون تمام جواهرات هندوستان را چپاول کرده بود) دیوانه شده بود.

روزی که کشتی ما در بندر بوشهر لنگر انداخت، شنیدیم که نادر خودش هم یک شب در خیمه گاهش به دست چند تن از سران لشکر تکه تکه نده است! بعد شنیدیم که این روزها حکومت ایران انگار دست این کریمخان زند افناده، که انگار حتی از اسم "شاه" دلش آشوب می شده و لقب "وکیل الرعایا" روی خودش گذاشته است. من اول بدم نیامد. بعد از شنیدن آخرین شاهکارهای شاهان صفری و بویژه شناه سلطان حسین و گشتارهای نادرشاه، من خودم هم کمکم داشت دلم آشوب می شد. دولت و سیستمی با ایمان به داناترین هستی که میتوانست پاک و تیرومند و نگهدارندهٔ فکر و دانش و توانایی انسانی باشد .. در ایران سراب ابدی شده بود.

اما بزودی با آنچه که این روزها از دهان انگلیسیها و از بوشهریها در بندر مي شنيديم معلوم شد سروته و شجردنومچهٔ اين كريمخان زند وكيل الرعايا هم بی شباهت به نادرشاه کبیر افشار نیست... کریمختان یکسی از پسرهنای بی سواد این ایشاق خان سے سواد از قسیلہ لک طبایقہ زند ساکن لاق در جلگههای چنوب لرستان و شمال فارس بوده. هنوز پسربچهای ببوده کنه بعنوان سرباز داوطلب در ارتش نادرشاد خدمت میکند، با این منش راد و نیکو و خوشگل که هر وقت به پول نیاز پیدا می کرده از دکانها جنس کف می رفته، این را هم سوگند می خورم، سو رگند. اینها را یکی از بازرگانان بیر و باسواد شیرازی که توی کشتی ما بود تعریف می کرد. یک روایتش که ناب و دارای رادمردی دیگر شاهان دادگستر! بود، ایس بود که یک روز، کریمخان از یک دکان زین و بالونفروشی، یک زین مطلاً بلند می کند. ولی پس از چند سال خواب میبیند که زن فقبر ماحب پالون فروشی او را تفرین و عاق کرده است... بنابراین پس از مدنها استفاده از کالای دزدیده شده (یعنی سیزده چهارده سال) به پالونفروشی برمیگردد و زین را پس میدهد - بعنی از آن تاریخ آغاز کرده بود که "عادل" و "وکیل" و طرفدار رعایای ایران بشود - البته پس از بالارفتن درجهاش در ارتش و ریاست سپاه نادری و برانداختن و کشتار بختیاریها و هر کس که جلوش بود. او در لشکرکشیهای نادر، بویژه به هندوستان، و کشتار مردم دهلی، "رشادت" و "شجاعت" بی همتایی از خود نشان داده بود. پس از مرگ نادر، کریمخان به اصفهان رفته و با زد و بند و کشتار، رفته رفته تخم و ترکهٔ نادر را \_از جمله عادلشاه و شاهر خشاه را \_از صحنهٔ سیاست نابود ساخته و خودش را "وکیل الرعایا"ی نژاد آریا اعلام قرموده بود. پس از بررسیهای بیشتر فیهمیدیم که این جناب وکیل، در

کش و قوس حوادث، بسیاری از گنجهای چپاول شده به دست نادر از هندوستان را، مانند "کوه نور"، به انگلیسیها فروخته! یا به حساب داراییهای شخصی خودش گذاشته است. خوشگل ترین کارهای سیاست داخلی اش هم این بود که پرقدرت ترین تخم و ترکه نادر، یعنی عادلشاه، برادرزادهٔ نادر، را هم راضی کرده بود در کشتار خانوادهٔ نادر به وکیل الرعایای ملک عجم کمک فراوان نماید. وای که چه کثافتکاریها و اهریمن صفتی هایی...

در روزهای پایانی سفر دریایی خلیج فارس، هنگامی که به جزیرهٔ بویان رسیدیم، شنیدم حکومت کریم خان بیسواد هم مانند همیشه روالی ناپایدار و بی دوام و پا در هموا دارد. کشورهای خارجی، از جمله انگلیسیها و عثمانیها و حتی طوایف شلفوزی و امارات هم برای او تره خرد نمی کردند. دولتش را هم به رسمبت نمی شناختند، گرچه این کشورها، به مقاصد پازرگانی و دیپلمامی در بنادر ایران، برای خودشان "حضور" داشتند، به این بهانهٔ دیپلماتیک که دولت اعلیحضرت "وکیل الرعایا" نمی نوانست امر امنیت آنها را در این بنادر برآورده مازد. بنابراین کریم خان هم ناگهان به بصره یورش برده بود و سران حکومتی این بندر امپراتوری عثمانی را غافلگیر

پس از چند روز که کشتی ما به جزیرهٔ عبادان ملک عجم رسید، لنگر انداخت، و من پیاده شدم، کسی در بندر به دیدارم نیامده بود. هسمسرم و خانوادهاش می دانستند من بسوی ایران بازگشته ام ولی نمی دانستند با کدام کشتی و چه موقع، در این اغتشاش ابدی منطقه، وارد می شوم. به هر حال چون نخلستان املاک مشهور پدر همسرم حاج آقا ناصرالمدل را بلد بودم، اندکی پس از نیمروز بود که به باغ پرنخل و گل خرزهره و درختهای عرعر دور و بر قصر کوچک آنها رسیدم. من و همسر و پسرم از دیدن همدیگر شادی فراوان داشتیم، و من خبر راحت بودن دخترمان را در مدرسهٔ شبانه روزی در جنوب انگلستان که وابسته به خاندان تو دور بود به آنها گفتم، و خیالشان آسوده گشت. از بخت بد. همان روز دریافتم که خود ناصرالعدل عبادان را ترک کردد و با چند تن از زنان حرمسرای خودش (البته بجز مادر همسر من) به شمال \_ به شهر ری! \_ رفته است. این را هم سوگند. مادر همسرم و خواهران او تنها بودند. چون آنها پسری نداشتند و تنها بودند من و همسرم در بازگشت به یزد کمی درنگ نمودیم، تا ببینیم برای آنها چه میشد کرد. رهاکردن زن و دخترها در نخلستان بزرگ در جزیرهٔ عبادان به فاصله یک رود کارون با بندر همیشه قاراشمیش محمّره، که مدام درگیر حکام بصره و عثمانی و آسوری بود، کار ساده و انسان دوستانه ای نیود \_ بویژه چرزمان اشکرکشی کریمخان وکیل افرعایا به منطقه!

روی همرفته، می شنیدیم که سراسر کشور در استیلای وکیل الرعسایا بیا سیاست انگلیس مآبانه است. (یعنی سیاست چهرهٔ دادگستر، ولی خنجرهای تبز توی هر آستین.) بیشتر کشور هم نمایی از آرامش داشت، البته بجز خراسان که میگفتند دست ایل ترک قاجار و بسرکردگی این شاهرخمیرزا، نوهٔ دختری نادر کبیر است! و کورهای از انتقام اهریمنی. شمال خراسان هم می شنید بم به دست یک حسینقلی خان شامی از رستهٔ اشناقه باش بنود از ايلهاي تركمن و خيلي ازبك. - خلاصه ينعني خبرتوخر. بنعد چنون اين حسبنقلیخان ایل قاجار را هم زیر دست خود درآورده بود، حالا خودش را حاكم ايل بزرگ قاجار هم ميدانست. بنابراين وكيل الرعاياي زند بعد از اين که جنوب را داده بود دست انگلیسیها در بوشهر، رفته بود شمال و پریده بود به جان قاجارها... پس از کشته شدن حسینقلی خان، وکیل زند رأی بر آن داده بودكه تنها پسر كوچك اين حسينقليخان، يعنى محمدخان را به شيراز آورده در کمال مهر و دادگستری و سیاست وکیل الرعایایی تحت کفالت خود گروگان نگهدارد. یعنی همان شب اول داده بود او را اخته کرده بودند تا در آینده هوای سلطنت به کلهاش با به جایی دیگرش نزند، ولی او را در قصر خود با "مهمان نوازی شاهانه" نگه مرداشت.

نخستین شبهای آمدنم به عبّادان و شنیدن اخبار ایران باز دستخوش بیخوابی شده بودم. دمدمه های سحر خیلی زود بیدار می شدم ـ با انگار یک نفر مرتب به پنجره می زد و بیدارم می کرد. بلند می شدم به اتاق نشیمن می آمدم. در نور شمع می نشستم و چیزهایی یادداشت می کردم. گاهی از فکرم می گذشت که آنها را برای بررسی کاتبان نشر فرهنگی دربار بفرمتم. ولی چون شنیده بودم کریم خان وکیل الرعایای زند، بیسواد است، بنابرایین می بریدم و ول می کردم. نه تنها امید نداشتم گاثا را برایش خوانده باشند یا دربارهٔ آن شنیده باشد. یا قرآن مجید را خوانده و فهمیده باشد. بلکه تظاهر او گارانتی نمی داد. اگرچه می شنیدم این روزها در شیراز "مدارس" و مساجد" زیادی ساخته و دور و بر خود را پر کرده است از شاعران و مساجد" زیادی ساخته و دور و بر خود را پر کرده است از مساجد" زیادی ساخته و دور و بر خود را پر کرده است از مساجد" زیادی ساخته و دور و بر خود دا پر کرده است از مساجرانی و "لطفعلی یک آذر بیگذلی شاملو"، و غیره. شبهایی که به خراسان و بعره حمله نمی کرد، یا چزی نمی دزدید، عارف و ادب دوست می شده و مجالس مدیدخوانی و قصیده سرایی راه می انداخت

اگرچه این روزها اوضاع جزیرهٔ عُبّادان و بویژه بندر محمره و بصره خوب نبود، به هرحال کشتیهای انگلیسی زیادی می آمدند و می رفتند، و با پست کنسولگری و دوستان نامه های دخترم و سایر دوستانم از غرب و از الیزایت چاسر که اکنون (برای مطالعات پژوهشی) در امریکا بود برایسم می رسید.

همراه نامه های او به روال همیشه، چند کتاب هم از تاریخ و فلسفه و هنر و ادبیات . و این روزها بویژه از تکنولوژی جهان می آمد. نامه های خودش هم اگرچه در این سالها پس از مرگ شوهرش اندکی اندوهناک و دلمرده از تنهایی بود، اما خوب بود: اخبار دنیای بزرگ باختر را می فرستاد که

مى دانست من همیشه دانتنگ شنیدن آن هستم. بویژه یک نامهاش که گوهر خوبی داشت و تکاندهندد بود. نوشته بود مردم امریکا "انقلاب" کردداند، چون میدانست من همیشه از انقلاب فکری مردم جهان خلوبی زندگی خوشم میآمد. در شهری به نام فیلادلقیای امریکای شمالی، گروهی از انسانهای خوب یک "اعلامیه استقلال" یا "قانون اساسی" (Declaration of) Indpendenie) تدوین کرده و علیه شاه نیویورک دست شاندهٔ یادشاه بریتانیا بخش کرده بودند. جدّی. البزابت یک نسخهٔ کاپیک متن آن را با تمام پنجاه و شش امضاء برایم فرستاده بود. توشته بود این دنیای بزرگ و نبوی جهان است، که از دنیای بزرگ کهن شما الهام گرفته. این را هم سوگند. متن اعلامیهٔ استقلال بر این باب بود که خداوندگار آفرینندهٔ جهان، افراد بشر را یکسان و دارای فکر آزاد آنرید، است و آنها دارای حقوقی مساویانند. و مهمترین این حقوق انسانی، زندگیکردن، آزادی، و گامنهادن در پی شادی است. دولتها باید به خواستهٔ مردم و به رأی مردم باشند، و اگر دولتی ستمگر و ویرانگر شد. مردم باید این دولت را کنار بگذارند و فرم تازهای را تشکیل دهند... اگرچه تقلیدی آبکینما از تمدن کهن أتن و أنجاها بود .. اما خوب بود. بعنی تمایندگان ایالتهای مختلف گرد هم آمده بودند، مانند جورج واشینگتن و جغرسون و قرانکلین، دور میزی در یک تالار نشسته بودند و پس از شنبدن و سنجيدن افكار بكديگر، سوڭند ياد نمود، بودند. اگرچه اين کارشان در جشیم جان من، همانند بونانیهای آن روزگار دانشجویی ام در آتن بود، و کمی دمکراسی بازی و سناتو زبازی داشت، اما اینها برگزیده های مردم رنجدیده و خوب بودند. میخواستند سیستم دولتی بر پاید فکر و گزینش و آزادی مردم فهمیده و باسواد داشته باشند، که بد نبود. میخواستند در این راه با پشتیبانی از مآل اندیشی خداوند، جانها، سرنوشتها و شرافتهای خود را به بيوند گذارند... به گفتهٔ اليزابت، أنها به راستی پس از مبارزات و بيکارهای خستگی ناپذیر بیروز هم شده بودند، یا در شرف پیروزی بودند. نوشته بود

اسماعيل فصيح

این جنبش فکری خوب، بعنی پیکار با نابسامانیها و بدی ستمگران حکومتی هماکنون درکشور فرانسه هم داشت کمکم بصورت یک "انقلاب" تيرو جمع مىكرد! كويي فرانسريها هم مىخواستند مثل نمايندگان فيلادلقيا فکر کنند و با کارهای شیطانی دربار بیکار کنند. وقتی این نامه را و کابیک بريدة "قانون اساسي" سيزده ابالات متحد كذابي امريكا راكه اليزابت از روزنامهٔ نیوانگلندکورنت به سردبیری برادران فرانکلین بریده و برایم فرستاده بود میخواندم، اشک در چشمهایم حلقه زد. جوری به شوق (و در عین حال اندوه) اقتادم که انگار در همان ساعت فرشتهٔ فکر خوب و آزادی و گامنهادن در بی شادی، ما را در جزیرهٔ تازیزدهٔ عبّادان "ملوک عنجم" در جنگ کُشت و کشتار ملوکالطوایفی وکیل الرعبایا و حسینقلی خیان بیازی قاجار رها کرده، و از اسکله با کشتی بسوی فیلادلفیا حبرکت کنرده است. جندي بعد اليزابت نوشت اين روزها در آنجا \_ يعنى در "دنياي نو" \_ همانند "دنیای کهن" پارس، ایالتها با هم جنگهای داخلی دارند، ولی رئیس جمهور برگزیدهٔ جدیدشان به نام آبراهام لینکلن گفته بود "خانه ای که در آن یگانگی نباشد نبروی پایداری جاوید نخواهد داشت." این هم خوب بود، یعنی نقطهٔ سرطان نفهمی ملوک عجم در سالهای اخیر بود. لینکلن جنگهای داخلی را رهبری کرده و به پیروزی رسانده بود که در واقع پیکاری بر ضد ببردگی و اهریمن صفتی و ستم بولدارهای بلید انگلیسی بود. فکر نکنم لینکلن گاثا را خوانده بود. اما "ژن" داشت. با شاید چون نامش آبراهام بود، بعید نیست از ابراهیم خلیل الله ژن داشت که همزمان زرتشت کهن خودمان بود. (یا از رو مالقدس ژن داشت!). ابراهیم خلیل الله نیز مردم را بسوی خداوند بگانه راهنمایی کرده و از آتش اهریمن نمرود گذشته و به نور نهایی رسیده و خانهٔ کعبه را بنا نهاده بود. این به راستی نیک بود و من از شنیدن آن شادمان شدم که پیام زرتشت از آزتکها به مردم دنیای تو در امریکا هم رسیده است. گوچه دولت ابله امریکا برمی داشت جسلهٔ "ما به خدا ایمان داریم" را روی

اسکناسهای دلار چاپ میکرد، که کار بسیار زشتی بود. درست بود که فقط به دلار ایمان داشتند، ولی نام خداوند را نباید روی یک تکه کساغذ پول بنویسند، که دست هر کس و ناکسی میافتد، یا به هر جا بردد می شود.

جزیرهٔ عبادان و بندر محمره گرچه آرام بودند ولی بیشنر مردم آن تازی و بیفرهنگ و همواره در حال جنگ و خونریزی بودند. هنرایس گنرم و شرجی هم داشت، و من صدایم باز داشت می رفت. به هر حال ناگزیرانه من و همسرم رأى بر آن داشتيم اندكزمان ديگرى آنجا باشيم تا بعد همگى به یزد برویم که در قلب مردهٔ کویر بود و از همهٔ بلایای همسایگان متجاوز دور... و آرام. خانه و نخلستانی هم که این روزها دست مادر همسرم بود باید بزودی تخلیه میشد. چون حاج ناصرالعدل قبل از سفرش به شمال، آن را به یکی از شیوخ تاجدار بغداد به اسم حاج جبار بنیکعف العلوی در ازاء صد اشرقی و دونا دختر ناق زده بود. حاج ناصرالعدل که همیشه مردی خوش سیما، بازرگانی شاهوار و خوشگذران بود، به شمال شهر ری رفته بود. چون لابد احساس کرده بود این شهر باستانی ایران دوباره رو خواهد آمد، با به واژهٔ دیگر، شمّ بازرگانیاش به او خبر داده بود که بزودی بابتخت میشود و ملک و املاک شهرری ری میکند. من بطور موقت کار چند ساعت تدریس زبان را در یکی از مدارس تازدساز به دست انگلیسیها برای بچههای انگلیسی و بچههای اعیان ایرانی و عرب دایرانی را پذیرفته بودم. چون هم دستمزد و مزابای خوبی داشت و هم ما نزدیک بندر می ماندیم (که پست خارجی زودتر میرسید) و خودمان هم در پیوند با سایر جاهای دنيا بوديم و ميتوانستيم هر زمان كه خواستيم سقر كنيم. كلاسهايم فقط سه ساعت صبح بود و بیشتر روز را برای خودم داشتم.

مدتی بعد خبرهای دیگری آمد که فکر رفتن از ایران را خیلی زیاد هم بیدلیل نمینمود. از شیراز میشنیدیم که پس از مدتهای مدیدی که جناب کریمخان زند وکیل الرعایای باسمهای سرانجام به دنیای عقبیٰ عبزیمت

#### اسماعيل فعيج

قرموده بود، حکومت ایبران در عبرض کیمتر از یک سیال در دست چهار وكيل الرعايا يا "شاه - زند" عوض مىشد. اول اين ابتوالفتيح يسبر تبازنين كريمخان به سلطنت رسيده بود ولي بس از هفتاد روز به دست عموجانش مبادق خان از دو چشیم کور و از وکیا الرعبایایی خیلم شیده بنود. و این عمو صادق که سخت هم شرابخوار بود. از ترس بقیهٔ قنامیل و خناندان از شیراز به اصفهان فرار کرده و پنهان گشته بود. آنگاه علیمردانخان زند خود را شاد اعلام کرده بود، ولی جون او از مادق خان هم شرابخوارتر بودد، حالا محمد عليخان زند او راكور كرده و سيس به بارگاه اسفل السافلين اعتزام تسموده بسود. بسعد از مبيان این آرتيست بازیهای عياشی و کشتبارهای وكيا الرعايابازي، حالا يك آتامحمدخان قاجار سر درأورده يود: همان كه در شیراز به دست کریمخان مقطوع النسل گشته بود. بعنی پس از قرار از شیراز. خودش را در خراسان و شهرری "آقامحمدخان قاجار" شاد ایران اعلام کرده بود، و همه از او مثل سگ هار میترسیدند و برایش تحفه و جواهر و طلا برت مرکردند. البته بعدها بعضی از مخالفین او و گزارشگرهای عقددای اسم اين بيچارد را چون مثلاً خواجه بود و أمَّا نبود بـا "غِ" و "الف" "غـا" مي نوشتند، اما من فكر ميكنم اين لفزش و تحريف است. آن خاكبرسر كه تقصير خودش نبود. بگذريم...

ما این روزها هنوز در خانه و نخلستان کذایسی در جنزیرهٔ عبادان دور از جنجال و هیاهو روزگاری داشتیم، و کمکم در تدارک سفر به یزد بودیم، من بزودی به دلیل گرفتگی صدا کار آموزگاری را رها کرده، سرگرمی کوچکی با ترجمهٔ مدارک برای کنسولگری، درآمد یخورنمیری داشتم... شبها، در این گوشهٔ دورافنادد و عربزده و غربزدهٔ ایران، رفته رفته این باور یا "گراویشن" را پیدا کرده بودم که زرتشت از ایران رفته... و امسال بی شک از فیلادلفیا به پاریس آمده بود، چون نامه ای که این روزها از دخترم از انگلستان آمد خبر از انقلاب شگرفی در مردم فرانسه در بیکار در برانداخش خباندان مستمگر و عبائی سلطنتی بوربونها (استقلال - برابیری - بیرادری) در پاریس و سیایر شهرهای فرانسه میداد! جبدی، سرزمین گالهای وحشنی أنوقتها، حالا "انقلاب" داشت. دخترم بخاطر سن کسم و آسبودگی خیال در مدرسه، در نامهاش میگفت از این انقلاب اصلاً خوشش شمیآید. و روحیهاش را عوض کردد. ناشته بود "لویی شانزدهم" بیچارد مبرد خبوبی است و قبقط هابی ساعت جامع کردن دارد. زنش سلکه آنتوانت این سالها حکومت میکند. شاه خودش میریفن است و شمی توانید تنعیمیم بگیرد. یکنی از دوستان نزدیکش هم این لاوازیه شیمیدان بزرگ بود که تمام عناصر شیمی را تامگذاری کرده بود... دخترم نوشته بود هوا را هم این لاوازیه تجزیه کرده و كاشف اكسيژن است... به عقبدهٔ دخترم كسى كه بهترين درست لاوازَّبه باشد مگر می تواند بد باشد؟ أنها ترجمهٔ کتابهای لاوازیه را سبر کلاسهای شيمي در دبيرستان مي خواندنا.! نوشته بود لوبي شانزدهم از سلسلة بزرگ بوربون و همسرش ماری انتوانت دختر امپراتور اتاریش می خواستند به دعوت بادشاء انگلستان به این کشور قرار کنند ولی انقلابیون آنها را در بکی از جاددهای برتانی دستگیر کرده و سیس در پاریس سرشان را با چیزی به اسم گیوتین وسط میدان شهر بریده بودند یعنی این کار ژاکویینهای افراطی و "وحشت سفید" چیها بود. سے اپن لاوازیهٔ شیمیدان و دوست لوپنی شانزدهم را هم باگیوتین بریده بودند! وای که چه انقلاب بسیرهبر و بي بندوباري داشتند. انقلاب كه نبايد شيميدانها را بكشد، و تابو دكند. دخترم آن شب پس از شنیدن این خبرهای بد، خیلی گریه کرده بود، چون انقلاب آنها خدایی نبود و او از درس شیمی خوشش میآمد و میخواست بعدها شیمی بخواند. به همین دلیل هم برای لاوزا به گریه کرده بود.

بعد از خواندن این تامه شک پیدا کردم که زرتشت به پاریس رفته باشد. یا اگر رفته بود. سخنانش و پیامش به دست روبسپیرهای خبرنخوار میثل

#### اسماعيل فصيح

آنوقتها در دربار دارینوش سنوم و اردشیر درازدست بنه دست مغضای نقسپرست تحریف و آلوده شده بود...

اما نامهای که چندی بعد از البزایت چاسر ( که هنوز در امریکا بود) آمد اخبار اندک بهتری را آورد. الیزابت خودش هم در شهر واشینگنن پایتخت ایالات متحد، در خیابان بنسیلوانیا، نزدیک "کاخ سفید" خانهای گرفته و جا افتاده بود و میگفت مانند من شروع به نوشتن خاطرات کرده است. در نامهٔ دیگرش (که به پیوست دو کتاب تاریخ پیدایش و فروپاشی امپراتوری روم نوشتهٔ ادوارد گیبون مورخ و فیلسوف انگلیسی و رساله در منشأ علم انسان توشئه اتین کندیاک قیلسوف فرانسوی آمده بود،) خودش از بیداری مردم باختر و از "ارزشهای باک انسانی" و "فکر انسانی" و "رفتار انسانی" سخن میگفت. میگفت این بدیدهٔ جدید قرن هیجدهم باختر و باختر دور است. دوست داشتم که او هم سرانجام احساس مبرا پیدا میکرد، چون نوشته بود "اینها البته از واژهٔ یونانی Sudias Humanius یا "دانش انسانی" سرچشمه گرفتهاند .. که آن هم همچو روز روشن است که از افکار زرتشت شیما بر سه بایهٔ بندار نیک /گفتار نیک /کردار نیک الهام گرفته بوده است." ايسن را هيم بيايد سيوگند يناد کينم. گيرچنه تيميدانيم بيا پيش کشيدن و شاخ و برگ دادن به این بدیدهٔ "ببداری مردم باختر" و چه و چه به این دلیل بود که خودش به راستی خانمی بافهم و دانش تاریخ پشر شنده و بنه تبور جاودانگی زرنشت رسیده بود، یا با این سخنان تنها میخواست دل من واژگون بخت دلمرده را در جزیره تازی زده غیادان خوش کند. از نامهاش جنين برمي أمدكه از حكومت و دولت قاراشميش كريم خان زند وكيل الرعايا و جنگ و جدال حسینقلیخان قاجار خبر پیدا کرده است چون در پایان این نامه پاورتی کوچکی نوشته بود که ماه بلود. "بلعد از تلجریز: P.S. : من نمیدانستم آدمهای زنده وکیل و وحس می خواهند. آن هم در پارس!" اما او از جاهای خوشگارترش هنوز خبر نداشت. بعد از اطفعلی خان

زند وكبل الرعايا، حالا اين "آغا" محمدخان قاجار هم كه در شمال رسوب کرده بود، چند بار به شیراز و بعد به کرمان حمله کردد و بالاخره لطفعلی خان را در حال قرار در یکی از پسکوچههای بم گرفته بود (احتمالاً همان روز یا روزهایی که لویی شانزدهم را هم گرفته بودند)... اما "آغا" محمدخان قاجار الطقعلى خان زند را به زندان نبرده و توسط بارلمان انقلابي محاكمه نكرده و سرش را با گیونین قطع نکرده بود. او به سبک حکمرانان "ملوک عجم" عبمل کرده بود. همیان جا توی پس کوچه های بیم ـ به انتقام سالهای زندانی بودن و اخته شدنش، اول شاهزاده زند را با قُل و زنجیر و پالهنگ بر گردن بیاده به کرمان آورده و در آنجا او را کور کرده، و پس از ظاهراً بی احترامیهایی زشت، دستها و باهای آن شاهزاده را قطع کرده بود، ولی تنهٔ او را هنوز در غل و زنجیر و پالهنگ به پایتخت خود یا "دارالخلافه" "طهران" (یا ته \_ ران؟) در شمال شهر ری یا "راگا" حمل کرده بود \_ تا هـر شب باقی ماندهٔ این مرد را پشت اتاق خواب خالی خود نگاه کند و بپوساند...گرچه چندی بعد، بالاخره دلش به مهر و به رحم و شفقت آمده و با دستهای خود او را خفه کرده و داده بود بای بله های اتاقش در "کاخ ابیض" (خلوتِ کریمخانی) چال کنند، تا هر وقت به اتاقش می رود یا از آن بیرون می آید، روی جنازهٔ شاهزادهٔ زند یا بگذارد . در "راگا"!

اما تقدیر این بود که اواخر بهار آن سال من خودم ناگزیرانه سفری تنها به "طهران" بکنم... نامه ای از پدر همسرم از "طهران" آمده بود که خبر می داد او بدجوری بیمار است... طلا و جواهرات و پول و زنهایی که یا خودش برده بود همه بر باد رفته بودند و مرد بیچاره تنها در گوشه ای افتاده و از بیماری بدی رنج می برد. من بىرای کـمک، و بیشتر بىرای آسىرده ساختن خاطر همسرم، رفنم... تنها، با چند سکه ته جیب، و مقداری کتاب، با این کاروان و آن کاروان، و بیتو ته اینجا و آنجا...می شنیدم در "طهران" حالا فتحعلی خان. اسماعيل فصيح

برادرزادهٔ "آغا" محمدخان. خود را شاه اعلام کرده و همهٔ مخالفین و قاتلین عموجان "آغا" محمدخان را. یا مخالفین خودش را. خفه کـرده. یا اخـته کرده، یا چشمهایشان را درآورده است. میگفتند در حدود دویست سیصدتا زن توی حرمسراش دارد. با خواجههای رنگارنگ.

جنوب ایران برهوت بود... با داغی صحرای خوزستان، شبها به راه ادامه می دادیم و روزها در محلهٔ قبیله های عرب زیر درختهای نخل یا توی کپرها کمی آرام می گرفتیم. این خوب بود چون به من زمان و یهانهٔ خوبی می داد بنشینم و بخوانم. به راستی پنج شش کتابی که این اواخر الیزابت از امریکا برایم فرستاده بود همه پرارزش و ماه بودند. بویژه این فاوست نوشتهٔ ولفگانگ گوته نویستده و شاعر و حماسه سرای آلمانی که کارهایش به قول الیزابت در سراسر اروپا و امریکا! ترجمه شده و چاپ می شدند. همچنین نوشته بود کرته همردیف دانته و ویلیام شکسپیر و جان میلتون است. و شاید هم همپایهٔ فردوسی! \_ و عاشق حافظ و عرفان و فرهنگ ایران است! این را هم سوگند می خورم.

بامداد روزی که فاوست را شروع کردم یادم هست. توی عبدالخان، زیر این نخل دراز کشیده بودم، کنار شترهامان، که روی زمین گپه زده بودند و نشخوار میکردند. چندتا عرب / عجم قاطی هم دورتر زیر نخلها یا زیر خیمه ها خوابیده بودند. داستان "نمایشنامه" دوباره مرد جوان یا دکتر جوانی بود که در پیکار با تمصبات جادوگری کهنه سددهای میانی اروپا انقلاب میکند... خداوند داناترین هستی در آغاز کار به او تدا می دهد که کار او است، اگرچه همیشه ممکن بود با پلیدیهای ابلیس (که گوته میگفت "مفیستاقلیس") وسوسه شدود، چون "افکار بد" هر ثانیه در نیروی "مفیستاقلیس" در جوشش است. خداوند به فاوست میگوید همه چیز "مفیستاقلیس" در جوشش است. خداوند به فاوست میگوید همه چیز می رفت...) اگرچه در پرد: اول نمایشنامه خداوند با فرشنگان پام آور خود جبرئیل و میکائیل و بقیه، دربارد نیروی پلید "مفیسنافلیس" و با خود "مفیستافلیس" حرف می زند، اما من از همان نخست می دانستم که این خداوند یکتا همان "خداوند بزرگ" یا "الله" بخشنده و مهربان حضرت محمد (ص) دوازده سده پیش و "اهورامزدا" یا "دانانرین هستی" اشو زرتشت بیست و نه سده پیش است ـ و "مفیستافلیس" هم همان " شیطان رجیم" یا "اهریمن" بود، گرچه این " مفیستافلیس" هم همان " شیطان پدرسوخته تر و دغل بازتر بود، گرچه این " مفیستافلیس" شیطان خیلی مرط می بست که می تواند بهترین خادم او، این دکتر "فاوست" را"، از راه به در ببرد. و آنجا که "مفیستافلیس" به "ایزد دانا" می گوید که کار من "بازی موش و گربه" است، خندهام گرفت، و شک نداشتم که گوته نه تنها غزلیات نواجه حافظ، بلکه کارهای عبید زاکانی را هم خوانده بوده، ـ که او نیز انقلابی بت ورت مینی حماسه ای و منظوم و طنز و جدی را پنج شش سده پیش از کوته نرشته بوده...

در پسردهٔ بسعد، در تساریکی شب، در ظلمت و علایببودن نسور، "مفیستافلیس" سراغ "دکتر فاوست" می رود و افکار وسلوسه آمیز خلود را آغاز می کند... تجرچه دکتر در ابتدا آن را نمی فهمد...

خودم هم مدتی است نمی فهمم و نمی کشم. یعنی دارم می خوانم، از این صفحه به آن صفحه می لغزم، اما دیگر داده پر دازی انجام نمی گیرد. «اتوبیو گرافی» را که چیز زیادی هم از آن نمانده کنار می گذارم. چراغ را خاموش می کنم و چشمها را می بندم. سعی می کنم از روی طول موج فروهر زیر نخلها و کنار شترهای عبدالخان، و موش و گربه بازی شیطان «مغیستافلیس» در ارفورت آلمان و

عصر ناپلئون اروپا، از راه در بروم و بلغزم به خيابان سيدجمال الدين

اسدآبادی (یوسف آباد) تهران، در عصر جمهوری اسلامی ایـران ـ روی طول موج خانهٔ دکتر بهرام آذری و گـروپتراپی سـرافـراز: کـه ایـن هـم فکرش روشرایی است.

# 21

وسط هُرم گرما و گرفتگی شب تابستانی که وارد خانهٔ دکتر، یا بقول خانم سرافراز «خلوت انس» می شوم، اعضاء گروپ تراپی سه چهار شب اخیر جمعاند \_ یعنی هر سه تا. پس از سلام و اندک احوالپرسی و گرفتن گیلاس از دست دکتر، اولین چیزی که می گویم، از خانم سرافراز خواهش می کنم: تو را به خداوند اشو زر تشت امشب از من سؤالهای سخت سخت شعری نفرمایید.» ولی با لبخند سناریو را جلویش می گذارم. او هم با لبخندی روشن تر می پرسد: «چرا؟...» همه می خندند. شهین سرافراز می گوید: «داغی اوضاع شمارو هم گرفته. دنبال اون دکتر فروهر گمشده هستین؟» هجه جورم.» کتم را درمی آورم، کراوات را شل می کنم، می گذیم. دکتر با لبخند به مبل تکیه می دهد و باهاش را دراز می گذید. می گوید: «جلال شوخی می کنه. اون همیشه داغشو دوست داشته...»

مىزند.

«آره. اما نه یزد کویر لوت رو، وسط آمرداد...» من هم تکیه می دهم، و موضوع رفتنم به یزد صبح کلهٔ سحر روز شنبه را توضیح می دهم. بانو سرافراز می پرسد: «پس خانمش دیگه از هول و وحشت دکتر

فروهر و با چاقو دنبالش بودن آسودهخاطر شده؟» «کمی... اما نه آنقدر که ول کنه. امشب هنوز توی خونهٔ ما پیش خواهرم

پناهنده است. آپارتمان ما هم در و پیکر و اف.اف. محکم داره... قرار بر این بوده که اگر من خونه نبودم در را برویش باز نکنند... الان دوتایی توی اتاق خواب سنگر گرفتهن.»

دو شما هم مجبوری بری یزد شیطونی.» باز غش غش میزند.

پریوش علوی ریزهمیزه و بانو شهین سرافراز بلندقد، که ظاهراً اهـل مسکرات نیستند، موقرترند. بـه سنـاریست خـوب نگـاه میکنم. «شـما چطورید؟»

میگوید: «چشم... سؤال نمیکنم. در حقیقت دو سه روز پیش، بعد از اینکه دربارهٔ مسئلهٔ دکتر فروهر و دردسر این روزهای شما شنیدم، دست برقضا این کتاب کوچک جهان بینی زرتشتی نوشتهٔ آقای موید رستم شهرزادی گیرم افتاد... خوندم. میدونی موید گفته ماه امرداد یا «امرتات» در اوستا به معنی بی مرگی و جاودانی است، برابر واژهٔ Immorialily انگلیسی...»

دیا حضرت عباس. خواهش دارم این حرفهارم بذاریم کنار. اومد نیومد دارد.»

غش غش میزند. «چشم خیلی خب.» دکتر میگوید: «اتفاقاً جلال از جاودانه شدن هم بدش نمیاد. حالا نمیگم توی کجا.» او هم باز غش غش میزند. و این آغاز شب بدی نیست. کمکمک به سینی غذا ناخنک میزنیم، می نوشیم، به موسیقی آرامی

### فرار فروهير

گوش میکنیم، دربارهٔ سناریوی فیلم وقتی آب داغ باشد حرف میزنیم. اما نمی دانم چرا یاد فروهر توی عبدالخان خوزستان می افتم، زیر نخل، کنار شترهایی که کنارش روی زمین گُپه زده اند، و یاد مجالس شبانه و خصوصیات و تفریحات اعلیحضرت شاه عباس کبیر، بر داشتن کلاه عمامه شکل سرخ از روی کله برای شرابخواری و درویش بازی و قهوه خانه بازی و رقص و گرگ بازی و باز لوند بازی و ریسمان بازی و حقه بازی و مه قاب بازی و تخم مرغ بازی و رفتن توی خزینه های گلریزان با دخترهای ارمنی و گرجی... فقط وقتی دکتر و خانم علوی به اتاق مجاور می روند و من و خانم سرافراز تنها هستیم، و بعد به بررسی نکات ویرایشی سناریوی آب داغ... می پر دازیم، و غیره، مدتها طول می کند که احساس آرامش کنم...

... یک ساعت بعد، من و او در پذیرایی در کنار هم تنهاییم ـ و فقط یوهان سباستیانباخ با ماست که کاست «نیایش»های کلاسیک خودش را توی دستگاه ضبط اتوماتیک سونی پشت و رو میزند. خانم سرافراز سیگاری روشن میکند.

«انگار دکتر و پریوش خوابشون برده. گرچـه صـدای مـوسیقیشون میاد.» یواش حرف می زند. مـن دلم می خواست بـودند، خـداحـافظی میکردیم.

«نه، انگار دارند با «پوران» مهتایی گروپتراپی میکنند. شایدم به وضعیت بعد از آخر تبادل رفتار انسانی رسیدهن ـ یعنی یگانگی ـ برابر واژهٔ انگلیــی Intimacy، جرأت نمیکنم به ساعتم نگاهکنم. بهتر بود بلند میشدیم و من میرفتم برای فردا صبح زود فرودگاه آماده میشدم. او لبخند میزند و پک بلندی از سیگارش فرو میدهد. «شما وقتی خوبی خیلی خوبی...»

قبرار قبروهبر

«میگم اسم قشنگی هم داری. شهین. حتماً معنی کامل زبان پهلوی یا دین دبیری و اوستایی شرو بلده.» باز نگاهم میکند. «یک دفعه دیگهم بگو... هیچوقت اسم کوچک منو به زبان نیاورده بودی...»

«شهین؟... شما هم هیچوقت مثل امشب انقدر خوب نبودی.» «خوب، جدّی... از یادداشتهای دکتر بگو...»

من هم سیگاری روشن میکنم. «یک نکته مسلم و مطلقه: دکتر فروهر یک انسان بیمار، آنرمال و مریضه. و گرفته نشسته در دهای تمام زندگیش و تمام تاریخ خانواده شرو یکهو تو مغزش منفجر ساخته. هیچکس نمیتونه چـند شبانه روز یک گوشه بشینه و فقط و فقط به تمام بدبختیها و بد شانسیهای زندگیش یک جا فکر کنه. جدّی. منفجر میشه، یعنی آدم نرمال و عادی نمیتونه... فروهر مجبور شده اینهارو بنویسه. جبر درون. وقتی دیروز داشتیم توی تلفن حرف میزدیم، \_یعنی من و شما دربار او با هم حرف میزدیم \_ تصویری از او و امیدی از او به ذهنم رسید کنه نگفتم. او موجودی به بی امید \_ که وسط دیگ آش شله قلمکار پارس دست و پا میزنه.

«تصویر تمیزییه... یعنی دیوونهش کردهن و هولش دادهن تو یه مایع داغ ایرونی باستانی.»

می خندم: «واژ های «دیوانه» و «عاقل» هم واژ های آبستره و گُنگه.» «اینکه درسته. من «عاقل»ها و رؤسا و اساتید و علمایی رو در این آب و خاک می شناسم که کار هایی میکنن که آدم شاخ درمیاره... حالا نمیگم تو کدوم وزار تخونه.» بعد آهی میکند و میگوید: «حق با شماست. روح آدم هم مثل جسمش میتونه تا حدی چیز هایی رو تحمل کنه. بعضیها در دهای روحشون رو با سیستم فکری مداوا میکنن، یا تسکین میدن.

TTY

اسماعيل فعسيح

فروهر که ظاهراً باسواد و تاریخدان هم هست، با سیستم فکری برای خودش درد آفریده. ماشین هم که گفتی بهش زده و فابریک فیزیکی مغزشرو ترک داده. پسرش هم که مفقودالاثر شده. کتابهای ممنوعش به کنار.۳

«شما خوب جمعبندي ميکني.»

«توی آسایشگاه روان درمانی چند روز و شب مداوم نشسته و بـقول شما تمام دردهای زندگیشو تو مغزش جمع کرده، یعنی منفجر کرده... در تنهایی. دارم چرند میگم؟» «بازم بگو. هیچکس هیچوقت درباره تنها بودن چرند نمیگه.»

> «یا دربارهٔ توی دیوونهخونهٔ باستانی بودن.» نگاهم میکند.

«بعضی وقتها که دارم یادداشتهایشرو میخونم مرا یاد شما میندازه.» انگشت روی سمت چپ سینهاش میگذارم.

دیاد من؟»

«یاد شما و فرخ زیبای این سناریوی نفس گیر...» پک بلندتری میکشد. «اون که آره. اونم یک انسان کوچک و زیبا و حساس الان و اینجای آب و خاک ماست. یک پسرک در وضعیت شکسته، و با رشد سریع فکری و جسمی. یک شب تا صبح نشسته تمام

دردهای روحشو جمع کرده ـ توی مغزش فشار داده. طلاق و دوری از مادرش، مادر سختگیر و خشک، زندگی پدر بازاریِ دلارفروش، و ویدئو سکسی تماشاکن. توی خانه پیش نامادری قشنگ و سکسی و ناجور. تنها دوست دختر فامیلی دمخور و بیگناهش هم رفته خارج. روز بمبارانی جنگ... و تنهایی.»

وقتی آب زیاد داغ باشه، لبهٔ تیغ درد نمیاره...» به طرف اتاق دکتر و شرکاه نگاه میکنم که کاست موسیقی

#### فبرار فبروهبر

«پسوران»شسان تمام شده. ولی پشتش را میگذارند و میمانند. تازه یازده و نیم شب حکیم آذری است. نمی دانم یادش هست که من شش و نیم صبح پرواز دارم و باید لااقل پنج فرودگاه باشم؟ اینها البته جزئیات بی اهمیت شب حکیم است.

خانم سرافراز میگوید: «شما فکر میکنی دکتر فروهر هم چاقو برداشته خون بریزه و به جاودانی برسه؟ در آمردادماه \_!»

نفس بلندی میکشم. «نمیدونم... فکر نمیکنم فروهر قصد خونریزی داشته، یا داره. او کسی نیست که حاضر بشه برای خانوادهش دردسر درست کنه. اگه میخواست خودکشی کنه تو همون گوشهٔ آسایشگاه روان درمانی که بهترین محل بود میکرد. همین مراکمی ناراحت کرده. چاقو و اسید برای چی؟ سی و شش تا قرص خواب آمی تریپ تیلین ده میلیگرمی تو کشوی کنار تختخوابش بوده که فقط شش تاش شیر علی قصاب رو میکشته. او هدفهای دیگه ای داشته. فقط امیدوارم با وضع روحی و حواس پرتی اش جان خود شرو به خطر نندازه... اگر پیداش کنم، و وضع ناراحت همسرش و خواهر خودم رو براش توضیح بدم ــمیاد.»

دچه هدفهای دیگهای؟

درست نمیدونم... ما به این دنیا می آییم، هر کدوم شکل و قد و قواره و فرمول و جا و مکان خودمان را داریم، و طی سالها، از بچگی تا پیری، از سر شاخ این گاو سرنوشت به سر اون گاو پرت میشیم... فکر نمیکنم هیچکدوم از ما درست همدیگه رو بفهمیم. من که نمیتونم روی طول موج فکری و منظوری مردی مثل دکتر فروهر قرار بگیرم... گرچه احساسهایی برای او دارم \_یا تشابههایی با او... باز دارم زیاد حرف می زنم؟

«داری شروع میکنی. اتفاقاً اون کتاب **جهانبینی** زرتشت جواب این بهقول تو «از سر شاخ این گاو به سر شاخ اون گاو» را خوب تشریح میکنه. ۴۴۰ ۲۲۰

میگه ما از هفت مرحله باید بگذریم که اسمش را گذاشته هفت امشاسپند، یا فکر میکنم هفت پند. حالا اسم اون هفت تا همهرو یادم نیست. اما فکر میکنم اول، یگانه شدن و یگانه ماندن با آفریدگار هستی یا همان خداونده، چون از او هستیم. دوم اندیشهٔ نیک \_یا بهترین فکر برای هر کار و حرف. بقیه شرو خوب یادم نیست، اما چهارم یا فکر میکنم پنجم میگه باید عشق پاک داشته باشیم \_ه

«اینرو میگن امشاسپند. بیخود نیست اسم درکرده.»

«س س س... زرتشت هیچوقت سکسی نمیشه. یعنی میگه باید همچون پروردگار همه را دوست داشته باشیم. «مهربان» باشیم. پند ششم را یادم نیست، اما حدس میزنم میگه باید همیشه در به کمال رساندن دنیایی که در آن هستیم کوشش بکنیم. و اما امشامپند هفتم هم که البته گفتم امرداده و به جانان پیوستن و باز به نقطهٔ اول دایره یعنی به خدا رسیدن.» بعد میپرمد: «پس شما فکر نمیکنی فروهر داره به نقطهٔ اول و آخر دایرهٔ مینا میرسه؟»

«همانطور که فرخ شما به میناش میرسه؟»

غش غش صامتی میزند. بعد: «اگر شما به یزد تلفن نکرده و تأیید ثبتنامش در هتل را نگرفته بودی میگفتم شاید هر دو الآن تو جاودانگی بهشتن. یعنی فرخ به مینای قشنگش رسیده و فروهر به مینای خیالش... اوه، ضمناً یادمون باشه که فرخ در وسط ماه خرداد خودشرو در آب داغ میکشه. به روایت از جهانبینی آقای شهرزادی خرداد امشاسپند عشق پاکه.

دفکر کردم گفتی فرخ میناش رفته بىوده دوسىلدورف. اونجا بىهشت جاودانه؟....

انه، دوسلدورف بهشت جاودان نیست. شوخی هم نکن. با الهامی که من از **جهان بینی گرفتهم،** انسان دانای آفرینندهٔ خداوند دانا میتونه خودش

#### فبرار فبروهير

بهشت خودش رو انتخاب کنه... گزینش داره.» «پس بهشتم گزینش داره...» می خندد. به چشمهایش نگاه می کنم، بالاخره به ساعتم نگاهی می اندازم. «کاش من هم امشب حق گزینش داشتم.» «میتونی گزینش کنی امشب بیای پیش من. من خونه تنهام. مادر مشهده.» مشهده.» «گفتم کاش داشتم. منم پروازم یزده. پنج باید فرودگاه باشم. ساک ماکنده هند حرمه نک دهه، خدام محمد میت مالانا احت الا

ساکماکمرو هنوز جمع نکردهم، خواهرم هم هست. و الان احتمالا خوابند.» با لبخند آهی میکشد. حالا خوشبختانه یا بدبختانه، دکتر هم

با بلخند اهی می دسد. حاد خوسبخانه یا بدیخانه دکتر سر وکلهاش پیدا می شود و بزودی خداحافظیها شروع. 22

نزدیکیهای یک بعد از نیمه شب است که به خانه برمیگردم. فرنگیس و مهمانش خوابند و من مطابق معمول آهسته و بی سر و صدا به اتاق خوابم می روم، و قبل از اینکه لخت شوم و لباسخواب بپوشم، ساک صفر و کیف سامسونایت را آماده میکنم، هـمه چیز را چک میکنم. سـاعت مـچی زنگدار و رادیوی اتوماتیک را هم میگذارم روی چهارونیم.

اما قبل از خوردن قرصهای شب و مراسم طرز تهیهٔ خواب، تصمیم میگیرم قهوهای درست کنم و چند صفحهٔ آخر یادداشتها را تماشا کنم. شاید چیزی داشت که می بایست میدانستم. شاید به چاقو و شیشهٔ امید هم اشارهای کلامیک و شرلوک ـکریستیوار پیدا می شد.

اما طهران "راگا" نبود که وقتی من کودک بودم خانه های سنگی سفید و بامهای زیبا و آتشکدمهای گرم و روشن قراوان داشت... "خرابه های ری" بود که اینجا و آنجا، "نزدیک طهران" بود. پس از آنکه کاروان ما از خندق شاه اسماعیلی در جنوب "شهر" وارد میدان قاطرچیها شد، من تنها از بازار مال فروشها و بازار کفن فروشها و بازار پالان دوزها رد شدم، و از چاله میدان و چاله حصار و گود زنیورک خانه و پاچنار و قبرستان سیدنصرالدین هم بالا آمدم و به شمالی ترین تقطهٔ محدوده طهران، یا میدان خاک و خلی و هشل هف سبزه میدان رسیدم، و بعد به میدان اجتی و جق ارک و بنای مفنگی "کاخ اییض" یا "خلوت کریم خانی" رسیدم. بزودی فهمیدم اینجا نه فقط "راگا" نیست سالکه لندن هم نیست حکه سده ها و سده ها پس از "راگا" بنا شده بود.

آدرسی که از حاج ناصرالعدل در طهران داشتم یکی از کوچههای شمال غرب همین میدان ارک بود به اسم خیابان لُختی. این را هم سوگند. اول خیال کردم اسم آن را "خیابان لُختی" گذاشته اند چون یک خیابان خلوت و دورافتاده و سوت و کور است، که بود. ولی درست که پرس و جو کردم، فهمیدم چون دزد و سارق آدم لُختکن زیاد دارد، به آن میگفتند "لُختی". چون نزدیک غروب هم بود نرفتم. گفتم باشد فردا صبح. در دنیا به اندازهٔ کافی لخت بودم.

آن شب را، چون بی اندازه خسته هم بودم، به خانهٔ یکی از "خواهرانم" تهٔ خیابان ری نزدیک سر قبر آقا رفتم که بازارچه شان را سر راست تر یادم بود.

او خوب مانده بود و از بچگی هم با من خوب بود. خودش بیوه بود. با خواهر کوچکمان که چندتا بچه و نوه و نبیرد دور و برش داشت، با هم زندگی میکردند. آنها بعد از مرگ شوهرانشنان و عروسیکردن، و رفتن بچه ها دنبال زندگیهای خودشان، تنها زندگی میکردند. این دوتا خواهر همیشه با هم خوب بودند، مثل برادرها و بقیه، جنگ و قهر و دعوایی تبودند. بچه ها و نوه ها و نبیردهاشان مدام دور و برشان بودند. شب خوب و آرامبخشی گذشت \_ پس از پیمودن هفته ها راه دراز، و دیدن طهران کثیف. شنیدم که بقیهٔ برادرها و خواهرها و شوهرهاشان و فک و فامیل با هم قهر و

#### اسماعيل فصيح

\*\*\*

دور و بر طهران پرت و پلا بودند و با بچههایشان به شغلهای سنگتراشی، قبرکنی، مرددشویی، تیغزدن یا حجامتکردن، دلاکی و مشتومالچی و سرتراشی، و جنگیری و قالگیری، کادفروشی و چه و چه و چه زندگی میکردند.

آن شب چیزهای زیادی از زندگی خانوادهٔ کهن و پارسی تباوم در طهران فتحعلىشاد شنيدم. شنيدم يكي از دايبهاي جوانترم به اسم كلعباس على گمرکچی از آدمهای سرشناس محلهٔ سنگلج شده بود و قهوهخانهٔ بزرگ و همیشه شلوغی دارد. یکی از ویژگیهای تبلیغانی و لذتهای روحی و هنرهای زندگی دایی کلمباس این بود که **عاشق ف**حش شنیدن بود \_ یمنی هر کس به او فحش آبدارتر و رکیکتر و تازدتری میداد، چاپی و دیزی مفت داشت، و دستخوش بيليتر ميگرفت... فخشخر بود. اين را هم سوگند. سو دگند. و شنیدم نوهٔ یکی دیگر از برادرهای بزرگم را چند روز پیش به جرم کفن دزدی گرفته و اعدام کرده بودند: توی میدان محمدیه سرش را قسمه زده بودند. اگرچه پدرش کاظمآقا خودش کفن فروش خوبی بود و سیگفتند کفتهای مشهدی، قمی، کربلایی و تجفی با دعاها و آیدهای خرب میتروشد. اما انگار این بسرش را که همیشه بلا و جلب بود، شبها بنرای کافر دردی بنه قبرستانهای طهران می فرستاد. در قامیل اینطور شایع بود که پسیر کناظمآقا علاوه برکشندزدی، با مرددهای زن و مرد اعمال خلاف عفت هم انجام میداده سایرای همین بود که سرش را بریده بودند. این را هم سو گند. اینها را که میشنیدم، در ژرفنای سینهام انگار تیری اهریمنی تمام اندرونم را با هم باره میکرد، چنون پنادم بنود هنمین بنرادرزاددام که آنوقتهنا، قبل از سجل گرفتن اسمش رستم بود چگونه در آتشکدهٔ مانی آتشنخوان هنگام نیایشهای پستا با دستهای برافراشته برای همه آفرینش "سیند مینو" خواستار رامش و بناد و شادمانی در نور بندار نیک، گفتار نیک و کردار نیک می شد. و برای خوشبختی همه انسانها، بانگ اشموهو، آشموهو میزد... شماید آنوقتها هم توی آتشکده یواشکی روغن کرچک یا سدره میدزدید و من نمیدیدم.

آن شب را هم فراموش نمیکنم. توی تاریکی که دراز کشیده بودم، و خوابم نمی برد، احساس میکردم که یک روحیه ای، یا شبحی، توی حیاط خرابه آن گوشه، زیر نور مهتاب ایستاده و در درد و ماتم من همیار است ـ یا خشمگین است که چراکاری نمیکنم! چرا خیر سرم کَپَک زددام.

اما دوران. دوران بزنبهادری و خشک و خشن، فتحعلیشاه قاجار بود. که با برادوش حسینقلی خان در مشهد جنگ داشت، و در طهران یا هر جای کشور، هر کس نُظِّق میکشید، کلداش سر دار یا توی پوست گاو بیرد، و بویژه در اوضاع حکومت حرمسرای آشقته، هرچند فرانسه توسط ناپلتون و انگلستان توسط چارلز دوم و روسیه توسط تزار نیکلای سفرایی برای ایجاد روابط سیاسی / اقتصادی / فرهنگی به طهران فرستاده بودند و طهران شیز سفرایی به پاریس و لندن و مسکو فرستاده بود. اما طهران و فتحعلیشاه نوی خودشان بودند. سفرای ایران هم سبروس اسپیتامان سفیر خشایارشا در آتن بونان کهن نبودند، یک مشت دینگ بیسواد و متعصب و ایله از خواجه های حرمسرا بودند: جدّی، میگفتند سفیر ایران در انگلستان که این حاجمیرزا ابوالحسن خان است و شایع بود در لندن لعبتی از آب درآمده و مایهٔ مسخره کی و استهزاء نام " پرشیا" شده است، (هیچجا هم نه و انگلستان که وقتی من مدرسه میرفتم بیشهزاری پر از اقوام ساکسون بود!) بعدها شنیدم یک ایرانشناس انگلبسی به اسم جارلز لمب او را حاجیبابا در لندن نام نهاده و کتابی مثل ملائصرالدین دربارهاش نوشته است. ــ این را هم که لازم نیست بگویم سرگند. ولی سو ۵۰گند. یعنی البزایت چاسر بعدها کتابش را از انگلستان برایم فرستاد.

از لحاظ فرهنگ و مراکز علم و دانش هم طهران بجز میدان ارک و قصر زیرتوی خلوت کریمخانی أغامحمدخان، و یکمشت محله و خنارق و بازار

### اسماعيل فعبح

و قبرستان چیزی نداشت. از فرهنگیختان و دانشگاه و کناب و کتابفروشی و روزنامه و تئاتر! خبری نبود... موزیک و اپرا و پارک و باغ و میکده، و می که استغفرالله... اگرچه برای ایس آخیری شسنیدم بهودیها بیواشکی در خسانه میآوردند.

صبح زود فردای آن شب، به خیابان لُختی رفتم آدرس حاج ناصرالعدل را پیدا کردم... ولی یزودی دریافتم که آن مرد خوب، سه شب پیش، در تنهایی و بیپولی، در آغوش یکی از دخترهای کوچکش که او را دوست داشت فوت کرده است، و تمام تخم و ترکه از هم پاشیده شده بودند... جنازه هنوز بی صاحب و تنها توی اتاق بود و من به کمک یکی از خواهرزاده های جوانم او را در قبرستان بالای میدان حسن آباد به خاک سپردیم، و تر نیب دادیم برایش زیر بازارچه، در تکیه ختم گرفته شود – مراسمی که حالا در ظهران رسم بود و "تواب" داشت. ولی چون حاج ناصرالعدل در طهران تاآشنا بود و من هم وصله ای ناجور و همیشه قراری از فامیل بودم، کسی محل زیادی نگذاشت، بویژه که آن شب، شب جمعه هم بود و گفتند در تکیه مراسم تعزیه خوانی یا شبیه خوانی برقرار می شود.

آن شب را هم فراموش تمیکتم.

بخاطر آمرزش روان حناج نناصرالعدل و پیمان روانیم با او، پس از برچیدن مراسم ختم، زود پا نشدم، نشستم و شبیه خوانی را هم تماشا کردم \_ که اکنون در زمان قاجاریه تقریباً تنها برنامه و مراسم بزرگ قبرهنگی / آییتی / ملی و حتی دولتی و سلطنتی بود. شنیدم در یکی از تکیههای پشت قصر، خود شاه هم شبهای جمعه در شبیه خوانی حضور می بابد \_ لابد در یک آنتراکت از فعالیتهای رسیدگی به امور حرمسرای دویست ... سیمند عیاله.

مراسم شبیه خوانی آن شب پس از وعظ و روضه خوانی انجام شد، که اینها خوب بود، ذکر مصیبتی بود، و چند قطره اشکی بخاطر عزیزان شهید

ریخته مو شد. اما شبیه خوانی تئاتربازی بود، اگرچه کمی جالب و تماشایی، ولی در پندار من خالی از نور روحانیت بود و نیایش راستین و ابراز اندوه برای شهادت مقدسین اسلام را نداشت. بهراستی نمایشی بود، بسخرد و فکر، بی ظرافت، و بدون تنفسیر از تیز برزگ شهادت. جندی. "بازیگران" تعشیها پشان را مثل تراژدیهای فضای خام و باز شکسیبری زیر نظر کارگردان یا "معین البکاء" تمرین کردہ بودند، و تمام متن هم مثلاً شمر بود. اول یک گروه از بچهها آمدند و با صداهای سوزناک و غمانگیز شمرهایی خواندند. يا به واژه حال،" بجهخوانی" کردند. بعد خود "معین البکاء" آمد، که هیکلدار و بسیار بسیار جاق بود ... با محاسب انبوه و کلاه بلند بخارایی و جنبهای مزین به شکمیندی زرین با لوله های متن تمام اشعار تعزیه زیر بند زریس. آنگاه فسراشهای قبرمزیوش آمندند و چندین مستدلی آوردنند. سپس زنبورک چیها آمدند که ملبس به طاقه شالهای جواهرنشان گرانبها بودند، و ساز و دها زدند، بعد دسته های سواران زردیوش و شمشیر و ستان به دست آمدند که مردم به آنها نفرین فرستادند، چون اینها مثلاً لشکر جزار ابن سعد بودند. به دنبال آنها دسته عربهای ژندهیوش آمدند که با جَعْیه عَقَّال و عبا که به عربي نوحه خواندند. يس از مدتزماني حالا شترهاي تقاردخانه أمدند. با وقار و تبختر و دلنگ دلونگ... شرناچیان بر پشت آنها سوار بودند و می تواختند. بمد از شترها و شرناچیها البته نوبت کله گندههای محله شد... الدولةما و الملكاما و المبالكاما و السلطنةما كه جزو دربار بودند و از طرف شداه آمندند، و روی مندلیها بناه دادنند. سرانجام هنم بازیگران شبيهخواني تكاتك با ساز وانقاره آمدند ساكه لباسهايي درخبور نقشهاي خویش بر تن داشتند \_ بازیگرانی که نقش دشمنان کافر را ایف می کردند شمشیر و خنجر و سنان و گرز و سپر و کلاهخود نیدار و زره و جـوشن و چکمه های رنگارنگ و غیره داشتند. چکمه های شمراین ذالجوشن قرمز بود و زنگوله داشت. و هیکلش هم فقط از شترها گندهتر نبود. داستیان تبعزیه

# اسماعيل فصيح

هنوز به نيمه نرسيده بود و لشكريان جزار ابزسعد و شمر باگرز و شمشير و ستان تقانوق و شق شوق می کردند و بلند بلند شعر می خواندند و خونریزی و پلیدی و سفاکی میکردند که من دیگر جشمهایم چیزی تمیدید و گوشهایم چیزی نمیشنید. فکرم پیش ناصرالعدل بیچاره هم نمبود. پیش همسرم هم در مُتّادان نبود. پیش فتحعلیشاد هم که این مراسم را جانشین سنن آریایی کرده و خودش بیشتر توی حرمسرا یا در جنگ یا حسینقلی خان فعالیت میکرد هم نبود. پیش بوهان ولفگانگ گوته هم نبود که تراژدی دکتر فاوستوس و مفیستافلیس اش را در راه خوانده بودم و هنوز در فکرم تازه بود. نمیدانم جرا فکرم بیش موبد هرمز شهریاری آموزگار کلاس تغسیر گاثامان رفته بود، آنوقتها که بچه بودیم و آن روز که مرا برد پای تخته درس جواب بدهم. آخرهای زنگ تقسیر گاتا بود و موبد شهرباری که خانواددام را می شناخت و می دانست که یکی از برادرهایم هوم زیاد می توشید ... (یعنی "هوم" مخدر تقطیرشده که زابل کننده روان بود و اشو زرنشت نوشیدن آن را پرهیز داده بود.) فکر می کرد من هم از خانوادهٔ مغهای آتش پرست سنتی قبل از اشر زرتشت هستم. از من خواست بلند شوم بيايم دم پنجره بايستم و هفت امشاسیندان، با هفت بایهٔ جاویدان دینی زرتشت را از بر بلند بلند ایراد کنم. من تخست کمی ترسیدم و این یا آن یا کردم، چون احساس میکردم از دست من نژند است. اما بنرخناستم رقبتم و بنا آوایس رسبا و ببلند هنفت امشاسپندان را بیان کردم: "بنام أقریدگار دانای بخشنده و مهربان: داناترین هستی، هغت امشاسیندان چنیزاند: یک) بگانگی هستی و بکتابی اهورامزدا و ایتکه همهٔ جهان و مردم جهان از یک گوهراند. دو) وهومن ک اندیشهٔ نیک است ...و همانا بهترین و پربارترین و رساترین فکر و انبدیشهٔ آدمی است که آدمی باید در دنبا به کارگیرد. سه) اردیبهشت، ایمان داشتن به یک وجود پايدار، يا يک نظم و سيستم و هنجار پايدار، بر جهان هستي که همانا راستی است \_ و بیروی از آن با دل و جان لازم. چهار) شهریور، همه مردم

باید در نگهداری این دولت خدایی یا نظام اهورایی که حکومت راستی بر جهان است تلاش کنند، با پلیدیها و کژبها و کاستیها مبارزه کبرده و آنها را ریشه کن سازند. پنج) سپندارمذ، مهر: عشق پاک و فروتنی شایسته است، بدین معنی که همانا باید همچو پروردگار همه چیز و هسه کس را دوست داشت، و با همه مهربان بود. چون همهٔ زمین و جهان گوهر مهر در جهان مادّی است و باید از جهان مادّی به نور مهر دست یافت. شش) خبرهاه، آبادان ساختن گیتی و به کمال رساندن آن، باید کوشید که دنیای آینده را بهتر از دنیای کنونی و گذشته ها ساخت، باید با بدیها و کمبودها پیکار کرد و بر تیکیها افزود. و هنت) امرداه، معراج یا وارستگی بر جهان بینی زرتشتی ... که این راه نامیراشدن است، و جاودانی!" کیلمهٔ آخر را داد زدم. بعد هم سکوت. تمام کلاس در سکوت ماند.

بچهها ترسیدند مرا تشویق کنند، آموزگار که دید بچهها دودل اند، یا می ترسند برایم کف بزنند، با خندهٔ خشنو دواری داد زد: "چرا برایش دست نمی زنید، خنگها؟... دست بزنید." بعد خودش آمد و به من یک جلدگاتهای نوشته شدهٔ آن روزها را پری داد.

امنب، بدیختانه شب فتحعلیشاه قاجار است. و شبیه خوانی شاهی و جمرینگ جرینگ کوبیدن آلکی شمشیر توی سپر و کلاه خود و ادا درآوردن از مراسمی شسریف و تاریخی... سرنوشت چنین بود که در سرزمین آریانهای پاکگهر، فتحعلیشاه - بازی برقرار باشد. ته تنها آیین زرتشتی نابود باشد، بلکه دین اسلام نیز باید دستخوش ظلم و بلاهت شاه باشد. سپاه می خورد و شاه عهدنامه نتگین و خاکبرسر ترکمانچای را می بست، و بیشتر ایالات شمالی ایران مثل گنجه و ایروان و حتی نصف آذربایجان را به روسها می داد - و بزرگترین و تنها خدمتش به ملت ایران این بود که

# اسماعيل فصيح

می شنیدیم هر سال روز عید قطر می داد یک شتر در میدان بهارستان ذبیع می کردند (یا بحر می کردند) و گوشت آن را تکه تکه کرده و جلوی سردم می انداختند تا چپاول کنند ... و به "فیض و برکت" برسند، چون خوردنش تواب و شگون و بخشایندگی ملوکانه داشت! وای ... که این فتحعلی شاه نمی فهمید و روشن رای نبود. سو .. گند.

آن شب، آخر شب هم که به خانه برمیگشتیم، گفتند که نوی محله منگلج دعوا و چاقوکشی شده. عدهای اهمیت ندادند، چون انگار امری عادی در شبهای ظهران بود. من و خواهرزادهام رفتیم ببیتیم از فامیل کسی درگیر نباشد. بزودی فهمیدیم که بین گروهی از دلفکهای جوان که از راه مطربی دوره گردی نان میخورند، و مست بودند – (از قبیل پهلوان کچل، هردم بیل میرزا و زکیخان و میرزا شیپور با لاتهای متعصب محله که آنها هم مست بودند) دعوا و خونریزی شده بود. از رفتنم پشیمان شدم.

صبیح روز بعد، گرچه بنا بود یا در دست داشتن معرفی نامه ای (Keterene) از مقامات انگلیسی در غبادان و محمره به دفتر کنسولگری جدیدالتأسیس ظهران بروم و با این جیس موریه، از کنارکنان سبر جیمس هارفورد سفیر بریتانیا در ایران دیدن کنم، اما دلم از تمام شهر آشوب بود. میخواستم هرچه زودتر به جنوب و بعد به یزد بازگردم و ماندهٔ روزهای زندگیم را در آنجا بسر بیرم و بمیرم، ولی سرانجام اندکی پس از نیمروز رفتم، چون سفارتشان بیرون شهر در باغ ایلخانی تهٔ خیابان علاالدوله بود و از قیرستان حسن آیساد زیساد دور نسیره، می توانستم مسر راه، سر قبر حاج ناصرالعدل هم نیابش بدرودی بکنم.

به سفارتخانه که رسیدم گفتند جیمس موریه چندی است همراه میرزا ابوالحسنخان سفیر ایران در دربار بریتانیا (حاجیبابا!) طهران را بـه قـصـد انطاکیه ترک کرده است. هارفورد خودش با ادب و کنجکاوی دیپلماتیک انگلیسی مرا پذیرفت و چون مدارک مرا دید و تجربیات مرا فهمید خواست در طهران بمانم و به کار مترجمی بپردازم. از او سپاس نمودم و گفتم میل دارم به یزد، به جای آرامی، به پیرانگاه بروم. بلند شد و یا ادب دستم را قشر د و برایم آرزوی خوشبختی کرد. هنگام بدرود، احوال سفیر فتحعلیشاه در لندن را که پرسیدم، با لبخند سرفه ای کرد و گفت روابط رو به بهبود است... خوشم آمد که سیستم فکری و رفتار نیک و نرم و منجیده داشت: درست همانند شمراین ذالجوشن در شیبه خوانی زیر بازارچهٔ درخونگاه!

بالای قبرستان حسن آباد، بیرون شهر سری هم به محلهٔ گبرها هم زدم، یا سعی کردم. شنیدم آتشکده ای زیرزمینی دارنـد و وضعشـان تـازگیها، بـا ظهور قاجاریه، ترسخورده تر و ستمدیده تر از زمان شـاه عباس شـده است. بگذریم.

سفر بازگشتم به جنوب و به بندر محمره و جزیرهٔ عبادان سخت تر و دلمرددتر از سفر به ظهران بود. زمستان بود و کجاودها و کاروانها از راه قزوین و اکباتان کمتر می رفتند، بنابراین تصمیم گرفتم از مسیر شهر مقدس قم به کاشان و یزد و کرمان و بندرعباس بروم، و از آنجا یقیه راه را با کشتی. از خرابه های ری در جنوب ظهران که وارد کویر شدیم، و بجز آبادیهای فسقلی که برای استراحت یابوها و قاطرها بود، بقیهٔ مملکت صحرای خشک و بی آب و علف برهوت بود.

چند روزی در یزد توقف کردم، و با دوستان و آشنایان قدیمی در محلهٔ چقماق بیتوته کردم. مدرسهٔ ضیائیه در کنار زندان سکندر هنوز اندک حال سوت و کور خودش را داشت. تحقیر و عذاب دادن "گیرها" بیشتر شده بود، و آنها باید با پوشیدن لباس با وصلهٔ قرمز یا مارک دار بزرگتر، خوارشماری خود را بیشتر و بیشتر نشان می دادند ... و سوار الاغ نشدن، و استفاده از شیر آب جداگانه و فکسنی آب انبارها. تحقیر کمرشکن دیگر ... هم که پرداخت اجباری "جزیه" بود بدبختی آنها را هزار چندان افزون نموده بود. اگر به موقع

# اسماعيل فعبيح

"جزیه" نمی دادند کشته می شدند، یا زنان و دختران آنها را به "کنیزی" نزد حاکم می بردند. در این باره نیز داستانهای تازهای شنیدم که باز مایه دل چرکین شدن بود، و بماند. گفته می شد در سالهای اخیر تعداد زرتشتیان ۹۰٪ کاهش یافته است، و تحقیر آنها هزار درصد افزون. بیشتر از همیشه دلم گرفت، و چون دوستدار دلمردهٔ این شهر دلمرده و ساده و کهن بودم... پس از چندی، برای آوردن خانوادهام، راهم را به سوی بندرعیاس ادامه دادم.

معدود کتاب جدید که با خودم از طهران آورده بودم تا در راه بخوانم. شعر بودند... تاریخ نویس خوب، یا فیلوف خوب، یا رمان نویس و مخترع پخترعی وجود نداشت. یا اگر وجود داشت در خفقان بودند. اگر هنری بود، در مداحی یا قصیده سرایی یا قافیه سازیهای دل و عشق و شراب و دعا و شفا و خال لب و قد بلند و ابروی کمند بود. یک کتاب غیرت کرمانشاهی را خریده بودم به اسم دل نامه. یک دیوان از حاج محمد زمان این کلبعلی خان جلایر متخلص به "ساقی" به نام نفخات غیبیه و یک دیوان از پریشان قاآنی رکه این یکی انگار درد و حال زار خودم بود.

پس از تاب آوردن بدبختیهای زیاد، در بندرعیاس سوار یک کشتی بازرگانی انگلیسی شدم که به محمره و غتادان می دفت و بار دیگر خودم را در دنیای دیگری یافتم. بیرونزدن از خاک، و لمعان بر آبهای روشن، معراجی اندک دلنواز بود. گرچه آرزو داشتم پرواز کنم و به معراج نور برسم. به مرحال کشتی خوبی بود، هرچند بیشتر جاشوهای کشتی هندی بودند، مستعمر د بزرگ بریتانیای کبیر... یا بلوچ بودند از کشور بلوچستان انگلیس! دیگر اهمیت نمی دادم. همیشه در این مقرها برای من آنچه اهمیت داشت، کتابخانهٔ کوچک جنب اتاق فرمان بود ... روزنه تور از سیاهیهای کنونی به آینده. کتابهای جدید... روزنامه ها... نقاشیها...

پس از شش روزی که سفر بندرعباس به عبادان به درازا کشید، من در

همان اندک کتابها و روزنامه ها غرق بردم و غرق شگفتیهای تازه ر... ابرقدرتهای تازه دنیا، از جمله انگلستان و فرانسه و آلمان و اتریش و بقیه سرگرم یک جور انقلاب صنعتی بودند و مدام با علوم فیزیک و شیمی و دینامیک و الکتریسیته و بیولوژی و ژئولوژی ور می فنند، و کتاب چاپ می کردند و دستگاه و موتور می ساختند. نام جیمز وات و پاستور و آهم و فارادی همه جا بود که مرتب به خیال خودشان کشفها و اختراعات پزشکی و ساختن موتور و ماشین می کردند و راه آهن راه می انداختند! و دلیجان و کالسکه را کنار می گذاشتند. در امریکای زیرتو که هنوز صد سال هم نمی شد که برای خودش کشور شده بود، در ایالتی به نام پنسیلوانیا، از سال ۱۹۵۸ میلادی، با افتخار سخن از "کشف" نفت و گاز در ژرف زمین و استخراج و بعنی به نگر تکنولوژیک و گرامی شان خطور نمی کرد که روغن سوخت را ایوانیان از سالهای ۲۰۰ پیش از میلاه برای روشنی آنشکددها به کار میردند!

اوضاع سیاسی و حکومتی این کشورهای باختری هم گرچه بیشتر به ظاهر دست "پارلمان"هاشان بود ولی در عمل در دست امپراتوریها بود. ایالات متحد امریکا هم میشنیدم دو پارلمان و یک پرزیدنت داشت که در عمل به دست پولدارها و کاپیتالیستها میگردید.

اواخر زمستان بود که باز پیش همسر و پسوم بازگشتم. خانه مثل همیشه در این سالها برای من خوب بود. میخواستیم به یزد بازگردیم، اما به دلیل دسترسی بهتر به نامدهای پست شده دخترم که با کشتی می آمد و مسافرت به انگلستان مجبور شدیم رفتن به یزد را به آینده موکول کنیم. من کار کوچک مترجمی در کمپانی بخش هند شرقی بندر محمره را قبول کودم. در طهران هم حالا پس از مرگ فتحعلی شاد، محمد شداه به حکومت رمیده و اوضاع گندتر بود. سو رگند. فتحعلی شاه شکم گنده قاجار، با ریش

#### اسماعيل فعبيح

یک متری و جبه و کمربند غرق جواهرات و ناج مرصع یک وری، آنقدر عمر کرده بود که می شنید بم وقنی ولیعهد پیر و پاتال و بدعنق و نفرسی و لقوهای او، پسر اولش محمدخان را به تخت سلطنت مینشاندند، سردارها و خواجههای حرمسرا باید زیر بغلش را میگرفتند. این "بادشاه" بی حوصله، هم از انگلیسیها بدش می آمد و هم نوکر آنها بود، و بنابراین دارای رابطه با آنها \_احتمالاً به توصية وزيرش حاج ميرزا أغاسي، و يادش بود كه پدرش یعنی فتحملیشاه با آنها زیاد ساخت و پاخت داشته... در دوران اندک سلطنت اعلیحضرت محمدخان بود که شهرهای بندری و جزایتر خلیج قبارس را در ازاه مناهی چیند هیزار تومیان یکیبارچنه در دست انگیلیسیها گذاشتند. روزهایی که من تازه به خانه برگشته بودم حتی شنیدیم انگلیسیها با قراردادی امیرنشین منقط را هم، در غیاب سید سعید منقطی که برای کنیزآوردن به زنگبار رفته بود، تصرف کرده و آن را جزو مستقلات خود در خلیج فارس ساخته و برای شاه ایران هم مقدار زیبادی مسقطی فرستاده بودند، چون میدانستند بادشاهان خوشگذران قاجار از چیزهای چرب و شیرین قبل از عمل و بعد از عمل خیلی کیف میکنند. پس از سلطنت کوتاه این محمدخان، شنیدیم خواجگان حرم، این جناب نیاصرالدین خان شانزدمساله عياش راكه مي گفتند نخستين يسر مجمدشاه است، از حكومت تبريز به ظهران آورده و همان نصف شب ورود بر تخت كياني جلوس داده بودند. ما اکنون اخبار همه جا را زودتر می شنیدیم، چون تلگراف یا بقول مأمورین دولت قاجار "تیلفراف" از دولت انگلستان خبریده بودند. طبی اخباری که می آمد، می شنید یم که شاه جوان، از صبح روز بعد تاجگذاری. طبق سیاست اساسی دولت قاجار، جزو اولین اقدامات استحکام اساس سلطنت و "تمدن" کشور، به گسترش هر چه بیشتر حرامسراها پرداخته، با انگلستان هم رسماً خالهخوانده شده بود. خوشبختانه این روزها بالای سر او این "وزیرنظام" ملی خوب و کاردان به نام "میرزا تقی امپرکبیر" وجود

داشت که همراه او از تبریز به طهران آمده و برنامه های سیستمی آموزش و فرهنگ نو، از جمله ایجاد مدرسهٔ دارالفنون و آوردن آموزگاران قبرهنگی اروپایی را آغاز کرده بود. گرچه بزودی شنیدیم به دلیل درگیریهای سیاسی / حرمسرایی / خواجه ای، شاه جوان او را به حمام فین کاشان فرستاده بود تا خودش را تمیز بشوید و نماز توبه بخواند. بعد دستور داده بود رگهای دست او زده شود تا "زیادی" در فکر پاکسازی و پرورش دانش و خرد و افکار نیک در مردم، و جلوگیری از پلیدیها و بازیهای خرید و قروش پستهای دولتی و بویژه دخالت در خانمبازیهای حرمسرا تیاشد. به هر روی، تناصرالدینشاه یادشاه ایران بود و حرمسرابیازی سیاست لاینفک دربیار. مختالفت او بیا روحانیون متجدد نیز با لبهٔ خنجر و شمشیر و تیمید و اعدامهای شیطانی ببود. تنهبا شباهکار بروپاگاندی او از دین همان تعزیه های سالیانهٔ فتحعلي خاني در "تکيه دولت" طهران يود که جنبه گسترش آن بيزودي از تعزیه به یک پدیدهٔ بینالمللی در ایران شده بود، چون اکنون در این مراسم یرای سفرای کبار بریتانیا، روسیه، فرانسه، ایتالیا و سایرین، رسماً "دعوتنامه" ارسال میکردند و آنها هم برای خوشآمد ذات ملوکانه، و عقب نماندن از پیمانهای چپاول و دیپلماسی شرف حضور می بافتند و از راه دلنگ ودلونگ زنبورکچیها و شق و شوق شمشیر و سنان و زنجیر و چکمه ای سرخ و شقاوتهای تلخ و دراماتیک شمرابن ذالجوشن و اینسعد ملعون با قبرهنگ ایران آشنا مر شدند.

ناصرالدین شاه خود را با القاب "قبلهٔ عالم"، "پادشاه"، "سلطان"، "اعسلیحضرت همسایونی"، "اعسلیحضرت شهریساری"، "شساهنشاه"، "اعلیحضرت ملوکانه"، "ظلالله"، "اعلیحضرت قدرقدرت شکرشوکت" و "خاقان" مفتخر ساخته بود، و بی شک چون شنیده بود در اروپا تکههای مو بور و چشمآیی زیاد است، دو سه سفر به آنجاها رفته بود \_ و البته مدام هم لیرهٔ انگلیسی و روبل روسی وام میگرفت و یکبار هم از ژرژ پنجم "بند

### اسماعيل فميح

جوراب " هدیه گرفته بود و سرمایه های نفتی و معدنی ایران را معاهده بسته بود. در طهران هم، رویتر، و برادران لینچ و سایرین با شاه "معاهده هایی بسته و پای انگلیسیها را هم به داخل سرزمین ایران باز کرده بودند. پس از آنکه شرکت برادران لینچ امکان کشتیرانی در داخل خاک ایران را از بندر محمره و عبادان به شوشتر بوجود آوردند، تبلیغا تچیهای دربار و مشارت انگلیس جار زدند که مفتخرند که برای نختین بار کشتیرانی درون صحرای خوزستان را بوجود آورده اند – وقتی من این خبر را شنیدم صدای استخوانهای مهندسان ایرانی زمان کوروش را در خاک گورهاشان شنیدم که شوش و تخت جمشید می بردند. به هرحال با این بازسازی راههای آبی در جنوب، من بزودی توانستم با لنج از راه عبادان و شهر "ناصری" (اهواز) به شوشتر و از آنجا با کاروانهای کوچک به یزد بروم.

در این سفرها بود که می شنیدم وضع زندگی زرتشیان یزد باز با آزار و کشتار و فراری دادن شان رر به رخامت و پریشانی بیشتر و بیشتری گذاشته بود. جمعیت زرتشتیان یزد در ظرف مدت یکصد سال از سی هزار خانوار به هزار خانوار تقلیل یافته و آنها هم که مانده بودند داشان " تشت خون" بود. "جزیه" گرفتن و استفاده از زنان و دختران فقیر زرتشتی که خانواده هاشان قدرت پرداخت "جزیه" را نداشتند دهشتناک بود. خوشبختانه، شنیدم می گفتند "به خواست خرد هستی"، یکی از زرتشتیان ایرانق مهاجر گجرات ازخو دگذشته ای است به یزد آمده و پس از بیست و هشت سال کوشش پیگیر و خستگی ناپذیر و با صرف هزینه های سرسام آور توانسته است فرمان افتو "جزیه" را از ناصرالدین شاه بگیرد و بدین وسیله جان و زندگی و شرف بقیه زرتشتیان را نجات دهد. همچنین می گفتند او توانسته است با مشورت با چند تن از روحانیون پاکنژاد اسلامی شهر و گرفتن فتوای آنان برای آزادی آیینهای خداوندی، بانی ساختمان آتشکدمای در شهر و حتی رصدخانمای نیز بشود... من در یکی از این سفرها مانوک پیر را دیدم. چون این روزها من باز صدا نداشتم، دوستان و آشنایان دیرینهٔ مدرسهٔ ضیائیه مرا و ساخهٔ آموزشی مرا به لو گفتند. او شادمان شد و مرا به یکی از مراسم جشنهای ماهانهٔ زرتشتیان فرا خواند. من نتوانستم در این جشن شرکت کسم چون کاروانم عازم شوشتر بود و با امید دیدار هرچه زودتر در آینده شهر را ترک کردم.

دیکتاتوری مطلق و اولدورم بولدورم ناصرالدینشاه، که با اهن و تلپ زیاد، خود را، "دیندار" و صاحب اختیار سه قبوهٔ دولت: قانونگذاری، اجرایی و قضایی میدانست، برقرار بود و مردم هم کورکورانه دوستش داشتند \_ و خوش بود، چون لابد خواجگان حرمسرا، مدام توی گوشهای مبارک می خواندند که در کشور باستانی پارس و صاحب فرهنگ مادها و بارتها، افسانهٔ شاهنشاهی دولت و خانسالاری حاکمین دگرگون نایذیر است. مردم بزغالهٔ کوهی بودند و باید شکمشان را گرسته و سرشان را با یک جور مناسک، با با دعوا و جنگ گرم میکردید. اگر کسی مسخنی از آزادی و دانش، دولت مردمی میزد، واجبالقتل بود. شاه فقط بابد بنشیند، اخـم کند، عین شاهعباس ژست بگیرد، شمشیر سر زانوش داشته باشد، نوک سبیلهای چرب را تاب بدهد. و اگر وزیر اعظم با سیاست، و زنهای حرمسرا به دلخراه اعلیحضرت ملوکانه رفتار نکردند، قبلهٔ عالم باید حکم رگزدن او را توشیح بقرمایند، و رئیس قوا باید فوری مأمور بفرستد تا وزیـر اهـظم را ببرند توی حمام و بعد از نماز، مراسم رگزدن او را اجراه کنند، چون این رأی و سمکم و قضاوت اعلیحضرت ظلالله بود. یا با طرح دیگری عدمای از روشینهکران فسرنگرفته را تسری چاهی بیندازند و شخص شیخیص اعلیحضرت قدرقدرت بابستند و با تفنگ روسی شلیک بفرمایند و تمام آنها را به فاضلاب عدم بفرستند، چون کشور باید آرام باشد، سردم باید مطیع

باشند، مخالفین باید خفه شوند، پرستیز نظام باید حفظ شود، و آب از آب تکان نخورد. با این کارها او همچنین خود را "از انوشیروان دادگستر هم عادل تر" میدانست.

من وقتی اینها را در عُبّادان سر شنغل کوچکم میشنیدم، واقعاً یاد روزهای حکومت سلوکیان اسپارتی بر ایران میافتادم، سو گند. میرغضب دادگستر بود، دادگستر دین و دانش در حمام فین رگ زده میشد، طومار دانش و فرهنگ و سیاست در چنگ "امینالبکاء" تعزیه.

در سطح اجتماع کوچه و بازار هم کوته فکری و خشونت و بخصوص بددهنی و لیچار جانشین بافت زندگی نیک ملت شده بود – در سرزمین افسانه ای ایران. حرف دهان روزانه مردم مدام بر محور شکم و فعالیتهای اعضاء زیر شکم کلمه می آوردند، که بماند. یا به عربی. دو این بخش زیبای کشور، که ما بودیم، به خرمشهر زمان سناسانیان می گفتند. "مُحمّره" به اروند رود هم می گفتند شط العرب. به "رامشهر" در کنار کارون در شمال عبادان هم می گفتند ناصری! و از این لاط الات. برای تعباحب جزیرهٔ عبادان بین دولت عثمانی و شیخ خزعل نوکر انگلیسیها، درگیری بوده ولی ناصرالدین شاه کاری نداشت چون او دوگیر مسائل حرمسرا و سفر به خارج بود.

ما نخست ناگزیر شدیم از خانهٔ تعیزمان در کرانهٔ اروندرود به محلهٔ عرب نشینها رفته در یک گوشهٔ جزیره به اسم سده بیتو ته کنیم... و پس از آنکه سراسر جزیره با یورش یک خیک سبیلوی بدعنق عرب ــ ترک به نام ابوعفقل در خطر ویرانی بود ــ که گاهی دوست و گاهی دشمن عثمانیها و گاهی دوست و گاهی دشمن انگلیسیها و گاهی دوست و گاهی دشمن عثمانیها و ایرانیها بود، و شب و روز هم اهریمن صفتی و درنده خویی میکرد. و اکنون به راستی می دیدم که من در این گوشهٔ دورافتاده و فراموش شدهٔ دنیا نیز، با یک پش نویس زندگی حک شده بر یویو... بنابراین بزودی به بوشهر تقل مکان کردیم که کمی آرامتر بود و کنسولگری انگلیس هم داشت. من از ته دل می خواستم به یزد برگردیم، ولی بخاطر دخترم که در انگلستان بود و به دلیل در دسترس قرارداشتن سفر با کشتی به خارج از بوشهر، سرنوشت بر آن شد که زمانی هم در این بندر بمانیم. گرچه اینجا هم، چه در خود بندر و چه بیرون از آن، میان ایلهای بر و بیابانش، با دسیسه بازیهای انگلیسیها، یا بقول بوشهریها "بولتیک انگریزیها" که شهر جلودارشان نبود، بین آنها و بین اهالی بندر و دشت انها و تنگستانیها مدام جنگ و جدال بود.

مردم بوشهر، بیشتر بومی ـ عربی قاطی بودند. فرهنگ فارسی ما کو. از هزار نفر یک نفر هم حالا از گاثا و آیین اهورامزدایی چیزی نشنیده بود. اگر می پرسیدید، تک و توک، گذهی، ار زرتشتیها چیزی به اسم "گبرهای آتش پرست" با "مجوسهای" قدیمی چیزهایی من من می کردند. چه کشکی چه پشمی؟ از ناوگانهای دریایی خشایار و انوشیروان نه تنها نشنیده بودند، بلکه در خواب هم ندیده بودند. به کشتی هم می گفتند جهاز. جدّی. به خورشید می گفتند آفتو. هرچه هم می پرسیدند که بلد نبودند به جای اینکه فکر کنند می گفتند آفتو. هرچه هم می پرسیدند که بلد نبودند به جای اینکه داشتند و توی کومه با ماهی و زرت و زبیل موجود قلبه می پختند، یا توی تهودخانه ای چندک می زدند و قلبان می کشیدند و حلوای راشی و حاج بادام و حلوا جوزی و کماج و کنجد می خودند. شاید به همین دلیل بود که در شهر و دور و بر بندر انگلیسیها زیاد بودند و اسلحه ها و کالاهای انگلیسی در بازار قراوان بود \_ حتی سیگار تلان و ویسکی جانی و اکرا

ما اندک زمانی در خانهٔ کـرچکی در محلهٔ "کـرتی" کـه تـأسیسات "انگریزیها" از قبیل ادارات بهداری و کنسولگری و فروشگاههای آنهـا بـود بیتونه کردیم و من به کار ترجمهٔ رسمی و نوشتن یادنوشتهها ادامه دادم، تا

## اسماعيل فعبح

پرای بازگشت به یزد آماده شویم ــ یا مادر همسرم و خواهرهایش را آماده کنیم که نمیشد.

تنها چیزی که این روزها مرا دلگرم میکرد فقط کتاب بود که از اروپا و امریکا میرسید... یا ترجمهٔ انگلیسی با فرانسهٔ کتابهای روسی!... این را هم سوگند میخورم. گذشته از کتابهای قلسفهٔ هگل آلمانی، هرتسن روسی و جان جیمس و جان استوارت میل انگلیسی و هنری دیوید ثورو امریکایی که الیزابت جاسر می فرستاد، کتابهای جدیدی در مایه "رمان" یا "ناول" یا داستان کوتاه که حالا سوکسه بیدا کرده بود، می آمد که بد نبود. جندی. بعضی هم از اینجا و آنجا از دست انگلیسیهای مستقر در بیندر بیه دستیم میرسید. یعنی کتابهای داستان. البته این فعالیت ادبی به چیزهایی بود که هومر و فردوسی و دانته و میلتون و گرنه آنونتها به نظم عالی انجام داده بودند، یا شکسپیر بصورت درام نشان داده بود، یا سعدی به نثر موجز ارائه داده بود. جدّی. اما این نوع قصه نویسی هنری تازه از زندگی مردم و از باقت اجتساع و آرزوها و رؤیاها و دردهای مردم عادی بروز میکرد، خوب بود و خواندن داشت. بویژه کار این روسها تازگی داشت و من خوشم می آمد. گذشته از هرتسن شان، این گریبایدوف هنرمند دراماتیست را هم داشتند که ترجمهٔ فرانسهٔ یک نمایشنامهاش مرا تکان داد، یعنی او به ایران آمده بود \_ و مدتی بعنوان سفیر روسیهٔ تزاری در طهران در این شهر بسر برده بود. در اینجا پس از آشنایی با مفهوم فرهنگ اساطیری ایران نمایشنامهای در بیکار یا تزار نوشته و داده بود در فرانسه به چاپ رسانده بودند... البته اینکار بزودی به گوش تزار رسیده و اعلیحضرت هم تلگراف زده بود و داده بود جاسوسهای بخش کنسولگری روس و در همین طهران گریسایدوف را با نازبالش خفهاش کرده بودند. اما من از کارهای گوگول و تورگنیف شان بیشتر خوشم أمد چون رمان هم تاریخ بود، هم رویا، هم دردهای مردم هم قرار از واقعیتها، و بیام. جدّی. انگار تاریخ نویسی داشت کمکم از آن محبوبیت سابق می افتاد، یا مثل خودم مرخص می شد و بجای آن فلسفه و رمان نویسی رو می آمد ــکه ایماد و ژرفای تازهای به فکر و خیال زندگی و هستی و مرگ بشر در این جهان میدادند. درست مثل همان چیزهایی که در سالهای بچگی از زرنشت از جانب "ایزد \_ دانا" اهورامزدا شنیده بودم و مرا جذب کرده بود، در فکر و خیال زندگی شخصیام رسوب کردد و سراب زیبایی برای شناختن خبودم نشانم داده بود. از این جیمزمیل انگلیسی هم خوشم می آمد که سیستم مدرسه رفتن را از سه سالگی مد کرده بود که افراد یک سلت باید هسته، و هرچه زودتر پایهٔ سواد و دانش و منطق و حساب را آموزش بگیرند که این را هم از فرهنگ و فرهنگیختانهای آنوقتهای خودمان ژن گرفته بودند. میل میگفت اگر این نباشد مردم "مرددهایی ایستاده بودند، که در سرزمینی در خواب و دروغ و باسمه، توی سر و کله هم میزدند. وقتی این را هم خواندم ياد آن شب توى شببه خواني قاجار در تكيه زير بازارجه افتادم. البته جیمس و پسرش جان استوارت میل در کتابهاشان اسم تعزیه را نیاورده بودند، یعنی من ندیدم، ولی بعید نبود از رابرت شرلی زمیان مسفویها جیزهایی شنیده باشند. چون جان استوارت برای بنیاد نشر اینسا یکلوپیدیا بریتانیکا کار میکرد \_ جایی که الیزابت چاسر هم اکنون کار میکرد، و مشغول تهیهٔ بخشهای مقصلی دربیارهٔ "پرشیا"ی کنهن و تباریخ کپانی و آیینهای ملّی ایرانیان و ریشهها و گسترش و نفوذ آن را در درازای سدمها و سددها در فرهنگ باختر بود. من بدم نمی آمد یک دوره بگیرم!... و بوسیله اليزابت جاسر أوردر دادم.

اما این هنری دیوید توروی امریکایی هم زیاد بد نیبود. آدم از ابالات مستحد امریکا کـه بـیش از چـند سـالی از پـدایش تـاریخ و سـیـــــم آن نمیگذشت انتظار نداشت... الیزایت کتاب والدن، زندگی در بیشهزارهای او یا برایم فرستاده بود ــ و نوشته بـود کـه ایـن بـخشی از بـازتابهای فکـری

#### اسماعيل فصيح

"موجودی مثل خود تو" است، ناگزیر به ابراز بازتاب از دنیایش، در دنیای گوشه گیری از دوستان شاعرش (بخصوص رالف والد امرسون) و تدریس و غیره، که در پایان زندگی اش در کلبهٔ کنار مردابی به نام "والدن" "به نور آخر" رسیده است. خوشم آمد. نمی دانم شاید واقماً خل شده بودم. چون والدن را که میخواندم، بی اختیار یاد "فرستاک" یا پیامبری می افتادم که راگا را ترک کرده و از میان کوهها و جنگلها، با پای پیاده به دشتهای خاوری سرزمین ماد رفته بود تا در شهر بلغ دریافتهای الهامی خود را به مردم پیام دهد ... و پس از آن، بقول الیزایت چاسر، "به نور آخر" رسیده بود. آیا هنری دیوید ثورو واقعاً کرفته بود؟ نه اینکه بخواهم رسماً بگویم من حالا، گذشته از خفقان گلو، کم کم داشتم از فکر و شعور و حافظه هم مرخص می شدم ... که البته به مرحمی در تسام از فکر و شعور و حافظه هم مرخص می شدم ... که البته به من در این بود که چرا ژن زرتشت اسپیتامان در بیلغ پارس الهام کرفته بود؟ نه اینکه بخواهم رسماً بگویم من حالا، گذشته از خفقان گلو، وجهی هم در تمام فامیل خودم ژنتیک بود ... ولی واقعاً نه؟ اما شگفتی حاد من در این بود که چرا ژن زرتشت باید در هنری دیوید ثوروی امریکا بروز من در این بود که چرا ژن زرتشت باید در هنری دیوید شامر ورک ایر داد باشد؟

یکی دیگر از تکانهای این سالهای آخر، خواندن رسانهای این چارلز دیکنس انگلیسی بود، بویژه دیوید کاپرفیلد و آرزوهای بزرگش، که این را هم سوگند میخورم. اینها را یکی از کارمندان شعبهٔ شسرکت بسرادران لینچ بوشهر به من داد که در عسرض دو شبانه روز خواندم. این رسانها مثل نمایشنامه های شکسپیر بود که آن سالها در ونیز میخواندم، یا کارهای نظم و نثر عبید که در یزد خوانده بودم و مرا حسابی تکان داد. اول اینکه دیدم فسادهای فرهنگی یک جامعه را، یا یک ابرقدرت را، و نه توصیف کارهای پادشاهان و فئودالها را، می شد با نثری ساده و گیرای هنری و با خیالپردازی تصویر کرد. و ساختار درگیریهای زندگی تو ددهای پایین یکی دو تا فکوفامیل اجتماع را نشان داد! - با کاراکتر و طرح و تمثیل و طنز... دیگر اینکه کاراکترهای اصلی دیکنس مرا یاد زندگی خودم بویژه در سالهای بچگیام میانداختند. همهٔ ساختار پیشامدهای اجتماعی / سیاسی کتاب از دیدگاه "یک بچهٔ رنجدیده و کوفتکشیده" بیان می شد! .می شنیدم دیکنس هنوز زنده است. دلم می خواست در سفر دیگری به لندن با او ملاقاتی داشته باشم. اما با کدام صدا؟

خبری هم که یک روز از طهران آمد و باز دود از کلهٔ بدبخت کمکم در حال گوگیجه ام بلند کرد این بود که ناصرالدین شاه آخر عمر ناگهان شاعر و خاطرمنویس و عارف شده! و کتابش را وزارت معارف مستظرفه وایسته به دربار. با طمطراق زیاد چاپ و پخش کرده بود! و چون حالا نزدیک چهل و ا هشت سال بادشاهی کرده بود، و میخواست مطمئن شبود، و همه دنیا بدانند که او فقط یک یادشاه مزخیرف نیبوده. کتباب را با نیام "خیاطرات ناصرالدینشاه صاحبقران" (و با عکس شمشیر روی زانوی خودش روی جلد) بیرون داده بود ... یعنی پادشاه صاحب دو قرن! به تباریخ نویسان و منجمين هم حكم كرده بود قرن بايد ٢٢ سال باشد. أنها هم لابد تمطيم غرابه کرده بودند و گفته بودند که البته اعلیحضرتا، کدام خری گفته ۲۴ سال بیشتر است؟ قرن همیشه در دنیا ۲۴ سال بوده است! این آتش پرستهای نفهم قدیم خیال می کردند قرن صد سال است و می گفتند "سده"، و غربیهای بی فرهنگ هم که تمدنشان را از پارسهای قدیمی دزدیده اند آنها هم گفته اند. قرن صد سال است! غلط میکنند. من وقتی نسخهای از کتیاب کیدایس را دیدم، خواستم نامهای به وثبس دفتر فرهنگ بنویسم و به الخلاعشان برسانم که تقویم روزها و هفته ها و حتی شالهای کبیسه را در سدهٔ هیجده پیش از میلاد شخص زرتشت رصد کرده بود. و حتی سال کبیسه را محاسبه نموده و همه جسابهای تجومی قدیمی را رسیدگی و تصحیح کردد بود، اما ولش کردم. با مأمورین انتشارات دربار ناصرالدینشاه نمی شد نه و نبو کنرد. یا حالش را نداشتند بخوانند، با باش میافتاد اذیت میکردند.

## اسماعيل فصيح

بعد اخبار وقایمی آمد که در ظهران داشت اتفاق می افتاد ... و ما کمکم می شنیدیم و هوش و حواس من مریض را بیشتر از پیشتر از کلهٔ بد بختم می پراند ... منتها حالا از فرط شادی: اخبار انقلاب... جدّی. شنیدیم با تمام متمگریها و سیاست بازیهای شاه، با تمام زدوبند های سفرهای خارج و زنبازیهای اعلیحضرت صاحبقران. انقلابیون آزادیخواه، یعنی خواستاران استقلال و آزادی و حکومت مشروطه با مشروعهٔ الهی صدایشان بلند شده پود ... روحانیون مجاهد از انقلاب حمایت می کردند، در حقیقت رهبری می کردند: گرچه هنوز یک رهبر قوی و بنیانگذار نداشتند. ولی مردم ایران، داشتند از خواب با شستشوی مغزی نزدیک به ۱۸۰ سالهٔ تعزیهٔ تکیه دولت قاجاری بیدار می شدند... آزادی و پیشرفت علم و فرهنگ می خواستند، انسقلاب می کردند! انقلاب!... مرگ بر شاه می گفتند، دولت مشروطه آن منازی ایرانیان " در شرف پایه ریزی است!... این را هم باید سوگند یاد کنم. "روشنی ایرانیان" در شرف پایه ریزی است!... این را هم باید سوگند یاد کنم. " روشنی ایرانیان" در شرف پایه ریزی است!... این را هم باید سوگند یاد کنم.

روزهایی که در جنوب داشتم برای مسافرت آخرم به انگلستان، برای ملاوا و برای دیدن دخترم تدارک می دیدم، با خبرهایی کماز طهران می آمد، می شنیدم که یکی از روحانیون به نام سید جمال الدین اسد آبادی در تبعید در کنتانتینویل، یا یادم نیست در نجف، با شاه ستمگر آغاز پیکار نموده و در اروپا صدای آزادی بلند کرده است. رهبران روحانی دیگری نیز از جامعهٔ روحانیت مبارز هم که با همهٔ تهدیدهای دربار در ایران مانده بودند ... مانند آیت الله صدرس و آیت الله طباطبایی و... خواهان واژگونی حکومت ستم شاهی بودند! مردم هم که همیشه مجذوب روحانیون بودند. این را هم سوگند می خورم. انقلاب خوب بود. شاید مردم " ملوک عجم" راستی راستی پس از اینهمه مالها داشتند بیدار می شدند و روشن می شدند.

۹ \_آخرین سغر

بابيز أن سال من سفر كذابي أخر را بيه كوشش البيزايت جياسر و دعبوت رسمی یکی از فصلنامه های جاب لندن وابسته به "وست مینستر ریویو" به لندن رفتم ... بویژه که دخترم پس از پایان تحصیلاتش نامزد یک دکتر انگلیسی شده و اجازهٔ ازدواج میخواست و دوست داشت نزد او برویم. به همسرم و پسرم "تذکره" خروج نمی دادند چون او "زن" بود و این یکی هم "مسغیر"، در واقسم، در ایس مسالهای آخیر و "اوج" مسلطنت اصلیحضرت قدرقدرت مساحبقران برای خروج از کشور و "دیدن تعدن و فرهنگ" اروپا. ("فرنگ")، دولت به مردم عادی تذکره نمیداد. نقط خود ناصرالدینشاه و وابستگان به دربار و خاندان عظیمالشان سلطنت و خانوادهٔ درباریها و کریمشیرهای دلقک مخصوص ناصرالدینشاء اجازهٔ خروج داشتند. بنابراین من تنها بعبورت یکی از کارکنان وابسته به یک شرکت وابسته کنسولگری دولت بریتانیا، با ورقهٔ خروج تجاری / دیپلماسی (از کمپانی لینچ،) با کشتی رفتم. این بار کشتی را هم از همین بوشهر سوار شدم که انداخت دور عربستان و بعد هم از کانال سوئز گذشت. میگفتند این کانال را ایس پیارو فردیناند دولسیس فرانسوی با همهکاریهای انگلیسیها و مصریها تازگیها بین دریای احمر و دریای مدیترانه باز کرده است، و چو انداخته بودند که این شاهکار تازه و ابتکاری مهندسی مدرن و ژلو ۔فیزیکی است. بدجنسها روی این واقعیت سربوش میگذاشتند که این کار را در سال ۶۰۰ <mark>پیش از میلاد</mark> مهندسان و کارشناسان ایرانی بدستور دولت جهانی داریوش هخامنشی در همان جاها انجام داده بودند، که بعدها هم مصریها از تنرس ایتراتیان و نیروهای جنگی هخامنشی کانال را بر کرده بودند. جدّی. به هرحال حالا مجبور نبودیم مثل سفرهای قبلی تا ازمیر با کاروان و دلیجان و دنگ و فنگ مسافرت زمینی گزکنیم.

# اسماعيل فصيح

در این سفر، پس از گذشتن از مناطق حاره و بندر اسکندریه و ازمیر، کشتی در چندین بندر دیگر اروپایی، بخصوص آتن و جنوب ایتالیا که من دوست داشتم، توقفهایی داشت، که من پاده می شدم و در بندرگاهها گردش می کردم. و کتاب و روزنامه می خریدم! حالا چشمهایم هم خوب نمی دید و باید متن را نیم متر دورتر می گرفتم ماما شور و شوق خواندن و فهمیدن و دانستن ول کن نبود م چون... آد... باشد. به هرحال می دیدم برعکس ایران قاجار، که این همه سالها در خواب بلاهت کپه زده بود، اروپا دریایی از کتاب و نقباشی و موزیک و رؤیاهای هنری بود و فیلسوفهای بزرگی مثل شوین هاور و هگل در آلمان و دانشمندان تازه ای مثل داروین و اعجوبه ای به نام کارل مارکس در انگلستان دنیا را تکان داده بودند.

اما اوضاع ابرقدرتهای این روزهای اروپا قاراشمیش بود. فقط بریتانیای کبیر، با امپراتوری مستعمراتی جورج پنجم، با نزدیک چهار قرن چسبیدن به سلسله پادشاهی / پارلمانی خاندان تو دور. نصف جهان، از جمله استرالیا و کانادا و هندوستان و نصف امریکا و خاورمیانه را در دست داشت. فرانسه با نهضت بزرگی از سوسیالیستی ... مارکسیستی در مقابل مدرنیستهای پارلمان جمهوری سوم پس از انقلاب همه را در تب و تاب بیشتری انداخته بود. جمهوری سوم پس از انقلاب همه را در تب و تاب بیشتری انداخته بود. کمونیستی / سوسیالیستی ... مارکس می و صدای حسابی در اروپا پیدا ز تز مارکس، این فلسفهٔ بیخدایی را که مین اصلا خوشم نمی آمد در اور ان تر ایک سی این فلسفهٔ بیخدایی را که مین اسلا خوشم نمی آمد در اروپا پیدا مروی! به زور پیاده کرده است. حتی می شنیدم که در دنیای نیو!، یمنی امریکا هم که در ایالات متحد، پس از جنگهای گئت و کشار مرخپوستها، امریکا هم که در ایالات متحد، پس از جنگهای گئت و کشار مرخپوستها، امریکا هم که در ایالات متحد، پس از جنگهای گئت و کشار مرخپوستها، امریکا هم که در ایالات متحد، پس از جنگهای گئت و کشار مرخپوستها، اسالات شمسالی و جستری هسم یکی شده می زیرگ زوانی نو!، یمنی ریاست جمهوری تئودور روزولت معروف به خرس گش خواب گرفتن جزایر امریکای لاتین را میدیدند و ادای ابرقدرتی را درمی آوردند! ایس را هـم سوگند.

اما من بیشتر از هر جیز، از دور گوشم دنبال اخبار بدیدهٔ تکان دهندهٔ "بیداری ایرانیان" با "روشنی ایرانیان" خودمان ببود: جدّی. از تسلگرافها و اخباری که در بنادر میشنیدیم چنین دستگیرمان می شد که در ایران، دولت ستمشاهى پرقدرت دربارى بالاخره پس از مجاهدات روحنانيون اسلام و مردم زیاد، سقوط کرده و دولت بازلمانی مشروطه! روی کنار آمنده است! می شنیدیم که روحانیون تأثیر زیادی در این انقلاب و آزادکردن مردم داشتند. یعنی بعد از تیرور نیاصرالدینشناه به دست یک روحیانی کرمانی، حیالا مظفرالدین شاه بیر مغنگی بالاخره اعتراف کرده بیود کیه مسدای انقلاب را شنیده است. او دولت مردمی و سیستم بارلمانی گزینش ملت را یذیرفته و فرمان دولت مشروطه و بریایی مجلس شورای ملی را با برچسب طمطراقی "عدل مظفر" امضاء كرده بود. این خبر مرا، با همه كمحافظه شدن و اختلال حواس، تکان داد: جدّی. به یاد ویشتاسب زمان بچگی خودم افتادم که با ی*ذیرفتن گاتهای اشو* زرتشت دین و سیاست گزینش آزاد خوب را پذیرفته و در ایران باستان آن را بایهٔ دین و سیاست هخامنشیان ساخته ببود. یا، به گفته های پدرم. باد شاه گشتاسب کیانی افتادم که آیین مزده بسنای زرتشت را یذیرفته و کتاب آسمانی او گاٹا را اساسنامهٔ پایه گذاری سیاست و دولت ایران باستان نهاده بود. اگرچه در روزنامه ها و خبرهایی که از جبل الطارق به کشتی می رسید می شنیدیم باز یک محمدعلی شاهی پیدا شده و مجلس را به توپ بسته و سپس به روسیه فرار کرده بود؛ ولی من میدانستم انقلاب ایران ماندگار است و آثار آن هرگز محو تخواهد شد. حسی وقسی شدایعه كردند كه يك "قزاق" شمالي از قشون شكست خورده در مقابل بلشويكها به اسم رضاخان میرینج قد برافراشته و در قشون ایران مقامات نظامی را یکی یس از دیگری احراز کرده است و دارد به کمک و پولیتیک انگلیسیها برای

## اسماعيل فعيح

حمله به طهران و خشم بیلبشوی قیاجار تشکیل قیوا میدهد. البته من هیچکدام از اینها را باور نمیکردم. یا دلم نمیخواست باور کنم. یگانگی دین و دولت نیک با گزینش آزاد مردم با فکر در ایران پیاده شده بود... مگر همین آرزوی همیشگی من نبود؟

راسنش کمکم دیگر اصلاً خبلی زیاد هم به اوضاع تاریخ ابرقدرتهایی تازه به دوران رسیده جهان ـ که جای دولت جهانی بزرگ دوران بچگی مرا گرفته بودند اهمیت نمیدادم \_ چون هم پیر و مریض بودم، و هم دیگر حوصلهاش را تداشتم. من هم بالاش را ديده بودم هم پاييزاش را. میدانستم دنیا چقدر می تواند در عرض یک ماه که در چشتم تناریخ یک چشمبهمزدن است، به دست یک اهریمن صفت شرور ... مثل این اسکندر یا چنگیز ۔ زیر و رو بشود، یا به باری یک پیامبر خداوند ۔ نظیر زرتشت یا حضرت محمد (ص) \_ به راه راست و نیکی و زندگی پاک و روشن برگردد. همانطور از سالهای بچگی و جوانی من شده بود و هنوز هم میشد. مثلاً همین کارل مارکس که گفتم: یک بهردی کشته مردهٔ موسی و بهره و مقیم لندن بود، اما حالا در تمام شوروی و بقیهٔ اروپا و حتی در چین و تاتار اسم در کرده بود، و با انقلاب مارکسیست - لنینیستی رژیمهای جندین قرن روسیهٔ تزاری و امپراتوری چین را نابود کرده بود، و همه جا مردم جور واجوری را فریب میداد، یا دست پروردهٔ او، لنین میگفت نیایش خدا و آیین بیامبران برای جوامم افیون فکری است! و مردم باید کسونیست باشند، با خفه شوند. و هر کس کمونیست نشد بابد با کشته شود، یا تمام اموالش توسط دولت معنادره شده، تا بین نقرا بخش شود، یعنی بخوریخور شود. از همان چرندیات سلوکیان یا امویان آنوقتها. اگرچه زاویهٔ تفسیری از الهامات مارکس مبنی بر تکبه بر یک فرهنگ "سوسیالیست"، یعنی لژوم داشتن دانش و فداکاری برای همهٔ مردم، برای بهترساختن زندگی همهٔ بندگان خدا، در اصل میتوانست بد نباشد. اما مین دولت مبارکسیست س

کمونیستی را هم مثل هر درلتی که تکیه بر یک نوع شعصب فیکس ر دیکتاتوری بکند، فاسد و محکوم به نابودی میدانستم و شنپدنش دلم را آشوب میکرد.

در بندر سات همپتون، دخترم در کنار الیزابت چاسر و نامزد دخترم این دکتر جورج تول، که از خواهرزادههای الیزابت وقادار بود، به پیشواز من ایستاده بودند. البته آنها مرا می شناختند، چون من گذشته از اختلال حواس و فکر پریشان و سردردهای بد، و گرفتگی مجدد حلقوم، چشمهام هم که گفتم داشت می رفت. به هر حال آن روز خوب به خیر گذشت، و فکر می کنم شب اول که دور هم بودیم، و تجدید خاطر معا با دخترم و آشناییها با در ستان تازه انجام گرفت، خوب بود، گرچه من خیلی حرفها را نمی فهمیدم، خودم هم خیلی چیزها یادم نمی آمد. آنها از سلامتی همسر و پسرم بسیار شادمان شدند. آنها همچنین از شنیدن روی کار آمدن یک سیستم دولت پارلمانی و مجلس شورای ملی پس از انقلاب ایران به همت روحانیون و ملت مبارز خبر داشتند و خوشحال بودند.

فردای آن روز آنها مرا به این بیمارستان سنجیمس نزدیکیهای "هاید پارک" بردند و چند دکتر مرا معاینه کردند و پس از تستها و مداواها گفتند اولاً باید از سالها و سالها پیش هینک میزدم! چون درست نمیبینم، و برایم عینک هم گرفتند. برای گوشهایم گوشی گذاشتند، چون معلوم شد من درست هم نمیشنرم. جدّی.

چند روز اول به مداواهای اولیه و کمی هم به کتاب خواندن گذشت. من از فرهنگ بریتانیا هم که روی هم فته با ادب و نیک رفتار بودند، و باسواد بودند، بدم نمی آمد. به استثنای این کارشان که برخلاف سخنان زرتشت گاو را می گرفتند و می خوردند، که کار نیکی نبود. یعنی اینها با همهٔ پیشرفت علم و فرهنگشان هنوز گاو و گرسفند و خوک و خبرگوش و ماهی و

#### اسماعيل فعبيع

خرچنگ و قورباغه و حتی حلزون میخوردند. من در بیمارستان، به بهانهٔ رژیم خوراک سنتی، غذاهای بیمارستان را رد میکردم و نقط نان و تخممرغ و میوه و شیر میخوردم ــ مانند سفرهای پیشینم به باختر.

گذشته از دیدن دخترم که هنوز در آکسفورد. در خوابگاه دانشگاه زندگی می کرد، تنها چیز خوبی که در چند روز بستری بودنم در بیمارستان برایسم دلیذیر بود، یا کمتر دیوانهوار بود، کتاب چنین گفت زرتشت (کتابی برای همه کس و هیچکس) اثر این فردریک ویلهلم نیچه فیلسوف تازه آلمانی بود که الپزایت برایم أورد. این را هم مسوکند یاد میکنم... و میرساند که سرانجام بزرگترین فیلسوف این سندهٔ بناختر هسم، خنود را از نیژاد آریبایی مردانست، و گمشدگی بیام زرتشت را عقدهٔ ته گلوی باختر امروز شناسایی کردہ ۔ و می خواست اپن عقدہ گلو را سر اپن دنیا فریاد بزند ۔ چوٺ باختر ۔ فکر تمیکرد. مدام دنبال جنگ بود، و سکس و ماشین و خبون و پنول و دزدی... برخی از دشمنان اهریمن صفت ویلهلم نیچه، او را، که یک استاد دانشگاه در یک کشور بافرهنگ مسیحی بود، دیوانه قلمداد کرده بودند، و تبلیغ می کردند که او دیوانه شده بوده که این کتاب را نوشته، یا بعد از اینکه این کتاب را نوشته عقل از کلّهاش بریده. اینها هم همه که البته مزخرف بود. دیوانگی داریم تا دیوانگی، دیوانگی می توانست عارف و شاعرشدن یک دیکتاتور بعد از پنجاه سال ستمشاهی باشد! یا میتوانست بریدن از دنیای ذات و فرار و گمشدگی به جهان نور جاودان باشد...

در میان چند کتاب دیگری هم که الیزابت چاسر و دخترم دست و پا کرده بودند که می دانتند مورد علاقهٔ من واقع می شود، یکی هم این کتاب اشعار فیلسوف / شاعر هندی رابیندرات تاگور بود، به نام جیتانجالی که مرا به راستی به حیرت انداخت. از هندیها!... اهو را مزدا! انگار دنیا داشت به افنجار نور آخر می رسید. یعنی از اشعار این تاگور احساس می کردم که او خود من است. اول آنکه نه تنها به زرتشت و گنه افکار زرتشت، ایمان

داشت، بلکه مرا یاد یک نفر می انداخت... او من در جوانی به باختر رفته و با تمدن بیجیدهٔ آنها أشنا شدد، با ألوده شده، و بعد باز به خاک أشنای نخست و نور کرپشنا بازگشته بود. تاگور در همان جوانی به مرزهای "وارستگی آدمی یی رسیده بود که سددها و سدمها پیش مانی از زرتشت، سن پال از عیسی مسیح و سعدی شیرازی از حضرت محمد (ص) الهام گرفته بودند: ما اعضاء یکدیگر و از یک گرهریم... باید کینه و بدآمدن و قهر و نیش و کژی را کنار بگذاریم. و به یک مهر و روشتغکری جهانی دست بیابیم. اختلاف خاور و باختر و شمال و جنوب، یک سیستم کینهای و رفتاری جغرافی اهریمنی است و وابستهبودن به یک "ملیت تعصبی" یک "دروغ" است، و بی دانشی است. اما بدبختانه در بیشتر جاهای اروپای این روزها انگار کلام مفیستافلیس گونه بود که حکومت میکرد، نه روشین رأیس جیتا بخالی. چون کتاب دیگری که الیزابت، "محض خنده" یا "طنز متناقض"، همراه کتاب تاگرر براییم آورده بود کتاب کرچک و ابلهانهٔ ماینکامف یا نبرد من اثر عنبرخامهٔ آدولف هیتلر، یک ژرمن \_ ملّیگرای یاغی سیاسی بود، که در همان آلمان ظهور کرده بود، که میگفت چون نژاد آلمانی نژاد آریایی است. هر کس آریایی نیست باید خفقان مرگ بگیرد، یا اگر بهودی است بابد در گورمها جزغاله شود... اوه ولش کنیم... تنها چیزی که او توی کلّهاش نداشت "فکر" و "روشن رأیی" و جینابخالی بود.

تاگور امریکا را هم دوست داشت، و آن را "ملّت ملّتها" میدانست. بدم نمی آمد وقتی خوب شدم سفری بروم، اگرچه می گفتند یک چیزی به اسم "ویزا" میخواست ــکه البته من باور نمی کردم. الیزابت کتاب گریده اشعار این امیلی دیکنسونشان را هم برایم آورده بود، که شاعر دلخواه امریکایی تاگور بود. جدّی. دیکنسون هم مثل تاگور دردش نبودن عشق جهانی، و وجود پلیدی درونی و غریزی مردم دنیا بود. روزی که مرا از بیمارستان به یک آسایشگاه سالمندان بردند کت و

# اسماعيل فصيح

شلوار شیک تازه \_که برایم خریده بودند \_ تنم بود! یک چیزی به اسـم "کراوات" هم به گردنم بسته بودند! دخترم میگفت خیلی شیک است و به من مي أيد. كفت "أي كاش مامي كه أهل بندر محمره است الآن أينجا بود و شما را در این لباس و سر و وضع آلامد میدید ــو از فرط خوشحالی غش میکرد." دلم میخواست بگویم ای کاش بابام که اهل کوههای منجمد جنوب سیپریه بود و با لباس پوست پلنگی به سرزمین مادها آمده بود، هرگز زنده تمی شد و مرا با این سر و وضع نمی دید، چون از خشم و نژندی سکتهٔ كاردياك مىكرد! اما ساكت ماندم، چون هنوز غدة تقريبا بىدخيم كلويم خوب نشده بود، اختلال حواسم هم هنوز بد بود و نمیخواستم خانواددام را بیشتر نگران کنم. دکتر هم اجازهٔ سفر بازگشت به ایران را نمی داد. دخترم. نامزدش و الیزایت مرا ــ میدانم ــ این روزها با حرفهای عجیب و غریب و دلخوشکنکهای گوناگون گول میزدند و سیرگرم نگیه می داشتند. مثلاً الیزابت، که خودش بانوی مستی شده و از پایه گذاران فرهنگ بریتانیکا شده بود، با لبخند به من میگفت شکر خداوند این روزها ایران در وضع سیاسی استوار و نیرومند جهانی بسیار بسیار خوبی است... میگفت من نباید نگران خانواددام باشم. میگفت چند وقتی من حال نداشتم، و با قرصهای خواب آور بیشتر در بیهوشی بودم، در ایران تغییراتی شده بود، که مثبت بود. میگفت چندی پیش خبر آمده بود که یک شاه از سلاله و دودمان بهلوی یا بهلویان به شیرهٔ دودمان ساسانیان روی کار آمده بود به نام رضاشاه بهلوی! این را هم سوگند. اگرچه دولت مشروطه هنوز حکومت رسیمی بود اما رضاشاه قدرتمند همه چیز را تحت کنترل داشت. با تمام اطلاعات جهانی و بريت انيابي البسزابت و بسخصوص با عسلاقهاش نسبت به ايبران، و واقعیت نگری اش به ایران ــ من البته این حرفهای او را باور نسمی کردم، و میدانستم برای بهبود حال روانی و داغون من میزند. حتی فکر کردم شاید خودش هم مثل من اختلال حواس بيداكرده و به اصطلاح أمنهزيا كرفته...

مرگفت این رضاشاه اول بسر یک نظامی در خدمت نظامیان قاجار! بوده، ولی بعد خودش به طهران می آید و در هنگ "فزاق" که روسها بـرای گارد سلطنتي قاجار ساخته بودند ثبتنام مركنند، سرباز صفر مرشود، ببعد در این هنگ ترقی میکند. خیلی هم همیکلدار و قبلدر و باجذبه بنودد... او سرهنگ "رضاخان" می شود و به کمک انگلیسیها با هنگ قبزاق در سال ۱۲۹۹ از قزوین به طهران حمله میکند و کودتا میکند، و حکومت را عملاً در دست میگیرد. اول وزیر جنگ میشود، بعد نخست وزیر می شود و بالاخره با قبضه کردن همه چیز ۔ از جمله مجلس شورای ملّی، سلسلهٔ قاجاریه را از سلطنت خلع و خودش را ــ برخلاف ارادهٔ روحانیون ـــ شـاه ایران اعلام میکند. تاج شاهی را بر سر خود میگذارد و پسر شش سالهاش محمدرضا بهلوی را هم در لباس سرهنگی ولیمهد میکند!... جدّی. بعنی الیزابت می گفت. می گفت رضاشاه خودش را "یدر ملت ایران" و نگهدارندهٔ "مام وطن" عنوان کردد بود... من گفتم که البته اینها را باور نمیکردم، اما او یک عکس مونتاژ تابلوواری را کمرتازه انگلیسیها از ایران آورده بودند به من نشان داد که نقشه ایران بصورت یک گربهٔ بزرگ نشسته تشبیه میکرد و رضاشاه تاج بر سر با جبهٔ شاهی و شمشیر در دست، کنار آن ایستاده بود! این را هم سوگند. البزابت چاسر میگفت وضع ایران حالا فرق کرده و اگرچه اوایل وضع با دیکتاتوری و اختناق روحانیون مبارز در کار بوده، اما امنیت و صنعت و اقتصاد کشور به کمک آلمانیها رونق بافته. خط راهآهن سراسری کشیده شده. حتی در طهران دانشگاه و دانشسرا افتتاح شده. مردها مجبور بودند کلاه بهلوی سرشان بگذارند و زنها هم باید به شهدید آژانهای کلانتربهای محل بی حجاب و چاقچور توی خبابانها بیایند!... ــ مثل زمان سلوکیان که اسپارتیها بارس را گرفته بودند. رضاشاه اگرچنه اول در زمان سپهسالاریاش با روحانبون سازش کرده و حشی در دسته همای عمزاداری عاشورا به سر و صورت خودش گل می مالیده و سیته می زده، ولی بعدها که

# اسماعيل فعيح

به کمک انگلستان به پادشاهی رسیده بود، با روحانیون مبارز مخالفت و حتی شقاوت کرده بود، حتی دستور داده بود سبک زندگی مردم با آیینهای گذشتهٔ ایران باستان زنده شود. حتی ساختمان شهربانی را به سبک مترنهای تختجمشید ساخته بود! اجازه داده بود آتشکدمعا باز شوند، رونق پیداکنند، و فعالیتهای آزاد و رسمی داشته باشند!... خلاصه از این پارس نمی توانست ملعبهٔ دست انگلوساکسونها بشود! می دانستم انقلاب پارس نمی توانست ملعبهٔ دست انگلوساکسونها بشود! می دانستم انقلاب مشروطهٔ ایران با انقلاب مشروعهٔ ایران به رهبری روحانیون خوب هنوز برقرار است یا باید باشد، چون مردم ایران بیدار و روشن شده بودند... دولت و آیینهای مذهبی بر پایهٔ دانش و راستی با هم هماهنگ و یگانه بودند... دولت ایران بزرگترین ایرقدرت خاور بود و قدرتهای باختر نیروهای فاسد داشتند.

اما الیزابت چاسر باز سعی کرد بگوید وضع عوض شده... و داشت میگفت پس از "جنگ جهانی دوم" \_ بین آلمان نازی هیتلری و بقیهٔ کشورهای بزرگ دنیا \_انگلیسیها و با زدوبند با روسها و امریکاییها، رضاشاه را از کشور تبعید کرده بودند. به آفریقا! به جنزیرهٔ ژوهانسبورگ! فرستاده بودند تا در آنجا بعیرد و پسر بیست و یک سالهاش را به جای او به تخت پادشاهی ایران نشانده بودند. جدّی... سران ابرقدرت متفقین جهان پرزیدنت ناده می ایران نشانده بودند. جدّی... سران ابرقدرت متفقین جهان پرزیدنت کرده بودند. میگفت این پادشاه جوان اگرچه اول کمی عقدهای و "پلی بوی" ناحاد جماهیر شوروی، در تهران بودند. "کنفرانس" داده و این شاه را تأیید بوده، و مدام با زنهاش و زنها بطور کلی درگیریها داشت، اما پس از جنبش ملّی دکتر مصدق و ملّیشدن نفت و دُم درآوردن کمونیستها جا افتاده بود. پس از فرارکردن شاه با طبارهٔ خصوصیاش، از نوشهر کنار دریای خنزر به بغداد، و از آنجا به رم، امریکا و انگلیس او را با کودتای ۲۸ مرداد به سلطنت بازگردانده بودند... بعد او، با حمایت امریکاییها، و یک پلیس مخفی بسیار نیرومند و خشن به نام "ساواک" و با پول درآمد نفت خام ایران یک حکومت محکم و سرسخت و به اصطلاح مدرنیستیک و کمی ولنگ و باز تشکیل داده بود. به مناسبت دو هزار و پانصدمین سالگرد آغاز حکومت شاهنشاهی در ایران تمام سران دول جهان را به پایتخت کهن پارس دعوت آنها در چادرهای سلطنتی شامپانی و خاویار بعنوان "اوردور" سرو شده بود! شاهنشاه خودش در مراسم اصلی بالای آرامگاه کوروش فریاد زده بود که آن پادشاه باید آسوده بخوابد، چون دولت (پارس) و مردم بیدار بودند... این شاه تمام احزاب را منحل و غیرقانونی اعلام کرده و گفته بود تمام مردم ایران یا باید تابع حزب رستاخیز باشند یا گذرنامه بگیرند و از کشور خارج شرند. و گرنه بوسیلهٔ نیروهای متعدد پلیس دستگیر و مجازات میشدند.

من او را نگاه می کردم. و بعد وقتی گفت در ایران عصر شاهنشاه آریامهر زرتشتیان مثل سایر پیروان مذهب رسمی جهان آزاد بودند، آتشکدمها بطور رسمی و با افتخار رسمیت یافته بودند، و پیروان این آیین باستانی برای خود مجلهٔ ماهانه ای به نام فروهر داشتند فهمیدم واقعاً مرا به ریشخند و فریب بچگانه گرفته است. وقتی داشت می گفت ایران در واقع به پایهٔ ششمین ابرقدرت جهان (پس از ایالات متحد، انگلستان، روسیه، فرانسه و چین) ارمیده است! من سرم را برگرداندم. اما او با لیخند واقعیت گرایس روزهای اولی که در ونیز بودیم، دستم را گرفت، و قسم خورد که راست می گوید \_ و مجلههای تایم و نیوزویک را نشانم می داد \_ که خبر سفر شاه ایران به استرالیا را نشانم داد که تصام کشررهای خطیج فارس، اقیانوس هند و اقیانوس کبیر را متحد اعلام می کردند... گفت این روزها مرزها هم باز شده افتیانوس کبیر را متحد اعلام می کردند... گفت این روزها مرزها هم باز شده اقیانوس کبیر را متحد اعلام می کردند... گفت این روزها مرزها هم باز شده اولی ای نشانم داد که تصام کشررهای خطیع فارس، اقیانوس هند و اقیانوس کبیر را متحد اعلام می کردند... گفت این روزها مرزها هم باز شده او انگلستان بروند. شاید همسر و پسرم نیز همین روزها می آمدند!...

#### اسماعيل فصيح

می گفت ایران کشوری صنعتی شده و از بزرگترین صادرکنندگان نفت خام در جهان است! ایران به امریکا نقت صادر میکرد! و امریکاییها این نفتها را در ذخایر زیرزمینی خودشان تزریق میکردند. قسم میخورد. میگفت زنهای ایرانی از زنهای امریکایی قشنگ تر لباس می پوشیدند و توالت می کردند. می گفت در ایران عصر بهلوی زنها حتی چند مجله دارند، و در یکی از این مجلهها به نام زن روز هر سال یک دختر خوشگل از میان دختران ایران انتخاب میشد که عکسش سربرهنه روی جلد مجله چاپ میشد، که بعد او را به خارج میفرستادند که با دخترهای خرشگا خارجی با لباس شنا مسابقه بدهد! و فیلمبرداری میشدند و در تلویزیونها نشبان میدادنند... می گفت در ایران زنها دیگر مجبور به پوشیدن حجاب هم نیستند. دسته های سینهزنی هم دیگر ممنوع است که در خیابانها راه بیفتند. تهران (با دیکته فسرس باستانی "ت") پایتخت چندین میلیونی و بزرگترین شهر با برجمعیت ترین شهرهای خناورمیانه شنده است، مثل "اروپوس" زمان سلوکبان! بعنی خیلی باخترزدد... هواپیمایی ملی ایران سفینههای بوئینگ به اسم جامبوجت SP ـ ۷۲۷ دارند که می توانند سفر لندن ب تهران را در عرض پنج ساعت انجام بدهند. در ایران حالا حدود سی دانشگاه بزرگ و کوچک وجود دارد که در دو تا از آنها زبان تدریس اصلاً انگیلیسی است. یکی آبادان انستینو آو تکنولوژی (۸۲۲) دانشکده نفت آبادان و یکی هم مدیکال یونیورستی بهلوی در شیراز...

دروغ، دروغ، دروغ! من اختلال حراس و حال دیوانگی داشتم، اما نه آنقدرها که اینها را باور کنم. فقط نگاهشان کردم و بعد اصلا سنرم را کنردم توی کتاب، و دیگرگوش ندادم.

به هر روی، چون انگار خودم هنوز به مداوا و آرامش نیاز داشتم، و ماندنم در بیمارستان باعث راحتی خیال خانواددام میشد، قبول کردم چند روز دیگر هم بمانم... بعد سفر کنم برای یزد. در این فکر بودم که آیا از لندن به یزدکاروان داشتند؟ جت بوئینگ که جوک بود! شاید می توانستم از طریق کنستانتینوپل بروم. گاهی در میان خواندن کتابهایی که برایسم می آوردند، غوطهور می شدم، و گاهی هم با نوشتن "واکنشهای" فىردى روان خىرد، شناگر تنهای خاطرمها بودم.

وقتی سیر بیماری ام در وضعیتی رسید که رو به وخامت رفتن متوقف شد، مرا به خانه فرستادند. یعنی به آپار تمانم در لندن فرستادند، تا تحت مراقبت باشم... و آماد و بازگشت به یزد بودم، که یک روز در خیابان آن اتفاق افتاد. یعنی داشتم کتاب تازه آر.سی.زینر زر تشتشناس آکسفورد را میخواندم... نام کتاب طلوع و فروب آیین زر تشتی بود و من در فعل "میترائیسم" آن غرق بودم و از سر خیابان فرعی "کوثینزگیت" رد می شدم، که یکی از این "اتومبیل آهای رولزرویس دیپلماسی (فکر می کنم مال کتسول عربستان سعودی) با راننده خر نفهمش به من زد. یعنی من گیچ، خودم به ماشینی که لب خط کشی عابر توقف کرده بود خورد و از حال نقش زمین شدم. و فکر می کنم سرم به لبه سمتی بیاده رو خورد و از حال رفتم. باز سر از بیمارستان درآوردم..

ضربهٔ ناهنجاری بود و درست یادم نیست چه مدت به گفتهٔ آنها در "کوما" یا بیهوشی مانده بودم... انگار ماهها... چون وقتی بالاخره به هوش آمدم چند نفر را کنار خودم دیدم که لیخند میزدند ولی من هیچکدام از آنها را نمی شناختم... آنها با من حرفهایی میزدند، یمنی "حیال" و احوالم را می پرسیدند. ولی من پس از اینکه از آنها سپاسگزاری کردم پرسیدم آنها کی هستند؟ ... پرسیدم من کجا هستم؟ ... آنها اول هاج و واج ماندند. به من و به همدیگر نگاه کردند. با یک نفر دیگر که انگار دکتر بود حرف زدند ... با زبانی که نه تنها دری نبود، بلکه معجونی عجیب از فرس باستانی و تازی بود. ولی من می فهمیدم! دکتر به آنها گفت: "عرض شود این "عوارض" قابل انتظار است. تا "مغز و فکر دوست مهربان مان" جا بیاید."

## اسماعيل فصبح

مغز... فکر... مهربان... کمکم فهمیدم کجا هستم. دلتنگی شگرفی سینه م راگرفت. در راگا بودم. یا در راه راگا بودم. از راه انطا کیه و بغداد و تیسفون... ایزابلا... برق هستی سوز... چه شبهایی در درد و اغماء بردم اینها آدمهای خوب راگا بودند. ولی بعد أنها آمدند جلوتر و خودشان را جوری شناسایی کردند که من باورم نشد... یکیشان که دخترخانم جوانی بودگفت: "ددی... من... دختر شما هستم، بنی... بنی فروهر. چطوری؟ دیگری که مرد جوان ریش دار اما شیکی بود، با لهجهٔ خیلی قاطی ترگفت: "من دکتر نول داماد شما هستم، آقای دکتر فروهر... این کوچولو هم بچهمان است." بعد آن دخترخانم جوان، به خانم اخمآلود و سالمند ولی هنوز زیبایی که کنارش ایستاده بود اشارد کنرد. رو بنه مس گفت: "ددی، ایس هم منامانه، منامان! سوسن... اسم رسمی شناسنامهش فزح... " بعد با خنده اضافه کرد: "اما ت... شهبانو." کدوم شهبانو؟" وا... ددی، مامان زن شماست... اما زن سالمند فقط مرا با اخم نگاه کرد. بعد سرش را برگرداند. دختر گفت: "این هم اردشیره..." به پسری که کناری ایستاده بود اشاره کرد. "سلام بابا..." پسر جوان هیجده نوزده سالهای بود، با ادب و ساکت ـر نیرومند. از او خوشیم آمد. گفت: "من اردشیرم." پرسیدم: "شما بودی که اردوان پنجم را شکست دادی؟" با خندهٔ مهربانی گفت: "من دیپلم تجربیم رو هم به زور گرفتم، ورقهٔ آمادهبه خدمتمرو هم دیروز رفتم گرفتم... جوابهای کنکور رو که دادن من جزو رزروهای چهلم شیمی دانشگاه شهید بهشتی دراومدم. اما نرسید...\* \*دانشگاه شهید بهشتی؟\* "دانشگاه ملي زمان آخرين شاه!..." لبخند زد.

"یزدگرد سوم؟" دخترم گفت: "وا... دَدی. شاه سابق... محمدرضا شاه بهلوی شـاهنشاه آریامهر، که اوایل انقلاب اسلامی از کشور فرار کرد. شما آنقدرها در کـرما تبودی! ایشان فرار کرد رفت آفریقا و امریکا و پاناما دربدر شـد... در مـصر مُرد..."

سرم را تکان تکان دادم. چقدر در کوما بودم؟ گفتم: "تنها شاهی که یادم هست آنوقتها در مصر تمرد "بردیا" پسر اول کوروش برادر هسمین داریسوش بود... بردیای غاصب..." \* ددی !"

مرد ریزهقدی که مثلاً پزشک بودگفت: "بگذاریم استاد استراحت کنند. هنوز از I falluxination و آمنهزیای ناشی از ضربت کاملاً بیرون نیامدهاند. اما الحمدالله حالشان رو به بهبوده. خدا را شکر."

من البته هیچکدام از این اخبار عجیب را باور تمیکردم. دروگ، دروگ، دروگ! رو به دیوار کردم که سخن نکوهیدمای از دهانم درتیاید.

یکی دو روز بعد هم به همین ترتیب گذشت. روز سوم که باز همه دورم بودند، دخترخانم جوانی که می گفت دخترم است، آمد جلو، خم شد بطرفم، و چیزهایی گفت دربارهٔ اینکه در نظر دارد با شوهرش به واشینگتن برگردند، چون مرخصی شوهرش تمام شده و در آنجا به شوهرش ... دکتر تول ... سنت ریاست بخش زبان در یک دانشگاه بزرگ پیشنهاد شده است. گفت آنها می خواستند مرا هم با "مامان" و اردشیر همراه خودشان یبرند... تقاضای گذرنامه هم کردداند. می گفت اما به اردشیر چون مشمول و بخاطر جنگ طولانی ایران و عراق ممنوع الخروج است گذرنامه نمی دادند. آهی کشیدم و بربر نگاهشان کردم. نژند شدم و از کوره دررفتم. گفتم: "چه جنگی؟ گذرنامه چیه؟ کشوری به اسم عراق وجود نداره. امریکارفتن

که گذرنامه نمی خواد... از یک امتان ایران به یک امتان دیگر رفتن که

### اسماعيل فعبيح

گذرنامه نمیخواد... من خعودم چند روز پیش واشینگتن بودم، دیدم "ساتراپ" آنجا که پرزیدنتشان است و بادم نیست نامش جان.اف.چیچی بود از "کاخ سفید" از آنسوی خیابان پنسیلوانیا آمد یعنی با سیاس و احترام، قدمزنان آمد این سوی خیابان، جلوی "کاخ بلیر هاوس" به پیشواز، و جلوی در بزرگ ایستاد، تا شاه و شهبانو از "بلیر هاوس" بیرون آمدند. همهٔ مردم تماشاچی کف زدند. شاهنشاه با پرزیدنت و همسرش دست دادند و به آنها بسیار بسیار مهربانی کردند... بعد این ساتراپ پرزیدنت جان.اف. اوه، یادم افتاد، کندی دنبال شاه به "کاخ سفید" آمد و هنوز مردم دست میزدند... شگفتزده ساخت و هم شادمان، این بود که شاه ایران فقط یک ملکه خون ما ایالات متحد را هم تسخیر کرده بودیم. فقط تنها چیزی که مرا هم شگفتزده ساخت و هم شادمان، این بود که شاه ایران فقط یک ملکه شری میامد که این شهبانو سربرهنه بود و چارقد سنی میرش نبرد. اما شهبانوی خوبی بود. امیدوارم پاییز که تمام ساترایهای انگلیس و فرانسه و روسیه و هندوستان و مصر می آیند تخت جمشید، چارقد سرش کند."

کسانی که دور تخت من بودند به هم نگاههایی انداختند... فکر کردم باز انگار حرف مرا که ساتراپ کندی جلوی شاهنشاه تعظیم کرد باور نمی کنند. با بیانی روشن و آکادمیک به آنها گفتم که این راست و درست است. اصل واقعیت است و من با چشمهای خبودم این منظره را دیده بودم که جان اف کندی جلوی شاهنشاه ایران سر فرو آورد. این پرزیدنت یکی از "ساتراپهای" شاه بزرگ بود – که بنا بر رسم و آیین دولت پارس و سیستم شاهنشاهی ایران یاستان، به سرزمینهای زیر پرچم خودش اجازه می داد تمام توجیه بیشتر، اشاره به آمار و ارقام کردم و گفتم که شاه بزرگ در این سفر برای فروش جنگنده بسب افکنهای اف – ۱۲ و اف – ۱۵ و ماهوارهای اطلاعاتی مورد نیاز امریکا به پایتخت و محل اقامت این ساتراپه در امریکا یعنی "دیستیریکت او گلمبا" آمده بود ـ که اکنون پنجمین و جدیدترین پایتخت شاه بزرگ پس از شرش و اکباتانا و تیسفون و تخت جمشید به شمار می دفت. ایران روزانه هشت میلیون بشکه نفت خام به امریکا می فرستاد تا در مخاذن زیرزمینی آن استان تزریق کنند. اگرچه کنگرهٔ این استان و خود پرزیدنت بیشتر دست کاپیتالیستهای بزرگ و صهیونیستها بودند، اما مردم استان امریکا یگانه و خوب بودند و به گفته رابیندرات تاگور به راستی ژنتیک بهرد داشتند. خودم همین دو سه روز پیش نیزدیک آبارتمانم یک مفازهٔ خوراکیهای گیاهی با اندانا ادیدم که در آن هیچگونه غذای گرشتی یا حیوانی فروخته نمی شد. چرن کشتن و خوردن جانوران بریژه گاو مقدس از شماعر "دیوا" و "آنامیتا" بوده و همچنین نوشیدن هرم تخدیرشده که زایل کنندهٔ فکر است... و در آن مفازه شراب هوم تخدیرنشده و آبجوی بدون الکل می فروختند.

در نگاههایشان هرچه بیشتر و بیشتر آشکار می شد که سخنان مرا باور نمیکنند... بنابراین خاموش شدم.

در این لحظه همسرم که از همهٔ این "دیوانه بازیها" ی من خسنه شده بود گفت: "جعفر گوشکن. در ایران جمهوری اسلامی به. دیگه شاهی وجود نداره \_ چه برسه به مشاهدات همین دو سه روز پیش شما، و بازدید ایشان از دیستریکت آو گُلمبیا در واشینگتن و آمدن "سائراپ" مائراپ جان. اف. کندی به پابومش ـ که خود امریکایپها بیست و هفت سال پیش جان. اف. کندی به پابومش ـ که خود امریکایپها بیست و هفت سال پیش مادر هم میکندش، مردم امریکا هم نه تنها گوشت گاو و خوک بلکه مادر هم میکنند. الانم اگر حواست سر جاش بیاد \_ و قبول کنی که امریکای ذلیل مرده با این جنگ هفت ساله و کمک به مدام چه به روز و روزگار مردم بیچارهٔ ایران آورده، این ژامپرتی هارو نمیگفتی.. اگر هنر کردی

# اسماعيل فعيح

به واقعیت برگرد، جعفر... خودتو توی مرداب دنیای کیانی! گندیده حـبس نکن..."

جعفر؟!... اکنون دیگر میدانستم کسی مرا درست نمیشناسد و نمی فهمد. هیچکس سخنان و درد تهٔ دل مرا نمی فهمید. اینها هم که خودشان را خانوادهٔ من قلمداد می کردند، باور نمی کنند. حتی اسم مرا که تُحرتک است یک چیز عربی صدا می کنند! و محمدرضا شاه پهلوی! جمع اضداد. اینها نمی فهمند، فکر نمی کنند.

در این لحظه، مردی که میگفتند داماد من است، و دکتر استاد زبان و ادبیات فارسی در دانشگاههای خارج است و پژوهشگر است و در امریکا درس می دهد، و در سالهای اخیر به دین اسلام هم گراییده، آمد جلرتر و با لبخند گفت: "آنای دکتر فروهر خانم واقعیت را می فرمایند... واقعیت این است که دوران سلطنت سی و هفت سالهٔ محمدرضا شاه پهلوی، با انقلاب است که دوران سلطنت سی و هفت سالهٔ محمدرضا شاه پهلوی، با انقلاب خوب می دانید. با انقلاب تکان دهندهٔ ایران به رهبری آیت الله خسینی، اسلام تولد تازدای در دنیا بیدا کرده... جهان اسلام رهبر بنیانگذار انقلابی تسازهای پیافته است ـ در ایسران. بسقول خودتیان "جان تازه" یافته... "سوشیانت" ... چشم مردم مسلمان سنمدیدهٔ دنیا به اسلام واقعی و به ایران متوجه شده است. شما خودتان هم بسیار خوب می دانید. آن ده روز تاریخی ۱۲ تا ۲۲ بهمن ۱۳۵۷، از بازگشت آیت الله خسینی از پاریس به تهران تا سقوط دولت شاه که "دههٔ فجر" نام گرفته، در تاریخ ایران و مهران تا سقوط دولت شاه که "دههٔ فجر" نام گرفته، در تاریخ ایران و میچنین در تاریخ اسلام در این منطقه فراموش نشدنی است..."

از توی کیفش یک مجلهٔ تایم درآورد و روی جلد آن را به من نشان داد. تصویر گرافیکی از آیت الله خمینی روی آن بود که پوستر بزرگی از شاه ایران را پاره کرده و از آن بیرون می آمد. گفت: "این را خودتان به من یادگار دادید... آن سال اول که به ایران آمدم و به دین اسلام گرویدم. ایشان "مىرد مسال" جهان شدند... و میدانید آنها کسانی را برای این گزینه انتخاب میکنند که دنیا را تکان میدهند..." به چشمهای مبهوت من نگاه میکرد و لبخند میزد." شما خوب میدانید... ناراحتی پارانوئیک اخبر شما را مغشوش کرده.

"پدیدهٔ جمهوری اسلامی در این سالها در جهان آثار عظیم و انقلابی دارد، که دنیا را عوض کرده \_ و من فکر میکنم احتسالاً نه تنها دنیای کمونیت آسیا را هم به لرزه درمیآورد، بلکه در تاریخ معاصر امریکا هم تأثیر خواهد داشت. این انقلاب در غرب دشمنان زیادی دارد، چون منافع دول آنها را به خطر انداخته. ظهور آیت الله خسینی در ایران و انقلاب اسلامی آنچنان منطقه را تکان داده که دولتهای غربی با کمکهای تسلیحاتی و تبلیفاتی به دولت صدام در عراق، و با ادامهٔ تجاوزهای جنگی ای، میخواهند جلوی این انقلاب را بگیرند... اما ایران با اتکاه به تز شهادت و بسیج مقاومت کرده و خبواهند کرد... یادتان هست اوایس انقلاب هم منگلاتی بود، تا دولت بطور مؤثر جا بیافتد. اخلال مناقتین، ملیگرایی های منحرف کننده، ترور شخصیتهای مهم... اما تولد تازهٔ اسلام در اشر انقلاب اسلامی ایران در جهان امروز بی چون و چراست.

"تولد نازد"..." جان تازه دادن"... مثل روز روشن بود! می دانست من از واژه "تسولد تسازه" و "سوشیانت"، برای تجدید نیروهای خبوب دین احسباسهایی ابدی داشته ام... اشک توی چشمهایم جمع شده بود. میی دانستم راست می گوید. و ته دلم مطمئن بودم که مقصودش از "سوشیانت" چیست... ولی چون سرم بدجوری درد می کرد، ساکت ماندم... و به دیوار سفید نگاه کردم.

آنها از تاریخ و جغرافیایی که من گذشته بودم، نگذشته بودند. خیال میکردند من در تهرانم، یا لندنم، یا توی بیمارستان روانی ام. دنیای من سفید و روشن و استوار و پاک و آرامبخش بود. من مالیخولیایی نداشتم. اسماعيل فصبح

جدًى، فقط این روزها دلم گرفته و چشمهایم بیخودی پر اشک بود. یک نفر خیلی خوب این روزها در ایران مرده... بود. مبدأ نوری در این روزها به اسمانها عروج کرده بود... همین چند روز پیش... توی تبلویزیون چه چیزهایی دیدم... از آن روز بود که رو به دیوار کردم و گریه میکردم. چون احساس میکردم "او" هم دنیای جسمانی اینجا را ترک کردد... به نور آخر رسیده. و حالا میدانستم... من هم باید بلند شوم... باید... من هم... بلند...

کتاب چهارم

# 22

صدای آزیر مانند زنگ ساعت، سر چهار و نیم بوق سگ، بیدارم میکند. بلند می شوم و به سرعت آماده می شوم. توی آشپزخانه فرنگیس هماکنون بیدار است و قهره و تُست و کره و تخم مرغ آبپز را آماده کرده. پناهندهٔ خوش خوابش در اتاق خواب او خواب است. اما قبل از اینکه فرصت خوردن ناشتا بشود، تاکسی آژانس، که از دیشب رزرو کرده ام، زنگ میزند. خواهرم را می بوسم، کمی شیر و قهوه می اندازم بالا. می خواهد یک چیزی بگذارم دهانم، ولی یادآوری اش میکنم که در پرواز ایران ایر بوئینگ ۷۲۷ ناشتای عالی می دهند... قول می دهم به مجرد اینکه می گیرم و می بوسم. بعد ساک و کیف دستی ام را برمی دارم و خداحافظی می کنم، می آیم پایین. پرواز ساعت شش و نیم است. از راننده می خواهم می کنم، می آیم پایین. پرواز ساعت شش و نیم است. از راننده می خواهم مربع برود. صبح تعطیلی هم هست، و خیابانها خلوت. اسماعيل فشبح

شش و ربع کم جلوی ترمینال ۳، ویژهٔ پروازهای داخلی هستم. راننده را می فرستم و می آیم از در ورودی «برادران» داخل می شوم. و پس از گذاردن سامسونایت و ساک دستی ام از سیستم بازرسی الکترونیکی و بازدید بدنی اندک، به «کانتر» پرواز ۳۹۲ یزد می روم. زیاد شلوغ نیست. «چک ایسن» می کنم و کارت پرواز می گیرم. اگرچه فقط یک ساک خرتوپرت لباس و کتاب دارم، می دهم باگاژ.

یک قسمت فکرم پیش فرنگیس است که حالا در انتظار و اضطراب است و علاوه بر درد دوستش خانم فروهر، فکر و خیال مرا هم با شرایط قبلی در شهر داغ یزد در جلهٔ تابستان دارد. اول در این فکرم یادداشتهای فروهر را که تهٔ سامسونایت است بردارم و یک نگاه کلی به آنها بیندازم. اما حوصلهاش را ندارم. پاهایم را دراز میکنم و به یزد فکر میکنم... یا سعی میکنم. به شهری می ونتم که تا به حال هرگز نرفته بودم. و نمی دانستم چه غلطهایی باید بکنم. نه شهر را می شناختم نه کسی را. فقط نام یک کتابفروشی را دارم. تنها سرنخ دیگر، شماره تلفنی است مال یکی از دوستان قدیمی ایرج خطیبی، ساکن یزد، که اسم و شماره تلفنش را ایرج دیشب موقع خداحافظی توی تلفن به من داده ظاهراً یک جنتلمن پیر زرتشتی است به نام رستم همآونده از رؤسای قدیمی هیران ایره، در بازنشستگی. همآوند در بازنشستگی نه ایران ایر. به گفتهٔ ایرج، این جناب فران در می توانست کمک کند و راهنما باشد، چون در اصل یزدی بود. کمی ناراحتی چشمی داشت که در عمل جراحی در تهران وضعش را خراب تر کرده بودند ـ ولی «آقا» بود. به هرحال، هر که بود وضعش از من نمی توانست خراب تر باشد. من وسط چلهٔ تمابستان به شهر ناشناس و کویری ایران دنبال سالک دیوانه و پارانوئیک و جامعه ستیزی می رفتم که وسط تاریخ شش هزار سالهٔ مرز پُرگهر سرچشمهٔ هنر منفجر بود. ضمناً سالک دیوانهٔ من در مسافرخانهٔ پارس یزد برای چهار روز ثبتنام کرده بود، ولی جز چند سماعت آنجا نبود... فقط امیدوار بودم الآن در راه هطهرانه نباشد ـ با چاقو و شیشهٔ اسید سولفوریک... بنابراین، صبحی است نرمال جلال آریانی...

از پنجره نگاه میکنم، و منظرهٔ خالی و سوت و کور باند، با زمینهٔ ساختمانهای واخوردهٔ جنوب شهر، مرا به یاد آنوقتها و روزگاران تهران می اندازد که خانجون آن شبها ما را بطور سنت می برد تکیهٔ درخونگاه عزاداری... خودش و فرنگیس می رفتند قسمت زنانه، من و یو سف را می فرستادند قسمت مردانه و به من می سپردند عاقل باشم و با هم مدر سه ایه ایم شوخی بازی نکنم. من می رفتم چون آنها آخر شب می تر سیدند از پسکو چه های درخونگاه و دباغخونه تا خیابان فرهنگ را تنها برگردند.

بعد فكر روى طول موج يك سناريست معاصر مىرود، كه خوب است، و برايش احساسى دارم. شايد هم بقول خودش احساس يكانگى داغ آمردادى و جاودانى. با هم تشابههاى تابناكى كه داريم، دو تنها، با همسرهاى مرده، و طلاق داده، يك مشت خاطرة درهم گوريده، و درگيريهاى فكرى اجباري نحس. اين روزها من درگير جنون موجودى به نام جعفر خرتك فروهر بودم، او هم درگير مرگ فرخ، بچه زيبا و واخورده و بيگناهى كه وقتى آب درد زندگيش زياد داغ شده بود، با چاقو خودش را توى وانِ حمام لوكس آپارتمان شهرك آتى ساز سوراخ مىوراخ كرده و راودههايش را بيرون ريخته بود توى آب... در اين فكرم الان، در اين

مىكند...

دستور کوتاه خلبان، از بلندگو، به زبان انگلسی، برای بستن درها و آماده برای Take Off مرا به داخل پرواز ۳۹۲ ایران ایر برمیگرداند. بعد در حالی که دخترک مهماندار جوان با حجاب محکم ظرف کوچک آبنبات را به مسافرین تعارف میکند، صدای صاف و تمیز دختر مهماندار دیگری می آید که خوش آمد میگوید: «بسمالله الرحمن الرحیم، با درود فراوان به روح بنیانگذار کبیر انقلاب اسلامی حضرت امام خمینی و مقام معظم رهبری حضرت آیت الله خامنه ای، و دزود فراوان به روان پاک شهدای اسلام، ورود شما را به هواپیمای، بوئینگ ۷۲۷ هواپیمایی جمهوری اسلافی ایران پرواز شماره ۳۹۲ خوش آمد میگویم. مقصد ما یزد و مدت پرواز ۵۵ دقیقه است و در ارتفاع ۲۹ هزار پا پرواز خواهیم کرد. لطفاً کمربندهای ایمنی را بسته به علامت نکشیدن سیگار در تمام طول پرواز توجه فرمایید. از بانوان محترم خواهشمند است به احترام شهدای گرانقدر جمهوری اسلامی حجاب کامل را رعایت فرمایند.

به فاصلهٔ چهار پنج دقیقهٔ بعد از بلندشدن، زمین خشک و کریرمانند همه جا را فراگرفته. سعی میکنم به غلطهایی فکر کنم که پس از ورود به شهر مهمان نواز یزد باید انجام می دادم: اول سری به مسافرخانهٔ «بارس»، بعد تلفن به این جناب رستم همآوند \_اگر هنوز بود، و می توانست کمک کند.

می خواهم بالاخره سامسویایت را باز کنم و نگاهی به تتمهٔ یادداشتها بیندازم، که مهمانداران با چرخ ناشتا می آیند، و تندتند به هر مسافر یک کیف پلاستیک کوجولوی دستهدار منظ مالِ عروسکبازی میدهند، مشغول می شوم \_که بیش از سه دقیقه طول نمیکشد ــبا چای.کیف کیسهٔ پلاستیکی را میبندم و می تپانم تو کیف پشت صندلی جلو. سامسونایت را بازمیکنم و نگاهی به یکی دو صفحه کاغذ بیخط اضافی که ته کتابچهٔ یادداشت است میاندازم.

دیشب خواب شگرفی دیدم: صدا داشتم و میتوانستم حرف بزیم. این را هم سوگند یاد میکنم. در مهدکودک تخت جمشید نزدیک پاسارگاد بودم و همه به ربان فرس باستانی جیغ و ویغ میکردیم. یامدادی روشین بود و آسمان نیلگون. بانو مدیر امروز ما را، با لباسهای کازرونی خاکستری، یقه سفید، گیودهای نو سفید، موهای اصلاح کرده زیر کلاه سفید، دستهای تمیز و ناختهای گرفته، با کالسکهٔ شبیک آوردد بود سوی جادهٔ پهلوی. زیر درختهای نارون، صف کشیده بودیم. دست هر کدام از ما یکی یک پرچم کوچک پارچهٔ سهرنگ داده بودند، با اوم فروهر. به ما گفته بودند باید آن را هنگامی که مراسم برگزار میشود به اهتزاز درآوریم. در سکوت! ما همه هم شادمان بودیم و هم قرار بود غملاین پاشیم. سراسر شهر نیز، هم در سوگ و هم در شور پیروزی و شکوه درخشان بود. جنازه پاتخشا کوروش بزرگ را میآوردند!...

جنازهٔ او را پس از پیروزی فرونشاندن فتند در جایی دور که جای قبایل ماساژنها و تورانیان بود، به پارس بازمی آوردند. بنا بود جنازه را با کجاوه تا ایستگاه دروازهٔ شهر بیاورند. و از آنجا آن را روی دوش ارتشیدان تا کاخ ببرند و بعد از برگزاری مراسمی در آنجا، مراسم تشییع با کجاوه های قراوان به آرامگاهش در پاسارگاد ادامه می یافت. ما همه چشمهامان به ته خیابان و میدان ایستگاه خیره بود. می گفتند گذشته از صدها تن از سران سپاه بزرگ، دهها تن از "ساتراپها" یا حاکمان کشورهای کوچک و بزرگ زیر پرچم دولت جهانی شاه هخامنش، و سران و نمایندگان سایر دول بزرگ زیر پرچم دولت برای مراسم آمده بودند. راستش نمی دانم خواب بود یا بیداری... تازه جنگ جهانی بزرگ تمام شده بود و پس از پیوند بزرگ یا دولتهای اسماعيل فصبح

درگیر و دوستی با فرعون مصر، انگار داربوش جوان به شاهی رسیده بود. میگفتند حتی رومیان و بونانیان و تاتارهای خاور دور نمایتدگانی بارای مراسم فرستاده بودند!

به ما سپرده بودندکف نزنیم. فقط پرچم در امتزاز درآوریم.

در آغاز مراسم، جلوتر از هر چیز کالسکهٔ جنگی بسیار بزرگی از میان خیابان خالی و پهن آمد، آهسته آهسته، و با وقار و ابهت، رد شد. روی آن یک جلد گافای کهن بود و شسمشیر و کلادخود کوروش، پشت کالسکهٔ جنگی، کمی دورتر، خود داریوش تنها و آرام و نیرومند گام برمی داشت، و شمشیر آختهٔ خود را با خشم در هوا گوفته بود! افراد خمانوادهٔ کوروش و سران سپاد. با "پنج سالار"، پشت سر او بودند، بعد سران موبدان، و در پی آنها نمایندگان کشورها و "ساتراپ" ایالات و سرانجام افسران ارشد آرتش، من مات بودم.. و اگرچه از شمشیرهای آخته در هوا می ترسیدم و بلام من مات بودم.. و اگرچه از شمشیرهای آخته در هوا می ترسیدم و بلام من مات بودم.. و اگرچه از شمشیرهای آخته در هوا می ترسیدم و بلام من مات بودم.. و اگرچه از شمشیرهای آخته در هوا می ترسیدم و بلام من مات بودم.. و اگرچه از شمشیرهای آخته در هوا می ترسیدم و بلام من مات بودم.. و اگرچه از شمشیرهای آخته در هوا می ترسیدم و بلام من مات بودم.. و اگرچه از شمشیرهای آخته در هوا می ترسیدم و بلام من مات بودم.. و اگرچه از شمشیرهای آخته در هوا می ترسیدم و بلام مرآمد، ولی پرچمم را به احترام گافا بسیار آرام تکان می دادم. نوع شد، که خوب بود. می گفتند "سوشیانت" پیامبر بزرگ می آید... و داریوش فرار کرده است! و من با فربادی از شادی و حیرت از خواب پریدم.. شب بود و توی رختخواب رو به دیوار مات بودم. چشمهایم هنوز از گریههای آن روز می سوخت.

نزدیکیهای ساعت نه است که هواپیما در فرودگاه شهید محراب آیت الله صدوقی یزد به زمین مینشیند. سفر نرم و خوبی بوده و من سامسونایت به یک دست و کت روی آرنج دیگر، آرام آرام از پلههای هواپیما می آیم پایین. هوای داغ صبحگاهی کویر و اسفالت داغ باند داغ معرکه است. داخل ترمینال دارم دنبال محل هرولر، تحویل چمدانها میگردم که پاسبانها ما را به بیرون توی پیادهروی باغ جلو میفرستند. چمدانها با گاری به آنجا می آیند. توی ترمینال همهجا را نگاه میکنم، و حتی لیست مسافرین تهران را چک میکنم. اثری از دکتر جعفر فروهر اینجاها نیست. و بزودی ملت به سوی گاری چرخدار بیرون درب خروجی هجوم می آورند.

صف طویلی از تاکسیهای نارنجیرنگ جلوی خروجی ترمینال ایستادهاند، که من با یک دربست عازم شهر و محل هتل پارس می شوم ــ که ظاهراً در مرکز شهر، نزدیک دمیدان مجاهدین، در خیابان آیتالله کاشانی است.

پس از گذشتن از بلوار اندک مشجر فرودگاه، تاکسی وارد جادهای کویری می شود که اینجا و آنجا اندک خرابه های بقعه یا خرابه آب انبار های کاهگلی عهد دقیانوس به چشم می خورد. سواد شهر از دور، وسط کوههای نه چندان بلند در شمال و در جنوب پیداست، که در مه یا غبار تابستانی قهوه ای به نظر می رسند. پس از چند دقیقه، به حومهٔ ولنگ و باز شهر، شامل کمی ویرانه های قدیمی، کمی ساختمانهای آجری جدید می رسیم و من ناآگاهانه به هر سوراخ و سمبه نگاه می کنم.

نرسیده به میدان مجاهدین، یا میدان شهید آیتالله بهشتی در خیابان آیتالله کاشانی راننده مراگوشهٔ خیابان که تابلوی مسافرخانهٔ پارس دارد پیاده میکند. ساک را بىرمىدارم، كىرايىهٔ رانىنده را مىپردازم، و تشكىر میکنم.

مسافرخانهٔ «پارس»، دخمهای فسقلی است، با درِ کوچک، پلکان تنگ و تاریک، و اندکی کمستارهتر از آریا شرایتون. یکورش یک دکان نانوایی است، یکورش یک عمده خواربارفروشی تقریباً خالی و مشکوک. نیمدری چوبی ورودی مسافرخانه خاکستریرنگ و یک بله از کوچه بلندتر است و باز. پلکان تنگ انگار سمنتی با دیـوارهـایی از کـاشیهای

444

۴۹۴ ۲۹۴

قهوهای تیرهرنگ عتیقه است. انگار فشار می آورد، یا به هیکل من فشار می آورد. یک چیزی توی سینهام شروع کرده به تیرکشیدن. دکتر فروهر اینجاست؟ شروع میکنم به صعود از پلهها.

جلوی راهروی دالون شکل وکوچک بالای پلهها، یک میز است، مثلاً «رسپشن»، ولی خالی. روی میز یک دفترچه است با یک تلفن. به دیوار، زیـر تمشالهای مختلف رهـبران روحـانی، یک قـفسهٔ چـوبی است، بـا هفت هشتتاکلید اتاق آویزان.

کیف و ساک را میگذارم زمین، به اینور و آنور نگاهی می اندازم، دو سهتا سرفه ای میکنم. روی میز تلنگر میزنم، و صبر میکنم. مدتی خبری نمی شود. فقط از بیرون، از پنجرهٔ باز، صدای نوحهٔ سینهزنی ملایمی از یکی از مساجد اطراف می آید، که باز حال تکیه زیر بازارچهٔ درخونگاه و دلتنگی خوبِ آن روزها را دارد.

سر و کلهٔ پیرمردی از توی اتاقی که ممکن است آشپزخانه یا توالت یا هر دو باشد پیدا می شود. کلهٔ تاس و قد کوتولهای دارد، با پیراهن سیاه، شلوار خاکی، و دمپایی. بعد از سلام خودم را معرفی میکنم، و کارت شناسایی ام را نشان می دهم، و میگویم که من قبلاً توسط دوستی از تهران تماس گرفته ام، اتاقی برای یکی دو شب می خواستم ...و مایل بودم آقای دکتر فروهر را ..که از سه شنبه گذشته اینجا بوده اند ملاقات کنم.

میگوید: «اتاق خالی که نداریم. اونم فعلاً فکر نکنم اتـاقشون بـاشه. دیروز تا حالا ندیدیمشون.» لهجهٔ فارسی یزدی غلیظی دارد.

«محبت کنید... شنیدهم شهر زیبا و مهماننواز ینزد شهر مهر و صفاست... به یک مهندس مسافر غریب جنگزدهٔ شهر آبادان و پالایشگاه نفت می تواند محبت کند جایی بدهد. باید یک اتاق کوچک داشته باشید. من از قوم و خویشهای دکتر فروهر هستم.» «اتاق داریم، اما اتاق خالی نداریم.» جملهٔ خوشگلی است. میگویم: «یک سرپناه کوچولو که پیدا میشه. شاید بعد از ظهر، بعد از ساعت تخلیه... ضمناً بنده دیروز صبح از تهران تلفن کردم، فرمودید دکتر پیغام مراکه پریروز از تهران داده بودم که امروز وارد می شوم گرفته ربه دستشان رسیده؟» تکرار میکنم: «من مهندس آریان هستم، جناب. ارادتکیشم.»

فکر میکنم مغشوشش کردهام. میگوید: «والله اتاق خالی نداریم. ما پیغومها را هم، اگه مهمان در اتاقش نباشه میذاریم زیر شیشهٔ میز.» «شما خودتان پیغام بنده را دریافت کردید؟»

«بله یادم هست پیغومی بود. ما براشون گذوشتیم. بله آقای مهندس.» «به دستشون رسیده؟»

«بله... اینجا نیست... ممکنه کارگر شبکارمون دیشب بهشون داده. تا دیروز غروب اینجا بود.»

نگاهش میکنم. «شنیدم برای چهار شب پیش پرداخت کرده بودند.» «بله ــ تا امروز.» به دفتر نگاهی میاندازد. یعنی تا امتیب. فردا قراره تخلیه کنند.»

«ممکنه خواهش کنم محبت بفرمایید ببینید ایشان الان در اتاقشان هستند یا نه؟ ایشون مریضه. خیلی مهمه.» هنوز لازم نمی بینم که از فرار دکتر از آسایشگاه روانی و موضوع چاقو و شیشهٔ اسید و اینها حرفی بزنم. نگاهم میکند. وسط جمجمهٔ صورتی رنگش را می خاراند.

«کلیدشون الان اینجاست؟ یا پیش خودشونه؟» به تختهٔ فسقلی که زیر قفسه به دیوار نصب و هفت هشتتا کلید از آن آویزان است نگاه میکنم.

«کلید اتاقشان اینجا نیست. پیش خودشونه ـ ولی عرض کردم که نیستند. این دو سه روزه بیشترش نبودهاند. انگار دیشب اومدن بعد صبح زود رفتهن. اتاقشون و تختشون تقریباً دست نخوردهس. شنیدیم می رفتند تفت و عقدا و مهریز و نارکی و اونجاها... فکر میکنم دیروز رفتهن تفت.

سراغ محل مینی بوسهای تغت را میگرفتند.» «حالشون چطور بود؟» «الحمدالله.» «تفت؟... دلیلش را هم گفتند؟» «نه والله.» نمی خواهد درباره هیچی زیاد صحبت کند، وارد مطلبی بشـود. نـمی فهمم ایـن دستمـایه مسـافرخونهچی بـودنش است، یـا یز دی بودنش.

«ممکنه خواهش کنم زحمت بکشید، تشریف بیارید درِ اتاقشون رو بزنید، یا باز کنید، ببینید هست یا نه. مهمه. ایشون مریضی دارند. بنده از قوم و خویشهای خانمشان هستم، و برایشان داروهایی آوردهام. محبت کنید. بفرمایید یه نگاهی به اتاقشون بندازیم. چه ضرری داره؟»

هیکل من دو سه برابر اوست، گرچه ظاهرم نشان تمیدهد اهل دعوامرافعه، یا کَلک باشم، اما اهل پول و خلبازی چرا. بنابراین تمکین میکند و مرا دنبال خودش به ته راهرو میبرد. جلوی اتاقی میایستد، با تلنگر محکم به در میزند. «آی دکتر... آی فروهر...»

برمیگردد نگاهم میکند. شانه بالا میاندازد.

جوابی نمی آید. حتی صدا و حرکتی هم نیست. من دولاً می شوم و از سوراخ خالی کلید نگاه می اندازم. اتاق انگار خالی است و تختخواب دستنخورده. در قفل است و کلید هم نیست. احتمالاً رفته بیرون، کلید را هم با خودش برده. شاید هم گوشهموشههای اتاق باشد. از فروهر هرچه برمی آید.

مسئول مسافرخانه نمیخواهد دستگیره را بچرخاند، مسافر را اگر هست ناراحت کند. خودم این کار را میکنم، سعی میکنم. اما در قفل است.

برمیگردم به مردک نگاه میکنم. الطفاً این در را باز کنید. شاه کلید که

دارید؟... نظافتکارها از چه استفاده میکنند؟ عرض کردم که دکتر مریضاند و حال ندارند. شاید توی اتاقشون باشند. شاید احتیاج به کمک داشته باشند. لازم نیست کار به پلیس و مقامات مسئول کشیده بشه....

اوقاتش ناگهان حسابی تلخ می شود. از این حرفها اصلاً خوشش نمی آید. نمی فهمم واژهٔ «شاه کلید» ناراحتش کرده، یا «کشیده شدن کار به پلیس و مقامات مسئول». من هم ولکن نیستم. آهی می کشد و می رود دسته کلیدی از یک جا می آفریند. می آید، پس از چند بار دیگر درزدن در اتاق را باز می کند. اکنون می بینیم که کسی در اتاق نیست. وارد می شویم.

چیز زیادی که مربوط به مسافر باشد در اتاق نیست، بجز یک کیسه پلاستیک سیاه بزرگ روی میز چوبی که یک آینهٔ فسقلی حائل به دیوار دارد. سایر اثاثه اتاق هم فقط یک صندلی چوبی قراضه است و یک تختخواب تقریباً دستنخورده و استفادهنشده. انگار جای سر روی بالش کمی فرورفتگی دارد. یک کولر آبی زیر پنجره هست، خاموش، شاید سالهای سال، چون ظاهر دستگاه زنگزده و کِبِرِبِسته است.

میگوید: «بفرمایید... نیستند...» لحنش حالا آمرانه، ولی کمی هم بنا اضطراب و دلخوری است.

می روم جلو و نگاهی به کیسهٔ پلاستیک می اندازم. مسئول مسافرخانه حرفی نمی زند. یا شل و پخمه است، یا اهمیت ندارد یک غریبه اثاثهٔ مسافران را دستمالی کند. در آن علاوه بر دو سهتا کتاب و چندتا کاغذ و وسایل ریش تراشی و قرص، یک شیشه ۵۰۰ CC اسید سولفوریک است، به اضافهٔ یک بطری. آن را درمی آورم نگاه می کنم: «الکل صنعتی مجاز، متیلیک تقلبی ۹۰ درجه.» بعد با حرف ریزتر: «برای مصارف خارجی و صنعتی.» چاقو نیست. قبل از اینکه در کیسه را ببندم، از همراهم خواهش می کنم اجازه دهد یادداشتی برای دکتر فروهر بنویسم و روی میزش بگذارم. اجازه می دهد. دست توی جیبهایم می کنم و نداشتن قلم را بهانه السماعيل فصيح

میکنم و از او می خواهم لطف کند یک خودکار یا مداد برایم بیاورد. با دلخوری دنبال مأموریت بیرون می رود. وقتی او رفته، دست می کنم یادداشتهای توی کیسه را درمی آورم و نگاه تندی به آنها می اندازم. ظاهراً تراوشات چند روز و شب اخیرش است. آنها را تنا می کنم در جیبم می گذارم. می خواهم شیشه اسید را هم بر دارم که مسافر خانه چی با خودکار برمی گردد. از کنار کیسهٔ پلاستیک کنار می آیم، از مردک تشکر می کنم و با یادداشتی ورود و ماندن خودم را در یزد به دکتر فروهر اطلاع می دهم و تقاضای فرصت ملاقات می کنم. پس از نوشتن نام خودم و امضاه، و گذاشتن یادداشت روی میز جلوی آینه خودکار را به صاحبش رد می کنم. می گویم: «جناب دوست عزیز، خواهش می کنم اتاقی، اتاقکی هرجور هست برای ما جور کنید حما از مردم مهمان واز و نیک پندار و نیک کردار یزد انتظار داریم...»

او که انگار همه چیز و همه جورش را دیده فقط میگوید: «جا نداریم، به والله قسم. به سیدالشهداه قسم.»

«در همين اتاق كه مىتونم باشم؟ تخت اضافه. دكتر دوست و فاميل بنده است، اهـميت نـميده. البـته بـنده كـرايـهٔ اضـافه را هـرطور هــت، هرچقدر باشد، شخصاً پرداخت مىكنم.»

«خلاف مقرراته. میخواین جواز مسافرخونه را هم قطع کنن؟ اتاق یکنفره است.» میخواهد از شرّ من خلاص شود. من هرچه هستم یا نیستم، شرّ را هستم.

«هتل یا مسافرخانه دیگهای این نزدیکیها، در مرکز شهر نیست؟» برمیگردیم طرف پیشخان مفنگی «رسپشن».

«تاج» يـــخرده بـالاتر هـــت. اوندست مـيدون مـاركار. مـثل ايـنجا مسافرخونهس.»

دهتلهای دانقلاب، و دصفائیه، چی؟،

«اونا تقریباً بیرون از مرکز شهرن... و فکر نکنم جا داشته باشن. چون اتاقهاشون از قبل رزرو میشن.»

«خواهش میکنم محبت کنید به همین مسافرخانهٔ «تاج» که فرمودید یه خرده بالاتره یه تلفنی بفرمایید. روز خیرات هم هست، ثنواب داره. حتماً دوست و آشنایی دارید بفرمایید اتاقی برای ما جور کنند. تا من برای دکتر فروهر آدرسم را بگذارم. خواهش.»

بالاخره کرامت میکند و تلفن را برمی دارد. در حقیقت منت سرِ هر که هست میگذارد و مرا از سرِ خود باز میکند. قول می دهد به محض دیدن دکتر فروهر ورود و محل مرا به او اطلاع دهد، من محل اقامتم را در یادداشتم اضافه میکنم. از مسافرخانه خارج می شوم و از خیابان تقریباً خالی و هوای داغ عین تنور سنگکی و گرفته بالا می آیم.

بدین ترتیب است که پس از نیم ساعت در اتاقی در مسافرخانهٔ «تاج» یزد، نبش میدان مارکار، اطراق میکنم. «تاج» از «پارس» بی ستاره تر نیست. باد قسمتی از یادداشتها می افتم که خُرتک فروهر برای اولین بار در زمان خلافت بنی عباس از «راگا» به اینجا آمده بود. فقط اسم حاکم یزد را به یاد نمی آورم. باید اثر داغی مذابکنندهٔ مخ در کویر باشد.

بعد از ثبتنام و گرفتن کلید به دخمهای ته راهروی طبقهٔ دوم فرستاده می شوم، که از دخمه های مرکز روانبز شکی روز به خیلی زیاد وحشتناک تر نیست. اتاق با پنجره های بسته خفه و نفس گیر است، و پرده های قهوهای رنگ کشیده آن را تاریک و دلمرده تر می سازد. بعد از اینکه ساک و کیف را گوشهای می گذارم، پرده ها را می کشم، و کولر ارج را روشن می کنم، که فقط «فن» آن باد داغ تو صورت می زند، و ظاهراً تهویه مرخص است. ولش می کنم. دستشویی کوچکی گوشهٔ اتاق هست. آبی به سر و صورت می زنم، می آیم پایین و سعی می کنم برنامهٔ روز را جور کنم. یکی از دو سرنخی که دارم یکی تلفن این جناب رستم همآوند است، که با اجازهٔ اسماعيل فصيح

مسافرخانهچی سعی میکنم شماره را بگیرم، و اهورا اهورا، میکنم خانه باشد، هر که هست.

اهورامزداکمک میکند.

کسی که تلفن را جواب می دهد طرز کلام باادب و متینی دارد، و وقتی من خودم را معرفی و دلیل مزاحمتم را می گویم، مرا متعجب می کند: «درود، آقای آریان... اتفاقاً دیشب تلفنی از جناب ایرج خطیبی دربار شما داشتیم. خواهش می کنم و حتی پافشاری می کنم پیش ما تشریف بیاورید. کلبه خرابه ای هست.»

دتشکر میکنم.» نمی دانم ایرج چه چیزهایی بلغور کرده که این دوست با مهر و محبت بسیار با لطف و مایل به همکاری است. شاید خودش اهل دل و محبت است. باز تشکر میکنم: «بنده راستش ترجیح میدم همینجاها حوالی مسافرخانهای که دوست بیمارمون دکتر فروهر هست باشم، شاید سر و کلهاش پیدا بشه.»

دباید ملاقات کنیم و ببینیم چه خدماتی از ما برمیاد. بنده خودم کمی ناراحتی جراحی چشم داشتهام ولی می آیم، خنانم هماوند هستند و ماشین هم زیر پامون هست.»

دبا تشکر از مهر شما... بنده ترجیح میدم در آن سطح مزاحم نباشم. رامتش دکتر فروهر گمشدهٔ ما \_لابد ایرج گفته \_ناراحتی روانی داشته، و خواهش میکنم نخندید \_ تصدیع یا اشتغال ذهنی با حضرت زرتشت پیدا کرده بوده و بنده فقط میخوام مقداری اطلاعات دربارهٔ اینکه او در اینجا درکدام مراکز زرتشتی شهر و کجاها میتونسته رفته باشه کسب کنم، تا با مراجعه به آنجاها شاید سرنخی، سوراخ دعایی پیدا کنم. توی هتل محل اقامتش که فعلاً نیست... خیلی جاهام رفته.»

میگوید: «علاوه بر خود محل آتشکده، همانجا تو خیابون آیتالله کاشانی دوتا بنیاد و انجمن زرتشتیان دیگر هم هست که ویژه اعضاء است و همیشه هم بسته. آتشکده البته تقریباً مثل یک موزه است، روزهای جمعه و تعطیلی بسته ولی بنده شاید بتونم ترتیب ملاقات شما را با موبد یا دستور، آتشکده که مرد بسیار بسیار خوب و دانا و همراهی است بدهم. خانهاش هم همانجاهاست.»

داين عاليه، وكمال لطف شما.»

فوری داوطلب می شود بیاید در خدمت باشد. «خواهش میکنم آدرس بدهید تا من خودم چند دقیقهای با تاکسی آژانس به درِ منزل بیایم و ملاقاتی داشته باشیم.»

«ابداً، جناب آریان. شما مهمان ما هستید نباید زحمت بکشید باید این افتخار را به ما بدهید. ما تا بیست دقیقه یا فوقش نیم ساعت با ماشین خودمان آنجا هستیم... فرمودید مسافرخانهٔ تاج؟ بلدم.»

بالاخره قبول میکنم، باز از او تشکر میکنم، ولی قرار را جلوی مسافرخانهٔ پارس میگذارم که محل اقامت دکتر فروهر است. میگویم جلوی مسافرخانه می ایستم. با پیراهن سفید، موهای سفید، و عینک دودی. او هم میگوید با یک پژوی سفید شماره تهران می آید. پس از تشکر کوتاهی میگویم: «امیدوارم کمک شما باعث بشه این استاد فلکزدهٔ دانشگاه راکه به آیین شما... احترام میگذاره پیداکنیم...»

میگوید: دایدون باد.»

دخداحافظ.»

میگوید: «خدانگەدار...»

نیکوکارترین و باادبترین مردی است که در این چند روزه به تىورم خورده است.

از تاج بیرون می آیم، و خوشخوشک تا سر کوچهٔ مسافرخانهٔ پارس قدم میزنم. اطراف و دور و بر پیادهروها را زیر نظر دارم. خیابان عـریض آیتالله کاشانی ساختمانهای نسبتاً خـوب و مـدرن قـاطی سـاختمانها و ٥٠٢ اسماعيل فصبح

دکانهای قدیمی دارد، ولی روی همرفته مثل خیابانهای خوب جنوب تهران است. فقط گرمی و خشکی هوای ساعت ۱۰ صبح قلب آمرداد شهر، به قول فروهر «قلب مرده کویر»، را فریاد می زند. با یکتا پیراهن آستین کوتاه و دستمال به دست در حال خشک کردن عرق سر و صورت منظره عوضی و ناجوری دارم. تک و توک دکانهای مواد غذایی ضروری و ماست بندی، حلواف روشی باز هستند – و حستی دستفروشیه ای خرت و پرتی از قبیل رنده و گوشکوب و کیسه حمام و دستمال یزدی و غیره. در پیاده روهای مشجر با نارونهای خشک و خاک خورده، زنهای چادری و مردهایی که مثل آدمهای بازارچهٔ قوام الدولهٔ تهرانِ پنجاه سال پیش در لباس عزاداری اند، رد می شوند. قهوه خانهٔ فکسنی بی را هم باز خوکی بنوشم، ولی این تصور خام که بروم تو قهوه خانهٔ داغ و آرد یک کوکاکولای خنک یا یک مالشعیر تگری را بدهم، از مغزم تصعید می شود. بنابراین در یک بقالی – سوپر، با دو پاکت آب سیب «ساندیس» هرم تشنگی را کاهش می دهم – با سعی می کنم.

هنگام هُرتکشیدن آب سیب با نی فسقلی، سعیای هم میکنم به آخرین یادداشتهای فروهر که دارد جیبم را می سوزاند نگاهی بیندازم. بدخطتر، درهمگوریدهتر، و با بخش بندیهایی اجق و وجق است که انگار طرح یک قصه آشفته و درب و داغون را دارد سا فرازهایی ازگاتها. حال و وقت خواندن و تجزیه و تحلیل آن را ندارم، چون ممکن است هماوند و همسر هر آن برسند. یادداشتها را باز توی جیب کتم که روی ساعدم است می تبانم و از سویر سبقالی بیرون می آیم.

# 27

هفت هشت دقیقه بعد از رسیدنم جلوی «پارس»، یک پژوی ۵۰۳ سفید از بالا، از طرف میدان مارکار می آید. جلوی مسافرخانه، وسط خیابان دور میزند. پشت رل خانم مسن سبز «رویی است با چارقد آبی و اندک گلدار. مردی که کنار اوست عینک دودی دارد، اندامی لاغر و موهای کمپشت سفید. از داخل ماشین برایم، یا به سمت من دست تکان می دهد. خانم فقط لبخند دارد و ماشین را تقریباً کنارم جلوی جو پارک میکند ولی توی ماشین می ماند، مرد مو سفید در طرف خود را باز میکند، با لبخند دست دراز میکند، ولی همانجا می ماند. حدود شصت، شصت و پنج دارد، بلندقد و خوش قامت و سبزه است، با پیشانی بلند و عینک شیک. هجناب آریان؟» جوری به سمت من نگاه میکند، که نمی فهمم چقدر خودش مرا می بیند، و چقدر خانمش مرا نشان داده، علامت داده. می روم

«بله، جناب هماوند؟...»

اسماعيل فعيح

درود... خوش آمدید بگفتهٔ شما به یزد تاریخی و مهماندوست ما...» دبنده هم از ملاقاتتان خوشوقتم و همچنین باید پوزش بخواهم از مزاحمت.» به خانم پشت رل هم مىلام مىكنم، اما با او دست نمىدهم. او هم چیزى نمىگويد، فقط با لبخند سر تكان مىدهد.

هماوند میگوید: «بند» ارادت کیشم.» خند اش شادی آور و روشن است. مرا به داخل ماشین دعوت میکند، که با خرشحالی می پذیرم و روی صندلی عقب می نشینم، و درجا از آنها بیشتر خوشم می آید، چون پژوی تمیز شان کولر دارد که روشن هم هست. ایرج خطیبی به من گفته بود که هماوند نه تنها از مدیران قدیم «ایران ایر» بلکه سالها متصدی دفاتر خارجی هواپیمایی ملی ایران «هما» در بمبئی و لندن و توکیو بوده – و اکنون بازنشسته شده و در خانه تازه سازی در منطقهٔ اعیان نشین صفائیهٔ یزد، شهر آباء و اجدادش زندگی را میگذراند. سه تا بچه ها شان در بمبئی داشتند. پس از سلام و کمی احوالپر سیهای اولیه، از ایرج خطیبی و از بچه ها و غیره، پس از معرفی مختصر خودم، فوری وارد دلیل آمدنم به یزد می شوم. از واقعیت وضعیت فروهر و از سابقه و نوع بیماری حاد او میگویم. و از اشتغال ذهنی شدیدش به یزد بیشتر ذکر میکنم.

«پس چرا به هتل صفائیه یا هتل انقلاب و هتل جهانگردی نرفته که جاهای راحت و آبرومندتر \_ و البته مصادره شده اند. آنجاها هم محیط آرام دارند، و هم وضع سرویس و سیستم تهویهٔ قن کوئیل خوب. و خود شما.... او و خانمش هر دو به طرف من برگشته اند، مهربان و همکار و همفکرند.

دکتر فروهر ظاهراً به حال ضربالاجل آمده، مثل خودِ بنده. یا شاید خواسته در هتل «پارس» افسانهای، یا در مرکز شهر باشد. ولی او بههرحال خودش انگار مدام اینور و آنور بوده، الآنم نیست. خواستم

ببینم با چه کسانی میتونسته تماس گرفته باشه. با رئیس آتشکدهٔ اینجا، آدمهای زرتشتی معتبر اینجاها، یا پیرانگاهها، اگه هنوز هستند چگونه میشه تماس گرفت؟»

میگوید: «موبد آتشکده...» بعد میگوید: «یک آتشکده بزرگ که البته هست. همینجاکمی بالاتر هست. «گیت» بزرگ یا در اصلی بزرگش قدیم تو همین خیابان باز می شد، اما حالا از در عقب آن که در پسکوچه توی کوچهٔ آتشکده باز میشه استفاده میکنن. اما امروز تعطیله. گرچه بنده میتونم به موبد دوستمان تلفن کنم، با هم آشنا بشوید. اگر به دیدن ایشان رفته باشد، موبد یادش هست.

دخیلی سپاسگزار میشم.»

«چند روزه در یزد بوده؟» «ظاهراً از سه شنبه تا حالا... سه چهار روزه. ولی شنیدهم عقدا و نارکی هم رفته. دیروز هم رفته تغت ... یا قلعهٔ المجوس؟» سعی میکنم لحنم جدی باشد.

دبله، بله، آتشکدهٔ قدیمی داره... اثاثهش تو مسافرخونه هست؟؟ دائاثه که چه عرض کنم، ولی بله. وقتی از آسایشگاه تقریباً فرار میکنه چیزی با خودش نداشته. الآن هم توی اتاقش فقط یک کیمه پلاستیک هست، مقداری کتاب و اسباب اصلاح و خرت و پرت. یک چاقو و یک شیشه اسید که از قفسهٔ آزمایشگاه برداشته بوده، که حالا شیشهٔ اسید هست اما چاقو توی کیسه نیست...؟ هست اما چاقو توی کیسه نیست...؟

«فکر نکنم... صحبتی هست \_ یعنی فقط از ناشر کتابهاش در تهران شنیدم... از زمان رئیس جمهوری بنی صدر که به کتابهای دکتر اوایل بعد از انقلاب در وزارت فرهنگ و هنر اجازهٔ تجدید چاپ نمیدن. کارمند تندرویی که اون موقع ظاهراً باعث این توقیف بوده \_ و ضمناً در تهران از اسماعيل فصبح

کار برکنارش کرده بودند، چون طرز کارش خوب نبوده ـ بعد منتقل شده بود یزد. توی یکی از کتابخانه های اینجا. اسمش کلمادیان، یا کلمادیانی است. این چیزهایی است که از ناشرش شنیده بودم. البته خطر اینکه دکتر در اوج بیماریاش دنبال این شخص آمده باشه خیلی کمه. و اینکه این چند روزه در شهرهای اطراف دنبال این کلمادیان باشه و بخواد قتل و جنایت بکنه ـ خیلی کمتر. من فکر میکنم حال خودش بخاطر حواس پرتی اش بیشتر در خطره. یادداشتی هم به من داده اند که اینجا به دوستی که کتابفروشی • آشیان کتاب » را دارد بدهم و کمک بخواهم. آقای نیکو...

«این شروع خوبیه. باید پوزش بخواهم که در این موقع از گرمای روز مزاحمت ایجاد کردهام.»

دنه، دوست خوبم. ایرج و دوستان ایرج برای ما گرامی اند. این دکتر هم که دانشمند و درگیره.... با خنده بازتری اضافه میکند: «ما دست خدمت دراز نکنیم کردار نیک نیست.»

خانمش با صدای کاملاً گرفتهای میگوید: «خانی... بىریم از مىنزل... تلفن...»

هماوند با شادی میگوید: «منم همین فکر را میکنم... ولی اول یه دوری بزنیم، نگاهی میندازیم. آقای آریان هم شهر ما را میبینند...» لبخند بازِ دیگری میزند، و به سمت من نگاه میکند. خانم بیصدا فرمانبرداری میکند.

میدان مجاهدین یا میدان دکتر آیتالله بهشتی نسبت به سایر خیابانها

تا حدی بیشتر ترافیک و رفت و آمد دارد. وقتی دور میزنیم، هماوند به دهانهٔ بازار کویتیها اشاره میکند که به مناسبت ایام عزاداری بسته است. بنابراین به اصرار، هماوندان مرا به خانهٔ خودشان در صفائیه می آورند که بشینیم با تلفن به این و آن، کارها را پیگیری کنیم. چیز خنکی هم بنوشیم.

خانم هماوند میدان مجاهدین را دور میزند، باز میاندازد بالا. در خيابان آيت الله كاشاني، بالاتر از ميدان ماركار، هماوند كوچه آتشكده را نشانم می دهد. که یک کوچهٔ ولنگ و باز با دیوارهای کاهگلی است. بعد چیون روز تنعطیلی است و وقت دارینم بنه دستور جنباب هماوند صحبتکنان جاهای مهم دیگری از شهر را هم نشانم میدهند، و من يادداشت مىكنم. خانم از سلمان قارسى مى اندازد بايين و من محلة دیگری از زرتشتیان، محلهٔ خرمشاهی را با کوچههای کاهگلی می بینم. بعد از میدان میرچخماق می اندازد توی خیابان امام خمینی و مسجد جامع را می بینم، و زیر قبرستان خُرخُر پسکوچهٔ مناشین رویی را که به زندان سکندر و مدرسهٔ ضیائیه میرود نشانم میدهد، ولی داخل کوچهٔ ماشينرو نمي شود، لابد به خاطر روز عزاداري. بعد از خيابان ديگري مرا به «پیرانگاه سِتی پیر» یا «مهستی پیر» می آورد که بنا بر روایتی مهربانو نوهٔ یزدگرد سوم، به نام سِتی یا مهستی، هنگام فرار از دست تازیان خود را در چاه خانهای انداخته و مرده بود، و صاحبدلان آن را تبدیل به پیرانگاه یا آتشکدهٔ کوچک یا دیری کرده بودند. من نام و محل تمام اینها را یادداشت مىكنم، شايد بەدرد بخورد.

خانهٔ رستم هماوند در منطقهٔ صفائیهٔ یزد، خیابان شهید تیمسار فکوری، خیابان فرعی مریم، یک ناحیهٔ مسکونی شیک و تازهساز است. تمام منطقه پُر از ساختمانهای بزرگ از آجر بهمنی سفید و جزو موند بسیار بالای شهر است، البته در جنوب شهر! یزد فروهر! خانم هماوند به اسماعيل فصيح

خدواهش شدوهرش، قدیل از ایدنکه وارد فرعی مریم شود، که یک بیست متری تمیز و مشجر است، مرا به انتهای خیابان شهید سرتیپ فکورن، به میدانی به اسم میدان اباذر می آورد، دوری می زند \_ تا منظره ادخمه ها از در منتهاالیه دشت غبارگرفته که سر به فلک کشیده اند، نشانم دهد. دخمه ها در بقعهٔ خاکی بلند، مثل دو تپه گرد و بزرگ اند، یکی نوک تیزتر. هماوند انگار که حالا خودش بالای دخمه هاست، توضیح می دهد که این دخمه ها تاریخی اند و در قدیم، یعنی تا او اسط دوره می دادند، تا کرکسها بخورند. می بر سد اگر دوست داشته باشم می توانیم می دادند، تا کرکسها بخورند. می بر سد اگر دوست داشته باشم می توانیم جلوتر برویم، و آنها را از پای تپه تماشا کنیم. تشکر می کنم. می گویم درباره شان چیزهایی خوانده ام ولی فعلاً بد نیست اول دو سه تا تلفن را بزنیم، اوضاع حساس دکتر فروهر را پیگیری کنیم. با لبخند می پذیرد.

خانه یک چیز دویست سیصدمتری و نسبت به سایر خانه ها کو چکتر است. ساختمانی یک طبقه، حدود صد و هفتاد هشتاد متر زیربنا دارد، با حیاطی نسبتاً بزرگ، مشجر و گلکاری شده. با مادر همسرش زندگی میکنند، و بچه ها هم که بمبنی اند، در گجرات. من و هماوند در سالن پذیرایس می نشینیم که تمیز و شیک است، و سر بخاری هم حفرهٔ مربع شکل ویژهای به دیوار است که در آن یک آتش کو چک روغن کرچک سمبلیک می سوزد. خانم هماوند پس از مدتی با سینی آینه و چارقد وال سفید گلداری سرش است. با کمی توالت، و کمی هم شکل فرنگیس است، اما چاق، و جلوی موهای فلفل نمکی اش که از روسری بیرون زده، شبیه تمثال قدیمی زنان زرتشتی است که در کتب انگلیسی مربوط به آنها دیده ام. و بی صدا. که مرا یاد یک نفر در اتوبیوگرافی می اندازد.

0.8

#### فرار فبروهبر

هماوند، که هنوز توی اتاق عینک دودی به چشمش است، و وقتی حالت حساس مرا برای فروهر می بیند، از خانمش می خواهد شماره تلفن آقای نیکو صاحب کتابفروشی «آشیان کتاب» را بگیرد. خانم می نشیند و مشغول می شود، و پس از مدتی، ظاهراً تلفن زنگ می زند، گوشی را به شوهرش می دهد. هماوند پس از سلام و خوش وبش کمی با نیکو، گوشی تلفن را به من می دهد. با تشکر، سرفهای می کنم و پس از سلام و احوالپرسی، سلام و پیغام عرض ارادت آقای شفق از تهران را به اطلاع جناب نیکو، نمی دونم این افتخار را پیدا می کنم که چند دقیقه ای دربارهٔ دوستی به نام دکتر جعفر فروهر و مسئله ای که با آقایی به نام کلمادیان یا کلمادیانی که یکی از کارکنان ادارهٔ فرهنگ یا آموزش یزد داشته، صحبت کلمادیانی که یکی از کارکنان ادارهٔ فرهنگ یا آموزش یزد داشته، صحبت

والله بنده پوزش می خواهم که نمی توانم شخصاً خدمت برسم، چون بنده بدجوری مریضم. در مسافرت یزد ــ مشهد در تصادف اتوبوسی که چندین نفر کشته شدند، ما خدا خواست زنده بمونیم، ولی با جراحیات بسیار رو به مرگ...۳

«از مزاحمتم معذرت ميخواهم.»

، ولى ما همه آقاى دكتر جعفر فروهر را مى شناسيم. بسيار خوب هم مى شناسيم... هم از روى كارهاش و هم بنده با ملاقاتى كه با ايشان چندين سال پيش قبل از انقلاب داشتم، در سفرى كه ايشان به يزد آمده بودند... كتابهاى دكتر جعفر فروهر قبل از انقلاب فروش خوبى داشت، خواننده داشت... ولى حالا از چاپ خارجاند...»

دربارهٔ این برادر کلمادیانی چی؟ خبر آخر چیه؟ چیزی قـابل ذکـر هست؟»

دربارهٔ این جناب کلمادیانی هم بعله، آدم نحس و بداخلاقی بود.

0.4

اسماعيل فعبيح

۵۱.

ایشان تا دو سال پیش همین جا در کتابخانهٔ وزیری کار میکرد، قبلاً هم در تسهران و اصلاً از کارمندان وزارت فرهنگ و هنر سابق بود. بخاطر ناجوربودن کارش، و در جقیقت خُلبودن و دمدمی بودنش، بازخریدش کرده بودند. فکر میکنم بعد رفت ملایر یا بروجرد، نمیدونم دقیقاً کجا...» پس خلاصه در یزد نیست؟»

«نه خیر... تصور نمی کنم... البته الله ویعلم.» نفس تقریباً راحتی می کشم.» جناب نیکو، شما خودتان این دو مله روزه جناب دکتر فروهر رو اینطرفها ندیدین؟ آمده یزد... دو سه روزه. «والله عرض کردم... بنده مریض و بستریام. بیرون نمی روم. مغازه دست دکاندار است ...و فکر نکنم... اگر بود فوری تلفن می کرد. اطلاع می داد. نمی دونم. فکر نکنم..»

دصحیح... ممکنه خواهش کنم اگر احیاناً تماسی گرفت نام و اسم هتل محل اقامت فدوی را به او بدهید؟... مسافرخانهٔ تـاج. جـلال آریـان. از تهران.»

میگوید: «چشم...» یادداشت میکند. خداحافظی میکنیم و گوشی را میگذارم.

دستکم دکتر فروهر در شهر باستانی یزد با چاقو و اسید سولفوریک دنبال کلمادیانی نیست، یا نمی تواند باشد. ولی هنوز مسئلهٔ کلّی این است که خودش را در کوه و تپههای مهریز و تفت و نارکی و آتشکدههای زرتشتی پخش و پلا پیدا کنیم. پس از اینکه کمی یا هماوند دربارهٔ زندگی در این جور جاها صحبت میکنیم، به خواهش من تلفن آتشکده و بعد از کمی فارسی – دری صحبت کردن، تلفن دیگری را خودش میگیرد. ظاهراً مسئلهٔ چشم مهارت شماره گیری تلفنش را تباه نکرده. برای من قراری با موبد هرمز فرخانی برای بعداز ظهر – که هرم داغی هموا کمتر است – میگیرد. بزودی می فهمم که او با پسر موبد صحبت کرده چون ایشان بیرون است. موبد آتشکده با هماوند بسیار نزدیک و یگانه است ـ که لابد در این حال و روزگار، همه شان با هم هستند. قول و قرار می شود که موبد مرا در ساعت شش بعداز ظهر ـکه ایشان بر حسب سنت برای نهادن چوب در آتش آتشکده به آنجا می رود، بطور خصوصی بپذیرد. پسر موبد ظاهراً قول می دهد این پیغام را به موبد برساند ـو وقتی آمد تلفنی بکند. احساس میکنم انسانهایی خوب و پاک و ساده اند. به همدیگر احساس فوق اعتماد و وابستگی، حتی یگانگی دارند. و موضوع قرار ملاقات را تقریباً تمام شده می دانم.

اجازه مي خواهم بلند شوم، زحمت كم كنم و به هتل برگردم، شايد سر و کلهٔ دکتر فروهر هنگام ظهر یا بعدازظهر داغ در مسافرخانهاش پیدا شود، اما هماوند و همسرش اصرار و تقریباً التماس و سوز و گداز دارند. ناهار را نزدشان باشم. تشکر میکنم، و اینطور که اینها با مهر و محبت اند جرأت نميكنم بخواهم برايم آژانس تاكسي تلفن كنند. هماوند ميپرسد: •خود شما برنامة بازگشتن به تهرانتون چطوره چهوقته؟» سرم را ميخارانم. «هنوز برنامهٔ فيكسى ندارم.» «بلیت بازگشت هواپیما که دارید؟» «يكسره گرفتم، چون نميدونستم چه وقت برميگردم.» داینجا سخته جا براتون گیر بیاد، چون پروازها از تهران و مرکز كامپيوتر شون تنظيم ميشه.» «تا ببينيم چي ميشه.» اين هم خبر آنچنان دلانگيزي نيست. هوقتي عازم بوديد با بنده تماس بگيريد، شايد بتونم براتون جور كنيم. بعضي از آقايون «ايران اير» هنوز ما را مي شناسند... ارادت هست.» امتشكرم.» اضمناً يک شيشه شربت گياهي ويتامين ويژه اينجور هوا هم خدمتتون میدم شاید شبها برای اعصاب و خوابیدنتون خوب باشه. شاید ٥١٢ ١٣ ١٣ ١٩ ١٢

هم برای دوستتون.» فکر میکنم مقصودش را میفهمم. «ممنونم. امیدوارم هوم مقدس تخدیرشده باشد.»

غشغش مـــىزند. «هــوم مــنتى چـيز ديگـەس... ولى ايـن عصـار. چند جور گل و گياهه، ويژەس. و مال مواقع ويژه.»

«اینجور بوش میادکه من مراسم و مواقع ویژه زیاد جلوی روم دارم... تشکر میکنم.»

حدود یازده است که مرا با پزوی خنک به خیابان داغ آیت الله کاشانی جلوی دتاج ی برمیگردانند. اصرار دارند عصر برای موارکردنم بیایند، ولی با التماس خواهش میکنم زحمت نشکند چون فاصلهٔ آتشکده تا مسافرخانه دویست سیصد قدم بود. اصرار میکنم بگذارند فعلاً به تنهایی ادامه بدهم با یزد تجربه کنم. به اندازهٔ کافی سرنخ هم دارم. قرار می شود اگر مطلب و مسئله ای بود تلفن کنم. با هماوند دست می دهم، با خانمش خداحافظی میکنم، به امید دیدار در آینده خدانگه دار می گوییم.

اول سری به «پارس» میزنم. فروهر هنوز پیدایش نشده. یادداشت صبح من هم هنوز دستنخورده آنجاست. لابد دیروز تا حالا از تفت برنگشته. سالن غذاخوری ندارند ــ مسافرخانه است. می آیم بیرون. سرم بدجوری دردگرفته است.

قدمزنان، زیر آفتاب برمیگردم طرف «تاج». پیادەروی لخت و خلوت حوالی ظهر یزد سوزنده و عملاً د*اغ و ک*لافه کننده است. وقتی بـه در مسافرخانه میرسم، عرق از سر و صورتم یا هفت لایه کهکشان وجودم در حال تراوش است. از متصدی میز اطلاعات می پرسم کسی تماس نگرفته؟ نگرفته. به اتناقم می روم و کیسهٔ قشنگ خاتم دوزی محتوی اهدایی جناب رستم هماوند راکه محتوی یک شیشهٔ قهرهای رنگ و چیزی شبیه شربت سینه است ته ساک زیر لباسها و خرت و پرتها میگذارم. و در ساک را محکم می بندم، زیر تختخواب هل می دهم. به میز اطلاعات برمیگردم و در حالی که هنوز عرق از سر و رویم پاک میکنم، تلفنی به تهران به فرنگیس می زنم. تمام آخرین اخبار مربوط به فروهر و شهر یزد و تفت را به او می دهم، بجز خبر هوای خوش پرنیانی را. یا امروز تفتکانی را.

اینجا، سیاس اهورامزدا را، غذاخوری دارند - منتها بیرون از مسافرخانه، نېش خيابان، توي زيىرزمين، چلوكبابي مىھدى. مىي آيم بــه چلوکیایی، گوشهای جلوی پنکه رسوب میکنم. باز سپاس اهورامزدا، اينجا يک کولر آبي دارد و يک پنکه روي ميز دخل که کمي حال دارد، و جا هم نسبتاً تميز است. دو نفر يک گوشه مشغول لمباندن چلوکباباند. مدت درازی مینشینم و خودم را با دستمال باد میزنم و خشک میکنم. بالاخره متصدى دخل بلند مي شود مي آيد و مي پرسد چه ميل دارم، و اضافه مي كند كه امروز فقط كوبيده دارند. سالاد، نه خير. خواهش مي كنم یک پرس بیاورد. بله، با ماست و دوغ ــو مقدار معتنابهی یخ! مدت دراز دیگری طول میکشد تا او سینی سرویس بشقاب نان تافتون و پیاز و ابریق بزرگ دوغ و کته و کباب و ماست را با هم می آورد. یاد استاد دکتر فروهر هم هستم که الان در این ثانیه کجاست، دارد چه پژوهشی دربارهٔ نژاد آريان در شهر يزدگرد اول در جمهوري اسلامي ميکند؟... جلال آريان ديوانه كه مي دانم كجاست. پرواز كر ده آمده يز د، توى چلوكبابي زيرزمين نشسته کته سق میزند، و جلوی پنکه عرق میریزد. و نه عرق حسابی. بخاطر خواهرش، دنبال یک دیوانه به شهر ولنگ و بازی آمده که نمی شناسد. یک راهنمای مهربان دارد کنه کنور است. حتی تنوی مسافرخانهٔ بی ستارهٔ «پارس» هم راهش ندادند. فقط «تاج» و کوبیده کته و ماست.

اسماعيل فصيح

بعد از نهار، باز قدمزنان گز می کنم تا «پارس». سری به پیشخان سوت و کور می زنم. ساعت نزدیک دو است، وقت تخلیه یا «چک اوت» اتاق. اما از فروهر خبری نیست. تازه یادم می آید که مسئول مسافرخانه گفت تا امشب کرایه را پرداخت کرده، بنابراین تصور اینکه هنوز در تفت یا عقدا یا نازکی، یا میبد، یا شاید هم ابرقو باشد، هست. شاید شب برگردد. شاید عقل و هوش و حواس به کلهٔ آریان هم برگردد پیاده به «تاج» برمی گردم. هوای داغ کویری توی آفتاب حالا حدود ۶۰ یا ۷۰ درجه و گرد و خاک بدی هم شده: ظاهراً تنها چیزی که از خوشگذرانی در شهر «کنه» کم دارم یک دوبل توفان شن مخصوص است، از کویرهای لوت و نمک پارس.

توی اتاقم در «تاج»، تقریباً لخت روی تخت دراز می کشم و دو تا دیازپام و یک کور دارون با آب دستشویی می روم بالا... بعد دست دراز می کنم یک قلپ هم از شیشهٔ شربت هوم مقدس رستم هماوند، هرچه هست، می روم بالا. اول فکر می کنم نمی تواند از هرم سوزان و خفهٔ هوای اتاق، و آثار مواد مخدر و شیمیایی بدتر باشد. غلط می کنم. معجونی غلیظ است، خیلی تند و سوزان ولی شیرین. باید با آب لامسب قاطیش می کردم. بلند می شوم و با دو لیوان دیگر آب ولرم دستشویی دهان و گلو گوشهٔ سقف یک رتیل یا عقرب به چشمم می خورد که انگار خشک شده. یا شاید حضرت جرجیس باشد. شاید هم اختف اهریمن باشد. می گویم بلند شوم، حوله بردارم و با لهٔ حوله بکوبم بندازمش. ولش می کنم. فعلاً

دست دراز میکنم و از توی جیب کتم که به دستهٔ صندلی آویزان است، یادداشته ایی را که از کیسهٔ پلاستیک فروهر در «پارس» بلند کردهام، درمی آورم. نمی تواند از وضع امروز دیوانه تر باشد. نگاهی می اندازم ـ احتمالاً باید آخرین اثر «عنبرخامهاش» در یزد باشد... ورقورق میزنم و بعد نگاه دقیقتری میاندازم. عجیبتر و ترسناکتر از رتیل مرده است. بیوگرافی نیست. کابوس هم نیست. دشنهٔ پیشدادیانی است که توی صورت فرو کنند.

پیرانگاه بسته

دیشب در فصلنامهٔ پژواک به زبان دری، چاپ گمجرات، هندوستان، یک داستان کوتاه تاریخی خواندم به نام "پیرانگاه بسته"، با سوژهٔ مرگ در پارس، یا مرگ پارس. داستان تکان دهنده و اشک آوری است، پر از گزند و نیایش و آتش و خون و اسکلت و چاقو و شراب و عرفان و مردن بدون مرگ. نویسنده، زیر نام داستان، بصورت یادداشت کوچکی کتیبه وار نگاشته است که "همه آدمها، نمادها و رویدادهای این داستان، راستین است و به دلیل پرهیز از تحریف تاریخ، تنها نامها تغییر داده شده اند."

داستان، زندگی یک ضد \_ قهرمان جوان در شهر بزد است، در چند سده پیش. او دنبال قاتل پدرش است \_ موجودی که نامش را هم درست نمی داند، گرچه شکل و شمایل او را زیاد دیده و توصیف کارهای زشت و پلید او را هم در تمام عمرش از این و آن زیاد شنیده است. اسم ضد \_ قهرمان داستان، "خرتک دینیار" است. "خرتک دینیار"! ... این را باید بی خدشه گزارش نمود. چکیدهٔ داستان چنین است:

میدان شیق کسی که با اندیشه و گفتار و کردار و با بازوان خویش با بدکاران پیکار کند و فتنه های آنان را حقیم سازد – سپس آنان را به راه راست راهبری کند ( حتی گزینش دهد) به راستی ( چنین انسانی) خواستِ اهو رامزدا را انجام می دهد. چنین کسی به خداوند جان و خرد و به ایزد دانای جان و مهر میورزد. گانا حات ۲۲ -بند ۲

چند روز پس از آنکه از "دارالشفاه" آمدم بیرون شروع کردم به دنیالش گشتن. و بزودی اسم پدرسگش را یادگرفتم: "سعید کلبی میغره". شغلش را هم فهمیدم: کالسکهچی این صدراعظم خیک دینگشان بود – حاکم بلدیه. او بود که پدرم را زیر گرفته و کشته، و مرا هم تمام این سالها زمینگیر کرده بود. آمده بود، زده بود، کشته و لت وپار کرده و پس از مدتی فرار کرده بود. حاکم داده بود قضیه را برایش با دیوان سالاری ماست مالی کرده بودند. گزینش من روشن بود: بیکار باکالسکهچی بلدیه دارالحکومه – با فکرم و با بازوانم. بهترین جا هم البته برای پیدا کردن او، و پیکار، بنای بلدیه بود. بنابراین سر شب به میدان شبق رفتم.

محلهٔ جدید را بلد بردم، چون روزگاری که بچه بودم اینجا یک پیرانگاه بود ــ هرچند، حکامی که یکی پس از دیگری روی کار آمده بودند، آنجا را مصادره و تبدیل به بلدیه کرده بودند.

بنای بلدیه گوشهٔ جنوبی میدان بود، و کثیف ـ با امشب اینجور به چشم میخورد. دور تا دور میدان، بی نور، واخورده، و خالی بود، و پرنده نیر نمیزد. سایه های درختان نارون و اقاقیای خزانزده و پژمرده، زیر روشنی اندک ماه روی زمین خاکی و دیوارها به شکل ارواح افتاده بودند. آسمان تیره و گرفته بود، ماه لابه لای ابرهای سیاه، و هوا داغ. و من راستش راه و چاه را در شب تاریک و میدان بی چراغ درست نمی دیدم. اینجا و آنجای میدان، دکانها بسته و انگار کیهکزده بودند، با تختمهای پوسیده. بنای ولنگ و باز بلدیه را هم دیدم که بیشتر شبیه کاروانسرایی متروکه بود، یا محل ریختن زباله. درب چوبی با منبتکاریهای پوسیده و کهنه، بسته بود. روی دیوار یک سمت بنا با خط کوفی سیاه ولی رنگ و رو رفتهٔ کیهنای نوشته شده بود "بلدیهٔ دارالحکومه". جلوتر رفتم، گوشهما را نگاه کردم، بررسی کردم. فکر کردم. شاید میتوانستم جایی پنهان شوم و همین امشب دست به کار شوم \_ یا تا فردا و هر زمان که لازم بود. گرچه مفزم هنوز درست کار نمی کرد...

میدانستم شبها کسانی اینجا هستند ــ نوکرها یا کنیزها. شاید ه.م کالسکهچیها. رفتم جلو، هر لنگهٔ در، یک دق الباب کهنهٔ زنگ زده داشت. یک میله ای بزرگ و گرد بود به شکل قلب و سط باز، و دیگری میله ای کلفت و دراز به شکل استوانه ای سخت. شنیده بودم اولی برای درزدن زنها و دومی برای درزدن مردهاست ــتا اگرزن در زد زن جواب دهد، و اگر مرد در زد مرد. من مشت به در کوبیدم و ایستادم. خبری نشد. گویی نگهبان یا سرایداری نبود. باز مشت زدم. دلم در سینه تیش و احساس ناجوری را شروع کرده بود.

بعد از مدتی، در سکوت مردهٔ پشت در، صدای لخلخ پایی را شنیدم. از لای ترکهای در نگاه کردم. سایهٔ اندام زنی را دیدم، که در سایهروشن خفهٔ باغ با لباس بلند سفید و چارقد رنگی جلو میآمد. چهرماش را نمی دیدم.

پشت در بسته باقی ماند. نمیخواست در را بازکند، بی شک می ترسید، یا نمیخواست من او را ببینم. نمی دانست چه کسی در زده. دیدن و دانستن و فهمیدن و کاری کردن برای او مستوعه و حدام بود. از سیان ترکها و شکافهای درب پوسیده گفت:

"چه خبره؟. کیه در میزنه؟ چی میخوای؟!" کلامش، مثل لهجه یزدیها بود. فشاری روی صدای حرف اول هر جمله داشت. و این صدا نیز دلم را تکان شگرفی داد. فهمیدم درست آمدم. من این صدا را پیش از این شتیده بودم ـ گرچه لچک و مقنعه و چارقد، سر و بیشتر چهرماش را پوشانده بود. گفتم: "شببخیر، بانو... من دنبال... دنبال این سمید کلبی میغره میگشتم... گفتند اینجاست..." بعد نگاهش کردم و گفتم: "من ناآشنا نیستم، بانو." نامم راگفتم. اما او به تندی گفت: "برو، برو، برو! اینجا نیست... برو!... من نمیدونم... من هیچی تمیدونم. برو!" کمی از شکل و قیافه و کار کلبی اکبیر برایش گفتم. هیکل گنده، دشداشه و چفیه عقّال پیچازی، سبیل کلفت، رانندهٔ کالسکهٔ رئیس بلدیه... اما او سخنانم را بُرید. "مختاذ "من هیچی نمیدونم..." اما صدایش ملایم تر شده بود. گفت: "ممچه کسی اینجا نیست. برو، برو!..." لای در را هم کمی باز کرد. " مگر اینجا بلدیهٔ دارالحکومه نیست، بانو!" " مگر اینجا بلدیهٔ دارالحکومه نیست، بانو!"

اما سرش را کمی آورد جلو، نگاهم کرد. هنوز چهرهاش را نمی دیدم. اما او مرا دیده بود، می دید. راز و رمز حک شده ای ته مغزم اشاره به آن داشت که او مرا پیش از این دیده، و خوب می شناسد، و شناخته! خودم هم انگار پیش از این صدای او را شنیده بودم، می شناختم. شاید آشنا، یا همسایه، یا... فامیل دور بودیم. شاید هم در بچگی عاشق و معشوق بودیم! تا آنجا که کنون کمی چهرهاش را می شد دید، بسیار لاغر و تکیده، انگار اسکلت بود... اما زیبا. ته حیاط، در سایه روشن جلوی بنا، یکی دو درشکه را هم باز یک "نمیدونم" گفت و آنگاه در بسته شد، و چهره و چارفد ناپدید گشت. صدای چندتا کلون چوبی را هم شنیدم که کشیده شدند، صدای لنخلخ یا هم تندتند دور شد. و تنها سکوت... و تاریکی... و چوب پوسیدهٔ در بسته. از پشت سرم، از دورها، اکنون صدای چندتا سگ بلند شده بود... میدای چندتا می می دار می شدام می در بسته شد، و جهره و جارفد داید در شکه را مدای چندتا کلون چوبی را هم شنیدم که کشیده شدند، صدای لنخلخ یا هم تندتند دور شد. و تنها سکوت... و تاریکی... و چوب پوسیدهٔ در بسته. از پشت سرم، از دورها، اکنون صدای چندتا سگ بلند شده بود... مستخدمین و نوکران و کنیزان رئیس بلدیه شبها آنجا میخوابیدند. درشکه هم آنجا بود! اما برای شکستن در زور نداشتم. صدای سگها هم نزدیکتر و نزدیکتر میشد.

سرم از ترس سگها و تاریکی میدان رو به گیجی میرفت. در میان جمجمه ام میلیونها نقطهٔ سیاه و سفید دو دو میزدند. سیاه و سفید، سیاه و سفید، دو دو میزدند. خون توی تنم لخته می شد، نفس زیر لختگی خون به سختی درمی آمد.

> پير سِلارِ ٥ پوش ناگهان صدان سگها بربده شد!

صدای پایی هم از پشت سرم شنیدم ــ خیلی نیزدیک! صیدای پایی یواش، هرچند استوار. از ترس و لرز همهٔ وجودم شکل دیگری بـه خـود گرفت. ترسخورده سر برگرداندم... مردی بود بلندبالا، ریش سفید، چشمهای گودافتاده، اما تیز و روشن، انگار وردی هم میخواند، یا سرودهای. با نفس گرفته زیر لختگی، نگاهش کردم.

جلوتر که آمد و من درست تر نگاهش کردم، چهرهٔ تکیده اش اسکلت مانند بود. گرچه نیرو مند، با عرقچین سفید، و جبهٔ بلند مسفید. دستهایش در آستینهای جبهاش در هم فرو رفته بود. نمی دیدم چیزی دستش هست یا نه. پاهایش را هم نمی دیدم. چون جبهٔ ساده و مسفیدش تا روی انگشتهای پا را می پوشاند، مانند کفن.

آمد جلویم ایستاد. در سکوت! به تـخم چشمهایم نگاه کـرد. تـرس بیشتری برم داشت. برای اینکه سخنی گفته باشم، با واهمه پرسیدم: "پدر... شما... سعید کلبی میغره را میشناسید؟"

سرش را به گونهٔ پرسش اخمآلود یکوری کرد. تکرار کردم: "کسلبی... سعیدکلبی... میدانیدکلبی کجاست؟ سعیدکلبی مغیره؟..."

۵۲.

سدرهاش بسته دارد نیز شگفتزده نشدم. پیچید و بسوی پسکوچهای راه

افتاد. هنوز صدای عوعوی سگها را از دور و بر، نه چندان دور منی شنیدم. گویی باز نزدیکتر می شدند. من در پی پیر سدره پوش راه افتادم. با "او" بودن ترس سگها را از دلم برده بود. شاید هم می خواست مرا نزد سعید کلبی ببرد! بدون اینکه سخنی بگوید، مرا از میان پسکو چه های کاهگلی برد. من نخست پشت سرش، و سپس درست در کنارش، شانه به شانه اش می رفتم، تا گمش نکنم. در مغزم باز گیجی و نقطه های سیاه و نقطه های سفید بیشتر دو دو می زدند. نیرویی در تمام بدنم شور و موج داشت. گاهی می آمد، گاهی می رفت. پاهایم هم گاهی سست و گاهی سفت می شدند. کم کم احساس می کردم انگار صدای پاهای دیگری هم از پشت سرمان می آمد.. جرأت برگشتن و نگاه کردن، یا فکر برگشتن یا فرار را نداشتم. تا پیر سدره پوش در کنارم بود در امان بودم.

هرچه در پسکوچه های کاهگلی پیشتر و پیشتر میرفتیم، عنوعوی سگها هم کمکم دورتر و دورتر می شد.

در تنگترین پسکوچهٔ کاهگلی بینیست، پیر بسدرهپوش جلوی در چوبی کوچکی ایسناد. در چوبی تا نیمهٔ درازا در پلهای در دیوار کاهگلی فرو رفته بود. با اشارهٔ دست پیر سِدرهپوش در باز شد، ما وارد شدیم.

### اسكلتها

درون پیرانگاه کوچک، با آتشی تابناک از چوب در یک گوشه، و آتشی کوچک و ملایم و زیبا با روغن کرچک در گوشهٔ دیگر گرم و روشن بود. پیرهای دیگری نیز در گوشه و کنار نشسته، گویی چشمبراه بودند. آنها همه همشکل پیر بدره پوش بودند که مرا آورده بود. او بی شک موبد پیرانگاه بود، چون همه جلوی او به پا خاستند. شاید هم شب انجمن شان بود. یا شاید هنگام نیایش بزرگ شب بود. به دیوار، تابلوی بزرگی از زر نشت بود. پاز لرزیدم. شیاهت چهرهٔ شمایل، به تک تک پیران و بویژه پیر سدره پوش تکان دهنده بود. آنها اکنون بدون اینکه سخنی بگویند بلند شدند و پشت سر پیر میدردپرش بسیار بلندقامت، رو به غروب، یا سمنی که خورشید غروب کرده بود ایستادند. من کناری نشستم، چون خود را از آنها و لایق جمعشان نمی دیدم.

دکمهٔ سِدردها گشاده شد. پیران پیرانگاه دشنههای خاکخورده را از زیر مدرهها درآوردند، کنار آتش گذاشتند. بعد دستها به نیایش و به جلو کشیده شد. همه با هم با صدای بلند آغاز به خواندن نیایش "سروش واژ" کردند به زبان کهن.

"بنام اورمزد بغشاینده بغشایشگر مهربان. به خشنودی اهورامزدا اَشِمْ. وَهووَ هیشَتِم. اَشتی... اوشًا. اَسْتی. اوشًا. اَسْتی. اوشًا. اَهمائی. هُبَت. اَسَائی وَهیشُتائی. اوشًا. اَهمائی. هُبَت. اَسَائی وَهیشُتائی. اَشِمْ وهُو... فَرَه وَرَانِه مَزْدَه یَسْنَوَ زَرَه تسوشَتْ ریش. ویدَواوً. اَهـورَه ـ اَشِمْ... تَكهاِشُوْ... اَئیوی ثُر و نُرهمائی. اَئی یی كَیائی. اَشَـه اُونِه. اَشـهَه. رَشوْو. یُـــائیچه. وَهُمائیچه خُطُنه اَتُرائیچه. فُرة مَسْنَتَیة اِچَه... راستی بهترین است. راستی خوشبختی است. خوشبخت راستین، کسی است که ـ براستی ـ راست ترین باشد. برمیگزینیم آیین راستی را که آوردهٔ

آفریدگار یکتا و دانا است.

نبایش و درود و ستایش باد به شامگاه زندگی بخش پاک سرآمد پاکی... ... ای مزدا هنگامی که بداندیش بر من تازد جز تو چه کسی نگهبان من است؟ جز نور تو و اندیشه به تو که انجام آن پاکی و پارسایی و رهایی است چه چیزی مرا پرستاری میکند؟ ... نیست شو، ای دروغ. تسیست شو، ای اهـریمن سرشت. نسیست شو، ای قـرارکـردهٔ اهـریمن... شکسته و بیزور شو، تا از تو گزندی به جهان مادی و مینوی نرسد...

در اینجا همهٔ پیران به پیروی از پیر پیرانگاه جبه ها را گشودند. بند روی سدره ها (یا کُشتی ها) را از کمر هاشان بازکردند. تمام بدنها اسکلت بود \_اسکلتهای فرسوده خاکخورده. آنها با گردزدن و دوباره گشودن و بازگردزدن کُشتی روی سدره هاشان به نیایش ادامه دادند.

یش نِنْچَه، وَهْمِمْچَه، ٱلْجَسْچِه، زَورَه چَه، آفُرینامی، سَرَهُأَسْهَهِ ٱَشْبِهِه... اَشْمِ وهُو... اَهْمائی. رَاِشْچَهْ خُوارَهِ نَسَچْهَ. اَهْمائی تَنُوهُ دُروة تَانم... درود و ستایش و نیرومندی و آفرینباد بر سروش پاک پرنوان دارندهٔ سخن ورجاوند دلآگاهانهٔ اهورایی اشموهو...

آنکه بهترین را برمیگزیند و بند گشتی می بندد. برای او باد فرّ و شکوه. برای او باد... خواستهٔ دلخواه خرمی آور. برای او باد... بهترین پایگاه پارسایی که سرشان از روشنی است... اَشِمَ وهُو... ای مزدا به یاری من بیا. ای مزدا به یاری من بیا. ای مزدا به یاری من بیا. درود به دلیری نیک آفریدهٔ فریبای پیروزی آور اهورا داده... اَشِمَ وَهو...

زدوده یاد ناپاکی. نابود باد گمراهی و دروغ... آشِم وهُو...

در پایان نیایش، گشتیها را بستند. پس از مدتی نیایش بیشتر، سرانجام دکمههای سدردها را هم بستند و نشستند. آنگاه گاثا را بازکردند. هر اسکلت یک جسلد گساثا داشت، کسه جسلوش روی زمسین بلود. زیار گاثا نسبخ

#### اسماعيل فصيح

شاهنامه هاشان بود. هر اسکلت یک جلد شاهنامه هم داشت. و یک جام برای نوشیدن هوم تخمیرنشده. من دستخالی بودم ...و میدانستم چرا. من یکی از آنها نبودم... بهآرامی بلند شدم و بدون اینکه آرامش نبایش آنها را به هم بزنم پیرانگاه را ترک کردم.

**إمشاسپندان** دقایق شبگیر بود و من هنوز در پسکوچه های کاهگلی سرگردان بودم. ولی اکنون دیگر ترسی نداشتم، چون اسیر سست فکری نبودم. اسیر سعید کلیی مغیره هم نبودم. زمان اسارت، زمان محدود بود. یا زمان محدود زمان اسارت بود. از زمان کم می شد جاودانگی ساخت. جاودان! به سر کوچه بازگشتم.

آسمان هماکنون روشن و آیمی بود و تک و توک سنارگان می درخشیدند. از کوچه که بالا آمدم دنبالش میگشتم، دیدار آخر با امنامیندان. از آخرین پیکوچه های کاهگلی که رد می شدم، کمکم در تاریکی شبگیر کوچه، گویی خروشهایی موج می زد و پیژواک داشت. یا فیشته هایی بودند که از چپ و راست ندایم می دادند، و شهیر می زدند. شاید هم هنوز کوفتگی مغز و آخرین سستی جسمم بود. ایستادم و دمی چند به دیوار کاهگلی تکیه زدم. سرم را روی کاهگل سرد گذاشتم. سستی بدی تنم را فرا می گرفت.

نزدیک به افتادن بودم که انگار دستی آمد و مرا یاری کرد تا نیفتم. بچهای که او را بگیرند. خروسها و صداها هم اکنون پژواک، یا ارکستر بلندتر و بهتر و بیشتری داشتند... آنها هم مرا لمس میکردند، نگهمی داشتند. آنچه پس از این رخ داد تکانی بود زمین لرزدوار. ناگهان سکوتی تمام پسکوچه را برید. سکوتی شگرف، گرچه نه هراستاک. سکوتی به درازای جاودانگی، آنگاه من صدای کسی که مراگرفته بوده پسیار روشن و خوب شنیدم. صدای خودش بود.گفت:

می مرا نمی بینی، ولی آوای مرا امشب بسیار نیک می شنوی. خداوندگار ما تو را به این دنیا آورد، من دوستت داشته ام و خواهم داشت... دوست داشتن و مهر جلوهٔ خداوند دانا بوده و هست. گوش کن، من تنها نیستم، و نمرددام. تو مرا نمی بینی، چون در توام. تو هم تنها نیستی و نمرددای و نخواهی مرد.

شرتک، گوش کن: اگر می خواهی مرا ببینی، باید به چند پند گوش کنی، و به کار بندی... نخست، بدون اینکه هول شوی، باید بیش از هر چیز به حرگ فکر کنی. چون این آغاز فرجام و دیدار ما است. برای من هم مرگ آغاز یک فرجام بود. من در اینجا، هم هستم، هم نیستم... و به من هرگز گزندی نخواهد رسید. اگر به سخنان من گوش کنی، اگر ساختار فکر و آیین و دستور را تباه نکنی، نه به خودت و نه به دنیا، گزندی نخواهد رسید... و اینک ساختار فکر و آیین و دستور:

"بیا، این نامه را بگیر. این نامه نامش گاتا است. شاید دربارهٔ این نامه پیش از این شنیده باشی، شاید هم نه. ولی هر انسانی در این جهان باید این را بخواند. این نامه را بخوان و آن را به کار بند. از این نامه است که تکان خواهی خورد، و راه راستین را پیدا خواهی کرد. از این نامه نه تنها تو، و نه تنها این دنیا، بلکه کهکشانها و جهان روشن خواهد شد، با نور و با فکر... و تو را به حن خواهد رساند."

سرم را از دیوار بلند کردم. فکر کردم به خواب یا چرتی فرو رفته بودم، و همهٔ خروشها و شهیرها و سخنان آن که با من سخن گفته بود ــ در خواب بود، چون اکنون تنها صدای پای واقعی و زمختی مرا به لرزه انداخته بود! ایر و مه هماکنون کاملاً رفته، ماه در آسمان نیلگون و روشن کوچه کاهگلی میدرخشید. سعید کلیی مغیره مردی هیکلدار را دیدم که تلوتلوخوران، و به راستی افتان و خیزان با شیشه شرابی تیره رنگ در دست می آمد – شراب تیره که می دانستم از میوه تخمیر شدهٔ ممنوعه بود، زایل کنندهٔ فکر و برپاکنندهٔ فاد و مستمگری، و شرارت و تجاوز و خونریزی.

مرد هیکلدار مست، عبا و چقبه و سببلهای سیاه کلفت داشت.

در حال مستی مرا درست ندید. یا دید و برایش اهمیت نداشتم. پیشتر رفتم و از کنارش رد شدم. سر برگرداندم نگاهش کردم. خواستم مطمئن شوم که اشتیاد نمیکنم. بعد گذاشتم بگذرد و از پشت نگاهش کبردم. لیاسش کامل بود و پشتش وصلهٔ چهارگوش نداشت \_که برچسب اجباری لیاس "گیرها" بود.

با صدای بلندگفتم: "*آشِمْ وُهو!…" گرچه کلمات در دهان خشکم ناجور* و بیگانه آمد.

با صدای برق هستی سوز گلوی من، مرد مست ناگهان تابی خورد، تلوتلوی بیشتری زد، و به زمین افتاد!...گرچه شیشهٔ کذایبی را در دستش حفظ کرد. اکنون صورت پلیدش را در نور ماه می دیدم. خودش است... مخوف و ارعاب کننده و آزاردهندد. پرسیدم: "مرا می شناسی؟"

\*تو!... توكى هستى؟\*

فکر نکنم چهردام را درست می دید. نقش زمین بود و نور ماه توی صورتش می زد. ماه پشت من بود. "تو مرا باید بشناسی." "مگر تو کی هستی؟"

<sup>\*</sup> من دنبال یک نفر میگردم. باید او را پیداکنم.<sup>\*</sup>

فبرار فبروهبر

غشغش بیهوددای زد. "منم... منم دنبال به نفر میگردم... به مجوس گیر فسقلی که شنیددم مدتی به دنبالم افتیاده، دردستر و هنول و ولا بنرام درست کرده... باید بگیرم تیکه تیکهش کنم." "اسمش جيه؟" آستم تنجیشو درست تیمیدونم. تحترتک په چیزی. گیز مجوس آتېش برمىت..." گفتم: "أتش همجو خورشيد نشانة نبور فكبر است. أنها أتش يبرست نیستند. آنها ستایشکنندهٔ خداوندگار داناترین هستیاند. شما به آنها اتهام دروغ زديد." حالا خندهای جانانه کرد، تکیه به دیوار زد. با لبانش صندای زشتی درآورد، و باز از شیشه توشید. آهي کشيدم و گفتم: "نميخواي بخشايش و مهرباني بخواهي؟ پوزش بخواهي يا توبه کني و به راه راست بياي؟" اخسم كبرد: "من توكلهش مىكويم... مىگردم پيداش مىكتم و جشمهاشو و زبونشو با جانو 🛋 "گوش کن! لازم نیست دیگر دنبالش بگردی. من تو را بیدا کردم." أتو... تو خرتكى؟... تو؟..." در لحن مستانەش هم تىمسخر بىود ھىم ترس. تکانی خورد و مرعوب ولی غضبتاک نگاهم کرد. "تو؟... تو لامسب آدم نیشی..." بعد گفت: "... صبرکن ببینم... من مستم یا تو؟... تو!... به مثلاً قهرماني؟..." لرزيدم. "من خرتكم." حالا غش غش دیگری ول کرد. "چرا دنبالم میگشتی؟... من فکر کردم تو هم قردی." آتو فکر نمیکنی... با اگر هم بکنی مدام دنبال شرارت و کشتن و پلیدی هستي. تو يدر مرا با ارابەت زدي انداختي كشتي."

#### اسماعيل فصبح

"پس مدتهاست دنبالم بودی!..." کوشش کرد بلند شود. اگرچه شکل و قیافهاش را جز از این و آن نشنیده بودم، اما امشب... از حرفهایش شک نداشتم کیت. گفتم: "من چیزی برات دارم." دست توی جیبم کردم. هنوز یک دستش روی زمین و یک دستش به بطری و هیکلش دولاً و در حال بلندشدن بود که میان جمجمهش کوبیدم. فرار هم نکردم چون دیگر نمی ترسیدم... گرچه می خواستم پیش "و" بازگردم.

بستر مهر این بار در را برایم زود باز کرد. و چون مرا دید خود را پس نکشید. چیزی هم تگفت. لابد از چهردام نزندی مرا فهمید. . اور میتونم بیام تو؟ خواهش میکنم." \* قرمان بردارم... بەراستى.\* اندامش و لباسش همان بود. و اکتون نه تنها احساسی فاشتم، بلکه از ژرف دل و جان میدانستم این نخستین زنی است که با من عشق و مهربانی خواهد کرد. با تخستین زنی است که با من مهربانی کرده و عشق ورزینده يو د! گرچه هنوز چهرداش را درست تسمی دیدم، لهخندش روشن بلود. با صدایی مهرباتانه، که گویی با بچهای سخن میگزیک گفت: "چت شند؟! انگار دنبا رو زیر و رو کردی؛ چی شد؟\* "من چیزهایی را که باید ببینم دیدهم. و کارهایی را هم که باید بکنم کردہم." جلوتر آمد، لبخند دیگری زد. سرش را کنج کنرد و نگاهم کنرد، "پیر شدى؟ با... خستەلى؟"

227

وخوبم.ه

مرا راه داد. وارد باغی شدیم که ناگهان با نور ماه تابنده همچو بهشت بود. درختهای سرو و مورد و صداب و کاج و اقاقبا و انار و رز و گل باس همهجا بودند... حوض دایرهشکل بسیار بزرگی پر از آب زیبر نبور لمعان داشت. بنای ته باغ یک طبقه ولی دارای زیرزمین و آب انبار بود. کتیبهٔ فژوخر بالای دیوار هرهٔ پشت بام، داشت در نور ماه فیروزدای می درخشید. فکر کردم مرا به زیرزمین خواهد برد. ولی دستم را گرفت و مرا به تالار دلباز بالا راهنمایی کنرد... و آنگناه کنه چنارقد و لچک سنرش را بنرداشت و دیندم صورتش یک اسکنلت خناکنخورده ولی با گیسوان زرفنام است، هنوز شگفتزدد نشدم. نامم را به او گفتم. الجک را که دور می انداخت، گفت: "من تو را بادم هست. تو مرا بادت نيست...' "اسم شما چيه؟" معتاب... اتاق با شمعهای زیاد و نور هوش ربای ماه تابنده، روشن بود، و ختک. تپایشی کرد و بیراهنش را بیرون آورد. چشمان من از او برداشته نمی شد و نفسم در سینه گرفته بود. <sup>\*</sup> نام شما... همیشه مهتاب بودد؟ "من... خیلی اسمها روم گذاشته اند، خیلی جاها رفتهم، خیلی بلاها سرم آمده، خیلی دردسرها کشیدهم، خیلی اشکها ریختهم، خیلی مردها... بیا قراموش كنيم. امشب من روشنكم... مهنايم..." أمد جلو و دستم راگرفت. ترسان و لرزان کنارش رفتم و مرا به تختخوایی دایردشکار با روتختی از ابریشم میتایی برد. شبیه آن را هرگز در این دنیا ندیده بودم. ایستادم. خواستم

#### اسماعيل فصيح

فکری بکنم، سخنی بگویم. شک و ترس و لرز مرا دید. گفت: "انگار... تا حالا... این کار را... با اسکلت نکردی؟ \* دستهایش را جلو آورد و بنا کرد به بیرون آوردن لباسهای من. کوشیدم دستش را بگیرم. \* شما شک نداری اینجا جای من... یعنی این کار درست است؟ \* \* شما شک نداری اینجا جای من... یعنی این کار درست است؟ \* تو مهمان بهشتی منی... در خانهٔ مهتایی. و اکنون خانهٔ تو. اود، خدای من... شنت! را یادم رفت... شنّت وقتی مهمان وارد می شود و نخستین پذیرایی... یادم رفت... شنّت وقتی مهمان وارد می شود و نخستین مرا نیمه برهنه رها کرد، رفت از لب تاقچه یک آینهٔ بزرگ، با قاب زژین و یک گلابدان نقرهٔ زیبا، آورد. آینه را به دست من داد تا در نور آن خود را نگاه کنم. گلابدان را پیش آورد تاکف دستهایم گلاب بریزد، با آن سر و صورتم را مفا دهم. در آینه که نگاه کردم فهمیدم به جایی که باید برسم، رسیدهام.

آخرین کلمات را نه می توانم بفهمم، نه حتی درست بخوانم. روشنک و آینه و بستر دایره و اسکلت و زیبایی و گلاب و عشق... و هُرم داغ و مدهوشکنندهٔ «تاج»! چشمهایم هم دیگر بازنمیمانند. یادداشتها را کف اتاق می اندازم، و چشمهایم را می بندم.

54.

## 20

دور و بر پنج و نیم است که از خواب می پرم. بلند می شوم، لباس می پوشم و تندی از مسافرخانه می آیم بیرون. قدمزنان با سر عت می آیم تا سر کوی «آتشکده». پلاک کاشی سر کوچهٔ «آتشکده»، که مدتی پیش، با اسپری رنگ آبی مخدوش شده، خوانده می شود. کمی بالاتر از نبش کوچه، در همان خیابان آیت الله کاشانی، در آهنی بیار بزرگی که در اصلی ورودی، یا بقول هماوند «گیت» باغ و آتشکده بوده، بسته توی چشم می خورد. از قدیمی و مزیّن به فروهر بزرگ سفید و آبی دیده می شود. تابلر و علامتی به در و دیوار جلو نیست. بنابراین باید از در عقب توی پسکوچه وارد شد... دلم می خواست اول سری به «پارس» زده بودم. اما وقت نبود. شش با موبد رانده و داشتم. نیاید مثل اسب می افتادم.

کوچه خالی و پتوپهن است، داخل می شوم. درِ عقب، طبق گفتههای هماوند دست راست، مقابل ¤انجمن زرتشتیان یـزد»، تـه یک پسکـوچهٔ اسماعيل فصيح

خیلی تنگ کاهگلی و بن بست است که نام ندارد. ولی تابلوی فلزی بسیار کوچک با کلمات «آتشکدهٔ یزد» به تیر چوبی چراغ برق نصب شده است، که علامت می دهد. وارد پس کوچه می شوم. ته بن بست، در حیاطی با تابلویی سفید و رنگ و رورفته با آرم «فروهر» و نام آتشکده مجهز به شعار ابدی «پندار نیک»، «گفتار نیک» و «کردار نیک» یواشکی اعلام موجودیت می کند. اما درش بسته است. زنگ و دق الباب دارد که من دکمهٔ زنگ را بصدا در می آورم. یاد «خرتک دینیار» قصه اش می افتم. اگر به جای با نو روشنک \_ اسکلت خود فروهر با تجهیزات سنتی \_ شیمیایی می آمد در را باز می کرد تعجب نمی کردم.

تما مدتها خبری نمی شود. دوباره میزنم. صبر میکنم. خبری نمی شود. صدایی نمی آید. ته پس کوچه فسقلی کاهگلی خالی و انگار مرده، مات می مانم. شاید کسی نیست. یا موبد نیامده. تابلوی کوچک کنار در، ساعات بازدید از آتشکده را مثل ساعات موزه روزهای شنبه تا پنجشنبه از ۸ صبح الی ۴ بعداز ظهر اعلام میکند، جمعه و ایام تعطیل، آتشکده تعطیل است. پس از زنگ صوم و دقالباب بیهوده، در حال بازگشت به سر کوچهام که مردی لاغر و قدبلند، پیاده از سر کوچه می پیچد، می آید. کت و شلوار خاکستری و پیراهن سفید یقه باز دارد. سبزه رو و خوش قیافه است، ولی با وجنات مریض و احتمالاً پاهایی مبتلا به بیماریهای ماهیچه ای، یا سیاتیک. وقتی به هم می رسیم، سلام میکنم و می پرسم:

«ببخشید... شما باکارکنان این آتشکده آشنایی دارید؟» به جای جواب، میپرسد: «سرکار جناب آقای آریان هستید؟» با خوشحالی دست دراز میکنم. «بله... جناب موبد فرخانی؟» بدون لبخند یا خوشحالی، یک «درود» میگوید و دست توی جیبش میکند و کلیدی درمی آورد. «بفرمایید داخل صحبت کنیم، بهتر است. چه خدمتی از بنده برمی آید؟» «جنساب رستم هماوند مسلام بسیار رساندند. شما هم مهربانی فرمودید...»

پشت در، راهروی باریک تمیزی بین باغچههای مشجر است که به پشت ساختمانی بزرگ منتهی می شود. موبد مرا بطرف در جلوی ورودی ساختمان می آورد، که در مقابلش باغ زیبا، حوض بیضی شکل و در انتهای آن، پشت در آهنی برزگ کیذایی بسته است. من شروع کرده ام بهیش کشیدن موضوع دکتر فروهر، که سه یا چهار روز پیش به یزد آمده، و احتمالاً مشغول پژوهش دربارهٔ آثار باستانی و زرتشتی شهر بوده، کمی ناراحتی روانی هم دارند... او را تا آنجا که می توانم توصیف می کنم، عکس او را هم نشان می دهم. آیا ایشان را دیده اید؟ به اینجا آمده اند؟...

موبد پس از نگاه به عکس یک «بله فکر میکنم» میگوید که باعث تسکین خاطر من میشود.

«اینجاست؟» سؤال ابلهانهای است، ولی امید بیرنگ و بویی دارد. دنه جانم... اینجا یک موزه است...»

ما حالا پای پلهها رسیده ایم که مردک کهنه پوش و سراید ارمانندی هم به ما ملحق می شود. چشمهایش با آب مروارید تقریباً کور می نماید، و احتمالاً کَر هم هست، چون سهبار زنگ و دق الباب را نشنیده بود. یا خودش را به کَری زده است، که کمکم احساس می کنم برای بعضیها در این روزگار، حربه بدی هم نمی توانست باشد. او و موبد با هم چیز هایی به زبان دَری می گویند. موبد با صدای بسیار بلند با او حرف می زند که حدس کَربودن احتمالش بالا می رود.

مىپرسم: «چە سۇالاتى مىكرد، چە مىيخواست؟ مىيتوانىيدكىمى توضيح بدھيد؟ حالش چطور بود؟» مىلىم دىلىمىنىلىلىد مىلاسىمىلىلىنى بالا

«بسیار مرد وارسته و باسوادی بودند. پرمشهایی نهچندان معمولی

اسماعيل فعيح

دربارهٔ جزئیات تاریخ زرتشتیان، وضع زرتشتیان این روزها می کردند... زبان دَری را هم تا حدی روان بلد بود. گفت استاد دانشگاه بوده... می خواهید شما هم نگاهی به داخل آتشکده بیندازید؟» خواستم بگریم نه خیر، پندار نیک نبود. «بسیار خوشحال می شوم.» او و سرایدار هر دو کلید دارند. موبد به سرایدار اشاره می کند. می پرمم: «نگفت کجاها می خواهد برود؟... یا چه بر نامهای دارد؟» «بیشتر از وضع زرتشتیان و بقول خودش «اجحافاتی که به آنها در طی تاریخ» شده می پرسید. ولی خودشان هم ناآگاه و ناوارد نبودند...» بعد می گرید: «می دانید که این آتشکده یک محل نیایش خداوندگار و رسالت حضرت زرتشت است.»

ما حالا وارد سالن بزرگ آتشکده شده ایم ـ که مثل سالن یک موزهٔ خالی یا تخلیه شده است. من به عادت از صبح تا حالا به هر گوشه ای با دقت و وسواس نگاه میکنم. سمت جلوی تبالار، زیر یک تمثال اشو زرتشت، محفظه ای است که درون آن آتش نسبتاً بزرگی می سوزد، با هیزم، و با شعله های گرم و ملایم. در کنار آن آتش، شعله کو چکتری هم هست، که انگار با روغن کرچک، یا روغن چراغ می سوزد. تمام محفظه نگه داری آتشها، از دور مثل تابلوی زنده ولی مخفی است که درون دیوار حک شده یا دفن شده باشد، و دلگیر. خود موبد حالا، بخاطر توضیح جزئیات به من جان تازه ای گرفته، و مثل یک راهنمای توریست بالفطره به حرف آمده است، و توضیحاتی عملی و اُبڑکتیو می دهد. سدرهٔ سفید ندارد، اسکلت هم نیست.

سعی میکنم توجه او را به فروهر برگردانم. «آیا دکتر فروهر سـوّال خاصی نکردند ــکه نشان دهد چه برنامهٔ پژوهشی خاصی یا نـظری در یزد دارند؟»

۵۰۰۰ نگاهم میکند. «عرض کردم که، از وضع زرتشتیان

می پرسید.» لحن او حالا کمی رسمی و محتاطانه است. با دست راست کشیده، به کتیبه ای که در کنار محفظهٔ آتش به دیوار نصب است اشاره می کند و توضیح می دهد، یعنی می خواند. ۱۹) زرتشتیان خداپ رستند و آتش پرست نیستند. ۲) زرتشتیان شبانه روز ۵ بار ستایش خدای بزرگ (اهورامزدا) می کنند. واژهٔ اهور = خدا و واژهٔ مزدا = بزرگ است. این لفظها اوستایی است. ۳) قدمت این آتش ۱۵۲۰ سال است که از آتشکدهٔ کاریان پارس اول به عقدا بر ده و به مدت ۱۰۷ سال است که از آتشکدهٔ اینکه قرمزی آتش از بین برود یک تکه هیزم خشک در آن می اندازد.) بنابراین زرتشتیان خدای یکتا پرستند و شبانه روز به ستایش الله می پردازند.» این را هم من سوگند یاد می کنم.

پس از تمامشدن قرائت کتیبه، من با تحسین از موبد، تشکر میکنم که زحمت کشیده و تمام کتیبه را برایم خوانده است. می پر سم: «جناب موبد، دکتر فروهر به عقدا و تفت و اینجاها هم سفر کرده. ظاهراً آنجا هم آتشکدههایی هست. از آنجاها خبری از ایشان به شما نر سیده؟» «نه خبر...»

«آیا امشب ... در جایی از آتشکدهها و پیرانگاهها مراسمی نیست؟ .. که احتمالاً دکتر بخواهد برود؟ چون ایشان ظاهراً تا امشب پول مسافرخانهشان را دادند... فردا در یزد نیستند.»

«امشب؟» بربر نگاهم میکند. «نهخیر...» از نگاهش اینطور برمیآید حالاکمکم دارد مطمئن می شود من از فروهر روانپریش و گمشده دیوانهترم.

«جایی نیست که زرتشتیان شبها بروند... بیتوته کنند... بخوابند؟» «نه... انجمنها برای خودشان یک شب در هفته گردهم آیی و نیایش دارند... ولی عمومی نیست. جمعهها چرا... جمعهها و روزهای تـعطیلی ۵۳۶ اسماعیل فصیح

مىروند به گورستان جديد، يا به دخمهها...»

«دخمهها؟» او را بربر نگاه میکنم. امروز تعطیلی بود، فردا هم تعطیلی است. «دربارهٔ دخمه ها شنیده ام اما خواهش میکنم کمی توضیح بدهید.» یک چیزی توی سینهم مورمور میکند. فروهر از پشت دیوار یک جا دارد گوش میکند، عصبانی است.

دخمه ها در جنوب شهر، بالای تپه ها هستند. در قدیم مرسوم بوده که زرتشتیان مردگان را می بردند سرِ تپه ای می گذاشتند و پس از آنکه مرغهای هوا گوشت آنها را می خوردند و فقط استخوانها باقی می ماند صاحبان مرده، پس از سی روز می رفتند استخوانها یا اسکلتها را درون سوراخ وسط دخمه می انداختند.»

داین رسم... که دیگر اجرا نمیشه، میشه؟»

«اینجا نه... اینجا دخمه بسته است. از اواسط دورهٔ پهلوی این رمسم منسوخ شده. حالاگورستان مخصوص زرتشتیان هست همان پای تپههای دخمهها جنوب محلهٔ صفائیهاند.»

دخمه بسته. پیرانگاه بسته. اسکلتها. در این فکرم آیا موبد از عصاره گیاه تخمیرشده جایی اینجاها دارد؟ گرچه بعید است.

دصفائیه؟... بله، جناب هماوند و خانمشان آنها را از دور به بنده نشان دادند.»

سال اخیره. اما عرض کردم که دیگر استفاده نمی شوند. می توانید بروید ببينيد. قديمي به مال قرنها بيش و مثل يک برج بلندبالاي تپه است. سمت چپ. بالای دخمهها، آن موقعها، یک سقف بزرگ مشبک بود. جنازه را روي تخت روان يا «گُهن» مي آوردند و روي اين کف بالاي دخمه می گذاشیتند، پیعنی آن را تقریباً می نشاندند و پسگردنش دو لاقه میگذاشتند و میرفتند. مردهها را به خاک نمی سپردند، به آسمان مىسپردند و به نور خورشيد.» حرفش را با مبير تأثيد ميكنم. ميخواهم بگويم به لاشخورها، می گویم: دبر هنه؟» دنه \_با تن پوش سفید \_مثل کفن... بعد از اینکه گوشت تن مرده از بین رفت، مي آمدند استخوانها را از سوراخ وسط سقف مشبك به ته دخمه مى انداختند. ..كه تقريباً جاهى بودكه تا اعماق كوه پايين مى رفت.» دوقتي دخمه پُر مي شد چکار ميکردند؟... در عـرض دويست سـال خیلی اسکلت باید در آن افتاده باشد.» ele، نەخير... هر سبى سال به سبى سال دخمه را خالى مىيكردند و استخوانها را بيرون مي آوردند.» ددفن مي کر دند؟» ... معمولا يهوديها مي آمدند مي خريدند، استخوانها را با جو هر سركه یا جوهر گوگرد پودر میکردند، و از پودر آنها ظروف و اجناس عتیقه مى ساختند. يهو ديها راكه مى شناسيد؟» حضرت جىرجيس! نام و فورمول دقيق شيميايي ايـن دو اسـيد را مىدانستم. دومي كمي تكانم ميدهد. مورمور مغزم لحظه بـه لحظه خوشگل تر می شود. کمکم انگار با شنیدن این چیزها، در هُرم آتش درون معبد دربسته، و بعدازظهر کذایی وسط امرداد یزد، پودر می شوم. پودر،

لچ عرق سرد. میپرسم: «فرمودید دخمهها بسته است؟ کسی نمی تواند

وارد شود.»

موبد با وجود سؤالپیچیهای من هنوز مهربان و با احتیاط جوابگو است. دبله، قفلاند... ولی میشود رفت بالا تبا در قـفل شـده، آنجـا را دید...ه

و فرمودید با جوهر گوگرد کار میکنند. این اسید سولفوریک نیست؟»

دبله امید سولفوریک. می دانید پارسیان هند جزو والاترین طبقهٔ اجتماع هندوستان اند، هنوز از این مراسم استفاده می کنند، و پرنده های مخصوصی برای خوردن جسد پرورش می دهند. آنها بعد طی مراسمی استخوانها را در قدیم با محلولهای شیمیایی مثل تیزاب که مخلوطی از امید نیتریک و اسید کلریدریک پودر می کردند، ولی امروزه با اسید سولفوریک قوی تبدیل به خاکستر می کنند، که جزو خاک می شود... از خاک بر آمدیم و بر خاک شدیم.ه

دیگر صدایش را درست نمی شنوم. اسید سولفوریک... به ساعتم نگاه میکنم. نزدیکیهای شش و نیم است. دستم را بطرفش دراز میکنم. «جناب موبد، با تشکر... من باید هرچه زودتر به مسافرخانه برگردم... یک چیزی یادم افتاده که مهّمه.»

«به هرحال پروردگار نگه دارتون و نگه دار دوستتون باشه.» با من دست می دهد. «درود مرا به آقای هماوند گرامی برسانید.» «چشم، خدا نگه دار.»

با سرعت از سالن آتشکده بیرون می آیم و از میان راهروی کوچک، تقریباً به حال دو، خودم را به در می رسانم. سرایدار آنجاست، در را برایم باز میکند و من با وجود اینکه در فکر بودم چیزی به او بدهم یا در صندوق خیرات گوشهٔ سالن اعانه کنم، میگذارم باشد برای بعد. از میان پسکوچه های کاهگلی تقریباً می دوم. به خیابان آیت الله کاشانی که می رسم، وسط خیابان دستهٔ عزاداری در حال حرکت است و از تاکسی خبری نیست. بنابراین با قدمهای تند خود را به میدان مارکار می رسانم و بعد بطرف مسافرخانهٔ پارس می آیم. اینجا مردم توی دستهٔ وسط خیابان انبوهتر است و با شور و سوز بیشتری سینه می زنند و صدای نوحه از بلندگوی شیک نوحه خوان بلندتر و کوبنده تر است. دسته بسیار پُرجمعیت و طولانی است و سرش به میدان آیت الله بهشتی و خیابان امام خمینی و مسجد جامع می رود. جلوی هتل «پارس» مجبورم خودم را با فشار و هول و معذرت به این طرف خیابان بر سانم.

از پلههای تنگ و فکسنی «مسافرخانهٔ پارس» به سرعت بالا می روم و به اتاقکی که دفتر است وارد می شوم. اتاقک مثل همیشه خیالی است. سرم را توی آشپزخانهٔ کثیف پشت دفتر میکنم، آنجا هم خالی است. با سر و صدا و سلام، بالاخره یکی از کارگران را پیدا میکنم. دربارهٔ آقای فروهر سؤال میکنم. «آمدهاند آقای فروهر؟»

«اتاق ۱۳ ــ آقای دکتر فروهر. گفتند تا امشب پرداخت کرده بودند.» نگاهی به کتابچهٔ تقریباً مچالهٔ درب و داغون میاندازد. میگوید: «کلیدشون رو دادن، چکاوت کردند. رفتند...»

درفتند؟....»

«بله حــابشونرو هم تسویه کردهن.» به کلید اتاق ۱۳ به تخته دیـوار اشاره میکند.

> دچەوقت چكاوت كردەن؟» ديە ساعت دو ساعت پيش... شايدم بيشتر.»

ديه ما حك دو ما حك پيش... ما يدم بيستر...

بخشکی شانس سگ! باید موقعی باشدکه من خواب بودم. «نگفتند کجا تشریف میبرند؟»

«نه. نمیدونم.» دیگر علاقه و حوصلهای ندارد. اما چون هنوز هیکل و

دند؟» تهران! به تهران تلفن نكر دند؟» «نه، فكر نكنم... اصلاً تلفني به هيچجا نميزد. بيشترش هتل نبود.» «ممکنه لطف کنید اون پاکت پیام رو بدید؟ حتماً برای منه.» کارت شناسایی ام را نشانش می دهم. در كشو قلفه. حاج آقا نيستن. ا «کجا هستند؟» چیزی توی گلو و سینهام تیر میکشد. «رفتن بيرون... ها... اينم خود حاج آقا...» باز انگار اهورا مي خواهد و کمک میکند. سر و کلهٔ مردک کوتاه قد و چاق و چله ای، با لباس سیاه ظهور می کند، سلام و علیکی میگوید و می پرسد: «اتاق می خواستین؟» مردی نیست که امروز صبح با او صحبت کردهام. سلام و عليكي ميگويم: «حاج أقا مسافري داشتيد به اسم دكتر فروهر، که پرسیدم می گویند چکاوت کرده اتاقش را تحویل داده، رفته ولی بیغامی برای بنده گذاشته ـکه پیش شماست.» اسمم را میگویم و كارت شناسايي صاحب وايزده را تكان تكان مي دهم. «بله \_ بفرمايين، ميدم خدمتتون. خيلي باهاس ببخشين. منتظر شديد؟» «نگفتند کجا می روند؟» می آید می رود پشت میز فکسنی. ډکې ؟# لادکتر فروهر...» ەنە والله... انگار مىخواستن برن خارج...، «خارج؟...» «گفتند سلام برسونين. پيغامرو بديد. خداحافظي کنين... انگار گفتن دیگه درست شده و دارن میرن...» کشو را باز میکند پاکت نامهای را تحويل من مي دهد، فقط مي كويد: «في امان الله.»

٥٢٢ اسماعيل فعسيح

اما این یادداشت فروهر هم آثار و عوارض کمی از روانپریشی حادً یا مالیخولیایی پیر*انگاه بسته* را ندارد. گرچه در ظاهر ساده و رسمی و سِوِر است... و شاید هم عروج جنون خوب. بگفتهٔ خودش جنون داشتیم تـا جنون.

آقای آریان ــدوست گرامی: من این یـادداشت و درود را اکسنون از بـالای دخــمهٔ کـهن و مــثروکهٔ زرتشتیان مینویسم، چون به اینجا برای ساعتی تــجدید خــاطرد و بـدرود آمددام، تشـــتهام، فکر میکنم.

من دنبال کسی به این شهر آمدم ...و خوشبختم که "او" را پیدا کردم ... و غروب نیز با هم از این سرزمین برای همیشه خواهیم رفت، این تنها چیزی است که می توانم به شما بگویم تا دیگر خپالتان راحت باشد و از همین امشب دیگر بیهوده در این شهر دنبالم نگردید، به تهران برگردید.

از من به همسرم و دوستان خدانگه دار بگویید چون من راهی هستم. خوشحالم که همراه "او" می روم. اگرچه من گذرنامهٔ رسمی تندارم، ولی هرطور شده می خواهم خودم را همراه "او" از راه خراسان و افغانستان به کابل و بالاخره به بلغ برسانم و بقیهٔ روزگار را در آنجا در کنار "او" بسر برم ب به هر طور و به هرگونه و به هر فلاکت و گزند و نگونیختی و دردی که شده... أنجا باشم تا پایان زمان. بدرود.

تُحرّم آن روز کزین منزل ویران بروم راحت جان طلبم وزیی جانان بروم گرچه دانم که به جایی نبرد راه غریب من به بوی سر آن زلف پریشان بروم دلم از وحشت زندان سکندر بگرفت رخت بریندم و تا ملک سلیمان بروم تازیان را غم احوال گرانباران نیست پارسایان مددی تا خوش و آسان بروم ور چو حافظ ز بیابان نبرم رد بیرون هسمره کوکبه آصف دوران بیروم

## 27

از هپارس، می آیم بیرون و پیاده بسوی «تاج» دربه دری می کنم... منگ. واخورده. نامطمئن که چی شده، و چه خواهد شد. باید از این شهر بروم. شب فرو آمده و خیابان هم حالا خالی است. فقط چراغهای کم نور و درختهای خشکیده باقی مانده اند. و دکانهای بسته. عملاً هیچ جا باز نیست، و تنها چیزهایی که جز خودم حرکت می کنند پشه کوره هایی هستند، دور حباب چراغها، که گردش دوره ای و درهم برهم دارند. درون خودم هم خالی است، حوصلهٔ غذاخوردن هم ندارم اگر هم داشتم کجا گیرم می آمد؟ تمام شهر ناگهان انگار رفته بلخ. تنها چیزهای باقی مانده، دکانهای بسته اندی چراغها، که گردش دوره ای و درهم برهم دارند. درون ایرم می آمد؟ تمام شهر ناگهان انگار رفته بلخ. تنها چیزهای باقی مانده، دکانهای بسته اند، با اندک چراغهای روشن اینجا و آنجا، ویترین ها و تابلوهای بغمه زده که از کنارم موج می خورند... مسافر خانهٔ «پارس». اتوبارگاراژ – دفتر مسافربری حاج محمدتقی قمشه پور. مغازهٔ وسایل یدکی ایران پیچ. ابزار صنعتی بوش. ساندویچ محمّدی. دارو خانهٔ بوعلی. بانک ملّی ایران. کفش ملّی. سوپر مولا. ساختمان برج ساعت خوابیدهٔ اسماعيل فصيح

میدان مارکار. شعار پارجهای «بیسوادان را به کلاسهای سوادآموزی بفرستید». اغذیهٔ جانان. مدرسهٔ مارکار. مسافرخانهٔ «تاج». چلوکبابی مهدی ــ فقط تابلو... آریان، آریان، مرد حسابی، این چه وضعیت لعنتی است که خودت را توش انداختی؟

جلوی در تنگ «تاج»، اولین فکر منبتی که به کلهام میزند این است که به هماوند زنگ بزنم. در «ایرانایر» شناس دارد، صبحها هم پرواز دارند. گفت که می توانست برایم به تهران جایی جور کند. اما امشب، اینوقت شب،کار حضرت فیل هم نیست. از کجاکه پیرمرد راهنما و مددکار تقریباً نابینای من خواب نباشد.

دفتر مسافرخانهٔ «تاج» که تلفن در آن است خالی و سوت و کور است. جدی هم نیست. برای تلفن بیرون هم دو ریالی ندارم. جایی هم باز نیست که دو ریالی گیر آورد. ول میکنم. تلفن به فرنگیس هم امشب باشد. باشد صبح دربارهاش فکر میکنم. باید قرصهای شب را می خوردم.

بالا توی اتاق، چراغ را روشن میکنم، ساک را از زیر تخت بیرون می آورم، باز میکنم. دو بند انگشت پر سخاوت از عصارهٔ گیاه پر ویتامین هماوند، در لیوان می ریزم. با لیوان پلاستیک قرمز رنگ روی میز فکنی مقداری آب از شیر دستشویی می آورم و مقداری روی شربت می ریزم. با وجود رقیق شدن، دو قلب که سر میکشم، شیرینی آن کمتر و تندی آن بیشتر شده و حلقومم را می سوزاند. و روی شکم خالی خوب اتر میکند. جیرهٔ شب، یک نایتر وگلیسیرین، یک پر ویانولول، یک کوردارون و یک آسپرین \_کودئینه و دو آگزاز پام می روم بالا. فقط یک قرص را مثل همیشه فـرامـوش میکنم: قرص در زندگی فکرکردن و شعور آرام بودن و استراحتکردن را. کفشها را در می آورم، پیراهن و عرق گیر را هم میگنم،

بههرحال، این هم آخر کار فروهر. قاچاقی \_باکسی که دوستش داشته

از کشور خارج شده. و از جادهٔ کویر و طبس به خراسان و بعد به افغانستان یا پاکستان و بلغ! رفته... یا امشب من میخواهم اینطوری جمع بندی کنم و پرونده بسته شود. پول از کجا آورده بود؟ از فروش انگشتر نگین فَروهَر در بازار طلافروشهای یزد... پس آنقدرها هم حال درب و داغون و داغی نداشت. یادم میافتد که زنش گفته بود فروهر با خودش دوتا انگشتر داشت. یکی حلقهٔ از دواجشان که کلی می ارزید و یک انگشتر بزرگ طلای عتیقه از امریکا، با کنده کاری خیلی ظریف ولی سنگین یا آرم فَروهَر. لابد کار جواهر سازهای خبرهٔ امریکاست، که این روزها لابد هزاران هزار تومان می ارزید. کمکم شک پیدا می کنم که روانپریش باشد. لبخندی می زنم و یک قلپ عصاره می روم بالا. با این کارش نشان داده که از من یکی عقل و شعورش بیشتر است حکه از این هوای جهنم دره بلند شده رفته...

سعی میکنم کارها و حرکاتش را اگر بشود در مغزم تعقیب کنم. به گغتهٔ شاگرد مسافرخانهٔ «پارس» به احتمال زیاد رفته بود ترمینال. (ما نتوانسته بودیم رانندهٔ آژانسی که او را برده بود پیدا کنیم، و بفهمیم کجا رفته و فروهر را پاده کرده.) هر روز اتوبوس یزد ... مشهد داشتند. من هم بدم نمی آمد. اما وسط این شب تاریک و داغ، الآن توی ترمینال که هیچی، توی دخمههای بسته هم خبری نیست. دخمههای بسته! اَشِم وَهو! یا حضرت اهورا...

آه بلندی میکشم و قلب گندهتری هم از شربت مقدس میروم بالا. پاها را روی هم میاندازم. جلال آریان، گرسنه و لخت توی مسافرخانهٔ «تاج» یزد، باز درگیر گوگیجه و گمئندگی... اصلاً فروهر کی بود و به تو چه مربوط بود که خودت را داخل کردی؟ لابد قصهٔ خودش را نوشته بود، بعد گم شده بود... این لابد آشنا حقیقتی بود، که فقط تو نمی فهمی و کفری هستی... حتی نمی توانی بفهمی این قصهٔ کوتاه آخر را از خودش اسماعيل فصبح

ساخته، یا بهراستی در جایی از پارسیان گمشدهٔ در گجرات خوانده بود... یا شاید فقط خلاصه «گزارش» آخر بود. یک کاتب مریض ؟... یا یک استاد بازنشسته تاريخ بازنشته درگير؟... تهران آلوده، اوضاع درگير، زن بددهن و دمدمی اش برایش غیرقابل تحمل نشده بود؟ ولشکن تمام. یک قلب دیگر عصارهٔ هماوند شب. سرنوشت زمان و مکان خود تو چه معجونی است؟ و از کجا شروع می شود؟ بخند... از ۳۰ تیر ۱۳۱۰، پسکوچهٔ خیابان فرهنگ، نزدیک بازارچهٔ قوامالدوله، یا از سیزدهبدر سال ۱۷۲۵ ييش از ميلاد، كمي بعد از دوره بيشداديان بالتوليستيك در فلات جنوب سيبريه، وقتى ارباب حسن از ده قلعهمر غي آمده بود «راگا» ـ طهران؟ زمان بچگیت چی؟ زمان گشتاسب حماسی بود، که زرتشت را به دربار خود پذیرفت، یا ویشتاسب تاریخی که شبها می رفتی آتشکده و گاتها می خواندی، یا شبهای دههٔ محرم که قبل از فرار رضاشاه بهلوی می رفتی تکیهٔ درخونگاه نوحه میخواندی و سینه میزدی؟ شربت هماوند مي تواند فاكتور «فلش بك» ماليخوليا باشد. شايد هم همهش يك سناريو بود در مغز و در رحم بانو سرافراز... یک زندگی را می شد مثل فیلمهای چارلی چاپلین روی نوار ویدئو ۔ کھکشانی با حرکت سریع، اما رو ب عقب برگرداند، روی یک بردهٔ مفتگی، با دستگاه روی دکمهٔ برگردان نگاه کرد: تو از دوران بازنشستگی طرح امانی شرکت نفت، از خیابان تکش در تهران جمهوری اسلامی برمیگردی به آبادان و آموزش مرکزی شرکت ملي نفت ايران دوران شاهنشاه آريامهر و پالايشگاه آبادان بزرگترين و امسن ترين بالايشگاههاي نفت جهان و هفده سال کار و شيطاني و بیبند و باری و سفر و تدریس میکنی. بعد برمیگردی پاریس و در سوگ مرگ آنابل یک هفته مست و در هپروتی. بعد برمیگردی واشینگتن دی.سی. و آن منظرهٔ خاکسپاری... و آنوقت شر می خوری سانفرانسیسکو و در خیابان امبارکدیرو آن شب سالگرد دیدارتان، اسپاکتی و شهراب پال مسان می خورید و فرانک میناترا گوش می کنید. بعد سالهای دانشجویی که عالی است. اما حالا باید برگردی تهران و بعد از گرفتن ورقه آماده به خدمت از قانون جدید دکتر محمدمصدق نخست وزیر و وزیر دفاع ملّی با پر داختن صد تومان معافی، دیپلم بگیری. بعد می رسی به سالهای «دبیرستان رهنما» و کاپیتان تیم های بسکتبال و والیبال می شوی و \_علاوه بر کارهای دیگر \_طبیعی می خوانی. مدر سهٔ عنصری یک خواب است، که وسط آن، بابا در سال بیست، وسط جنگ دوم جهانی آدولف هیتلر، تصمیم می گیرد در خانه آن زنش با سرطان شصت پا به دنیای تولد یوسف گریه می کنی و ده سال بعد به رحم زیبا و خون آلود او برمی گردی. و پایان بیوگرافی / سناریوی تو. آخرین قطره های شربت هماوند، با آب دستشویی... بخواب، آریان، بخاطر هفتصد و هفتاد و هغت امشاسپند!

از کرامات عصارهٔ هماوند یزد است یا اگزازپام محصول شرکت دارویی پورسینای تهران که چشمهایم سنگین شده و به خمیازه افتادهام. دست دراز میکنم و دکمه چراغ را میزنم. و چشمها را میبندم و سعی میکنم دکمهٔ سناریوی زندگی و تاریخ و فکر خودم را هم قطع کنم، و بخوابم. تا فردا صبح، یا صبح قیامت، و با وسیلهای برگردم تهران.

تو همیشه می مانی و در حال برگشتن به تهران \_ راگایی، آریان. بخواب. فروهر هم که دنبالش آمدی تکلیفش با نامهاش روشن است. ایران را ول کرده، ترک کرده، رفته. بخواب و فقط به اهورا التماس دعاکن جلوتر از تو به تهران برنگشته باشد!

## 27

صبح با دهانی خشک و امعا، و احشایی که توش انگار است ضحاک ماردوش لگد می اندازد، از خواب بیدار می شوم. و تپش های بد قلب. پنجره باز است و هوا روشن، و خیابان خلوت و آرام. صبح خنک کویری نسیم ملایمی دارد. در دوردست پنجره، مناعت برج مارکار را بین سروهای دور میدان می بینم، که هنوز خواب است. با وجود خشکی دهان و پیچ و مالش معده بعلت گر سنگی، و کل اوضاع سفر، احساس نسبتاً آرام و خوبی دارم. لابد چون کار و مأموریت این سفر چرند به پایان رسیده و باید فکر وسیلهٔ برگشت به تهران باشم. هوشیار. یادداشت کذایی فروهر روی میز، زیر چراغ خواب است. به کلهام می زند می شد فصل خنک دیگری بود، و موقعیت بهتری، و می توانستم چند روزی در شهر رستم هماوند بمانم، و جاهای عجیب و غریبش را ببینم – بخصوص دخمه های بسته را. هوای صبح تعطیلی خبابان خلوت هنوز زیاد داغ نیست. از بلندگوی مسجد این طرف میدان هم، صدای نوحهٔ نرم و سوزناکی

مي آيد.

اما در این سفر، امروز، الآن، فقط یک تلفن به تهران در نظرم است، و یک بلیت برگشت. امکان رفتن با هواپیما مقدور نیست ـ چون، باز بقول هماوند عزیز، «ایران ایر» روزانه فقط یک پرواز به تهران در ساعت ۸/۳۰ صبح دارد. و الآن دیر است، پروازها را نیم ساعت قبل از دقیقهٔ پرواز می بندند، فرودگاه هم کیلومترها بیرون شهر است. و نمی خواهم برای پرواز فردا هم مزاحم جناب هماوند پیر و کور باشم. در این روز تعطیلی می خواهم امروز بروم، هر طور شده. یعنی باید در فکر قطار یا اتوبوس یا حتی سواری باشم که امروز حرکت میکنند. بلند می شوم.

مسافرخانه البته رستوران برای ناشتا ندارد، ولی میاس اهورامزدا یادم می افتد تابلوی کوچکی در دفتر مسافرخانه اعلام میکرد که «چای و میگار موجود است». می آیم پایین و از پسر جوانی کنه در دفتر، روی تشکی پشت میز «رسپشن» روی زمین خوابیده و ساعدش روی پشانی اش است، خواهش میکنم یک چای و اگر هست مقداری بیسکوئیت محبت کند. چشمانش را می مالد و میگوید چای هنوز حاضر نیست، وقتی حاضر شد می آورد. تشکر میکنم. ضمناً اعلام میکنم که امروز به تهران برمیگردم، و اگرچه پول دو شب را قبلاً گرفته نیمچه قولی می دهد که وقتی می خواستم بروم تسویه حساب کند.

برمیگردم بالا، پس از کمی تمیزکاری و بستن ساک آماده هستم که جوانک چای قندپهلو را می آورد \_منهای بیسکوئیت. ندارند، دکانها هم بستهاند. به هرحال تشکر میکنم. دربارهٔ تلفن به تهران میژال میکنم، ولی متأسفانه جون تنها تلفنشان سکهای است و صفر آزاد نمیکند و کلیدش هم نیست، از اینجا مقدور نیست. دربارهٔ بلیط قطار یا اتوبوس که سؤال میکنم: «حاج آقا باهاس شخصاً به ایستگاه راه آهن یا به ترمینال برن... ولی چون روز آخر چند روز تعطیلی به مشکل بیلیت گیر بیاد. اتوبوسم اگر

044

اسماعيل فصيح

باشه، بیلیتش فقط توی ترمینال گیر میاد، چون دفتر های بنگاههای تعاونی توی شهر همه بستهن. مینیبوس واسه اصفهان بیشتر امکانش هست. میتونین به اصفهان برین، چون از اونجا همیشه وسیلهٔ بیشتری واسه تهرون هس.... از او بخاطر چای و اطلاعات تشکر میکنم.

پایین که می آیم ساعت نه و بیست است و هیچی نشده دسته های سینهزنی هم در خیابان راه افتاده اند. بنابراین از تاکسی هم خبری نیست. ولی باز شکر خداوندگار جوانک متصدی دفتر مسافرخانه می تواند برایم یک تاکسی آژانس جور کند، شماره ای به من می دهد که با سکهٔ دو تومانی خودم درخواست کنم. می گویند منتظر باشم می فرستند.

حدود ده است که آژانس می آید، میروم سلام میکنم و سوار می شوم. راننده مرد ریزه و اصلاحنکر دهای است با پیراهن سیاه. صورت قهوهای سوخته دارد، با موهای سیاه و خاکخورده. کنارش می نشینم و کت و کیف دستی ام را که دستم است روی صندلی عقب میگذارم. خواهش میکنم اول سری به ایستگاه قطار برویم. هچشم حاج آقااایی میگوید، حرکت میکند.

از چند خیابان فرعی و اصلیهایی که هنوز خالی است می اندازد طرف جنوب و توی بولوار آیت الله کاشانی و میدان امام حسین و بولوار راه آهن. نمی فهمم چرا درون مینه و امعاه و احشاه خودم حالا باز چیزی دردناکتر از گرمنگی و اسب ضحاک ماردوش چنگ و لگد میزند، که لابد تیر غیب است. می پر سم می تواند محبت کند بطور مساعتی در اختیارم باشد. چون ممکن است بخواهیم جاهای دیگری هم برویم. می گوید افتخار دارد در خدمتم باشد. ساعتی صد و بیست تومان است. سنله ای نیست.

اما در باجهٔ ایستگاه راهآهن خالی و سوت و کور، بطور مطلق گفته میشودکه برای امروز و تا شنبه به تهران بلیت نیست. بنابراین وقت تلف

## قبرار فبروهير

نمیکنم، می آیم سوار می شوم و طرف ترمینال که ربع ساعت بیشتر راه نیست حرکت میکنیم.

ترمینال ولنگ و باز هم خالی و تقریباً متروکه است، الآ چند اتوبوس و مینی بوس و سواری خالی اینجا و آنجا و بیشتر درها بسته. هر بنگاه تعاونی رسمی، مثلاً اینجا دکه و دستک و دنبک و دفتری دارد ... ولی امروز اغلب بسته اند. از آژانس پیاده می شوم، زیر آفتاب داغ، در اطراف دوری می زنم ... که بیشتر مثل راه رفتن توی هپروت یز دگرد سوم است. ضمناً بادقت دنبال فروهر، یا اثری از فروهر هم می گردم، گرچه ته دل احساس می کنم رفته است.

جلوی تک و توک دفاتر تعاونی که اینجا و آنجا باز یا نیمچهباز هستند سر میکشم. اما یا جا ندارند، یا ماشینشان صبح زود رفته است. در اتاقک «ایرانپیماءست که معجزهٔ سفر یا رحمت اهورایی بر من نازل می شود. یا شاید حال و قیافهٔ فزناک خودم و نشان دادن کارت شناسایی بازنشستگی ام در شرکت نفت در جنوب باشد \_ و خواهش برای تهیهٔ یک جا هرطور و هرقدر برای تهران است \_که پیرمرد یزدی لیست دفتر قراضه و پُر را نگاه میکند. تمام صندلیهای ماشین ماعت پنج عصرشان پُر است. اول سرش را تکان تکان می دهد، ولی نه با یأسی مطلق. میگوید:

«شاید... بتونیم یـه جـا بـراتـون تـو بـوفهٔ تـهٔ مـاشین جـور كـنیم، آی مهندس... جا ناراحته ولی چه میــُـه كرد.»

«آی... ممنون.» «ساعت چهار و نیم اینجا باشین.» «میتونم خواهش کنم بلیترو محبت کنید الآن بگیرم، تا خیالمون راحت باشه؟...»

با لبخند میگوید: «خیال بنده راحته، آی مهندم. هفتاد و چهار تومن.» به من نگاه نمیکند، اما صداش آرامش بخش است. همینطور نوای استاعيل فصيح

نوحهٔ سینهزنی و سنج ریـتمدار کـه از بـلندگوی مسـجد گـوشهٔ ترمینـال می آید. بلیتی از توی کشو درمی آورد.

«بسیسار مسمنون از مسهر و نسوازش و مهماندوستی شما.» کیفم را درمیآورم.

وقتی دارد بلیت سبز و سفید جقله را پُر میکند و من هفتاد و چهار تومن را رد میکنم، احساسی دارم که دارد «پاس» پُلِ صراط را بسوی عشق و حال تهران برایم مُهر میزند \_ دور از پیرانگاه ها یا دخمه های بسته خُرتک دینیار. پول را رد میکنم و بلیت را میگیرم. سپاسگزاری میکنم. اما او دیگر به من نگاه نمیکند. می خواهم بپرسم اینجاها کیوسک ساندویچی، یاکیوسک تلفن راه دور چیزی پیدا می شود، می ترسم کفری شود. می آیم بیرون. جلال آریان، سیندرم تنازع بقاء مزمن.

بسوی ماشین برمیگردم. راننده را میبینم که توی ماشین داغ زیر آفتاب، پشت رل، پشتی صندلی را عقب زده و توی ماشین فلزی خواب است. بالاجبار بیدارش میکنم. من و او از یک قماشیم، از رو نمی رویم. از او خواهش میکنم به نزدیکترین شعبهٔ مخابرات که بشود به تهران تلفن کرد، برویم. بلد است.

وقتی بسوی صفائیه و میدان سرتیپ فلاحی می آییم، در خیابانها و بولوارهای عریض و طویل دسته های سینهزنی کمتری به چشم می خورد.

هرچه به ناحیهٔ صفائیه آرام و درختکاری شدهٔ جنوب شهر نزدیکتر می شویم، احساس میکنم که کمکم دارم از فکر تلفن به تهران منصرف می شوم. چه می توانستم دربارهٔ فروهر در تلفن به فرنگیس و همسر دکتر فروهر بگویم که ناراحتی شان را بیشتر نکند!! صحبت حضوری چیز دیگری است. فروهر یادداشتی برای من گذاشته است که در اینجا به کسی که از سالها قبل با داوه دوست و عاشق بوده رسیده و با داوه کشور را ترک میکند. این واقعاً معنی واقعیت مطلقی را می رساند. بخصوص در این روزگار و دنیای وانفسا. و این تنها واقعیت موجود است ـبا خط و امضاء خودش. اینکه تلفن کنم امشب به تهران برمیگردم، یا پیام و خبری از فروهر دارم ولی خودش را ندیدهام، حال التهاب آنها را بیشتر نمیکند؟ من که مثلاً عقل کل آنها هستم، واقعاً هیچی نمیدانم. فروهر هم که همه چیز را میدانست وجود ندارد. یا در یزد وجود ندارد.

شعبهٔ مخابرات میدان سرتیپ فلاحی باز است. از ماشین بیرون می آیم و به داخل سالن کوچک و خنک اداره میروم. ولی در آخرین لحظه از تلفنزدن به تهران و دادن این اخبار ناجور منصرف می شوم...

چیزی که از صبح وسط سینهام چنگ و لگد می زد بیشتر شده است. منظرهٔ دخمه های بستهٔ زرتشتی تهٔ افق جنوب در تپه های شیرکوه هم توی چشم می خورد. خیابان فرعی ولی عریضی که به آنسوی شهر و بیابان می خورد پلاک «سلیمان» دارد. احساسی از نوشته های بیوگرافی و آخرین قصهٔ دیوانه اش در این یکی دو شب آخر دارم. آن بالا بود که او آخرین کلمات و پیامش را نوشته بود. شاید بد نباشد من هم بروم از آن بالا چشماندازی وداعگونه به یزد و همه چیز بیندازم. هوا هم مثل شهر داغ نیست. شاید عکسی هم بگیرم. دوربین توی کیفم هست. پیرانگاه بسته و باشد! یا شاید دستکم اندک بادی تو صورتم بوزد که از اتاق مسافرخانه افسانه ای لعنتی «تاج» بهتر باشد. حتی به ساعتی صد و بیست آژانس می ارزد.

از راننده می پرسم می توانیم جلوتر برویم پای تپه دخمه های زر تشتیان من نگاهی بیندازم؟ شاید عکس بگیریم... چون حالا مطمئن شده از توریستهای خُل تهرانم، میگوید البته راه هست، مانعی ندارد، در خدمت است. شاید اگر میگفتم یکسر برویم نارکی یا چکچک یا ابرقو همین حرف را می زد. اسماعيل فصيح

توی ماشین، در حالی که او بطرف جادمای خاکی راه می افتد، من دست میکنم از توی ساک دوربینم را درمی آورم. مثل توریستها شیروع میکنم به پرسیدن.

حالا عملاً از وسط جادهای درب و داغون و خاکی و بیابانی، با پستی و بلندیهای کویری رد می شویم. سمت راست دیواری با آجر بهمنی سفید به طول دو سه کیلومتر کشیده شده و یکجا تابلوی کوچکی اعلام میکند «دانشگاه یزد»، ولی پشت دیوار فقط بیابان بر هوت است. سایه هایی از چیزهایی در دست ساختمان در انتهای افق موج میزند.

بزودی وارد محوطهٔ خاکی بازی میشویم که در انتهای آن دو دخمهٔ بزرگ سر به فلک کشیدهاند. یکی با برج دایره شکل و سنگی قدیمی، دیگری خاکی عین گنبد بسیار عظیمی از خاک.

از ماشین بیرون می آیم، نگاهی به دور و بر می اندازم. حتی رانندهٔ یزدی هم گیج و عرقکرده است. نزدیک دخمه های قدیمی رسیده ایم که من راهروی سربالای بدوی و مارپیچی را می بینم. شاید صعود زیاد وحشتناکی نباشد. کمی شکل پیچهای منگ و خاکی بالاهای تجریش و پس قلعه است. در سمت چپ پای دخمه ها، بناهای خشت و گِلی خیلی عتیقه و رهاشده ای اینجا و آنجا هست. با بادگیرهای کوچک و بزرگ. احتمالاً در روزگار استفاده از دخمه ها از این بناهای گِلی خاک خورده استفاده هایی می شده. شاید برای مراسم نیایش و ختم. شاید هم مرکز انده می پر سم اشکالی ندارد چند دقیقه منتظر باشد؟ میل دارم از بالای راننده می پر سم اشکالی ندارد چند دقیقه منتظر باشد؟ میل دارم از بالای من خُلم. فقط می گوید: «نه خیر آقا، بفر مایید.» به ساعتش نگاه می کند. یازده و نیم گذشته. شاید تا برگردیم دو ساعت، دوتا صد و نیم کار کرده. به کلهم میزند از صعود به دخمه منصرف شوم. سر عقل نمی آیم. دوربین بهدست از راه سنگ و خاکی پایین دخمهٔ قدیمی، با شیب تند بالا میروم. منظرهٔ پایین و ماشین و راننده و بناهای کاهگِلی واخورده، هیچی نشده ریز و غیرواقعی به نظر میرسند.

پیچ دوم سربالاتر و خشنتر است، و من کمکم صدای تپش دریچهٔ میترال را می شنوم که گُرپگُرپ میکند، و به چنگ و لگد ضحاکی قوام می دهد. در سایهٔ اندک پیچ بعدی تپه، به دیوار سنگی تکیه می دهم. بیشتر صبر میکنم، نفس میگیرم. از اینجا، منظرهٔ گستردهٔ شهر چشمانداز گستردهتری دارد ـ و گویی در گرد و غبار کویری تا نصف راه افق، تا ابدیت گمشده است.

هنوز انگار تا نوک دخمه دو سه پیچ سربالایی تر راه هست. باز به فکرم میزند ول کنم برگردم. اما اسم و مورمور دخمه بسته ول نمی کند. به اطراف که نگاه می کنم، جاهایی به دیوار یادگارهایی نوشته شده. اینجا و آنجا هم، آثار آتشی که یکوقت کسی روشن کرده بوده، با کپههای مقداری خاکستر و سنگ و خاک سیاه. باز راه می افتم.

هرچه به نوک دخمه نزدیکتر می شوم راه باریکتر و سربالاتر می شود و نفس نفس و داغی سر خودم بیشتر. یادگارها هم با رنگ سیاه و قرمز بیشتر است، و همچنین آثار آتشهایی روی زمین اینجا و آنجا. نمی دانم چرا بیخودی یاد فرخ امیرآبادی و سناریوی یک نفر هم افتادهام. وقتی آب داغ باشد. در این فکرم کمه الآن سناریست دلخواهم شهین سرافراز کجاست؟ احتمالاً با لبامی نازک پای فنکوئل. فرخ راکه می دانم کجاست - آنجا، توی بهشتزهرا. و نمه با مینای دوسلدرف. قباطی اموات خشکیده... اسکلت، ولی نه پودر.

مىرانجام نوک تپه دخمه خودش را نشان مىدهد. محوطة جلوى نوک دخمه ديوارى دايرەشكل و سنگى دارد، به اندازة سه متر از خاک جلوى اسماعيل نصيح

در دخمه بالاتر. بگفتهٔ موبد آتشکده جنازه ها را آنجا، آن تو، آن بالا، میگذاشتند تا اسکلت شوند. جلوی دیوار، شکاف یا دریچه ای سنگی مستطیل شکل هست. به عرض بیشتر از نیم متر و طول دو متر. شکاف در سنگی دارد. از این شکاف جنازه ها را به سطح باز دخمه می بردند. امروز در سنگی بسته با لولایی از سنگ قفل است. راهی برای بالارفتن نیست. دخمه ساکت و متحجر جلویم را گرفته است. در دی توی گلو و بالای سینه ام موج می خورد.

برمیگردم و چشمانداز افق شهر را از اینجا نگاه میکنم. تمام شهر، و فراسوی شهر، و بیابانهای شمال شهر، پیداست. تپههای خرانق، و جاده کمرنگ و باریکی که از میان بیابانها بسوی طبس و خراسان میرود... جاده و دشت در افق خونابرنگی محو میشود. در این فکرم که فروهر کجای آن راه است.

بعد مى بينم.

در گوشهای از قسمت مسطح جلوی دخمه، جای آتش بزرگتر و تازهای است. باد خاکستر آن را بهم میزند. شاید هم دود است. جلوتر میروم. آتش بطور غیرعادی تازه است. شاید دیروز... یا دیشب. یا یک ساعت پیش. در مقایسه با جای سایر آتشها، آثار باقی ماندهٔ این آتش نیز از بقیه بزرگتر است. جلوتر. بالای آن میروم. «روز زایشم را درست بخاطر ندارم، ولی دربارهٔ مرگم بسیار خوب می دانم چگونه می میرم و در کنجا می میرم ــتنها تاریخ و ساعت دقیقش را نمی دانم.»

خاکسترهای عجیب و ناجور را نگاه میکنم. به جای کندههای هیزم نیمسوخته، باقیماندهٔ یک کفش ورنی سیاه برّاق نیمسوخته را یک گوشه می بینم. می خواهم با نوک پا تودهٔ خاکستر را بـهم بـزنم، کـه چشـمم بـه شیشهای با ظرفیت ۵۰۰ سانتی متر مکعب می افتد که انگار کسی آن را بهطرف لُب دره پرت کرده است. بطرف لبهٔ تـپه مـی روم. ایـن شـیشه را فبرأز فبروهير

می شناسم. به دور و بر بهتر نگاه میکنم. در پایین تپه هم، یک بطری خالی الکل صنعتی، لای سنگ و خاک و خاشاک گیر کرده. برمیگردم به محل آتش نگاه دیگری می اندازم. خم می شوم، سرپا می نشینم. خاکستر هنوز آثار داغی سوزانی دارد، که نمی تواند فقط اثر گرمای خور شید ظهر کویر باشد. تپشهای تند قلب خودم راه فکرکردن را گرفته است. ولی می فهمم. کنار خاکسترها به دیوار مسنگی تکیه می زنم و سرم را تکان تکان

میدهم؛ بیشتر بعلت تپشهای بد و دردهای بالای سینه و گلو و حتی پشت و کتف چپم. میدانم اتفاقی افتاده، یا دارد می افتد.

سر برمیگردانم تا به خاکسترهای لعنتی نگاه دیگری بیندازم. وسط راه، حدود یک متر دورتر از خاکسترها در لبهٔ صخرهای کوچک، درگودی نسبتاً عمیقی به دیوار، چیزی به جتسمم میخورد. انگار کسی آن را با دقت آنجا، برای محفوظ نگهداشتن از آتش و باد، پنهان کرده است. دست دراز میکنم، آن را برمی دارم. یک جلد قرآن مجید قطع جیب کوچک، با جلد طلایی درخشان و زیباست. لای قرآن کوچک یادداشت تناشدهای قرار دارد. خط را می شناسم. «کارت هویتش را همیشه لای یک قرآن نگه می داشت...«کارت هویت بازنشستگی اش اینجا نیست. بدبختهای خوب روزگار را با نام و نشانشان دفن میکند.

به یادداشت کوچک چندکلمهای نگاه میکنم. «اینجانب دکتر جعفر فروهر (نام و مشخصات شناسنامهای کامل) در اینجا، با پوزش از خداوندگار جان و خرد، اقدام به خودکشی و خودسوزی کردهام. از یابندگان استدعا میکنم خاکستر مرا در همینجا باقی گذارند... امضاء.. یادداشت را تا میکنم و لای قرآن مجید در جیبم میگذارم.

با نوک یک چوب خاکسترهای کدر و سیاه را هم میزنم، نگاه میکنم. اول چیزی جز خاک و خاکستر و جزغالههای کدر نمی بینم. گوشت و البسه با الکل و استخوانها با اسید پودر سیاه شدهاند. دردهای تمام سطح اسماعيل فصيح

سینه و گلوی خودم غیرعادی و هشداردهنده است. در یک گوشهٔ انبوه خاک و خاکستر، چیز فلزی طلایی بـه چششـم میخورد. ظاهراً تنها چیزی است که از آتش و الکل و اسید صدمه ندیده و باقی مانده. خم می شوم آن را برمی دارم. هـنوز داغ است. با دستمـال

انگشتری است از طلای ناب ــ با نگین درشتی از طلا، با کندهکاری درشت نقش فرّو هَر.

او لابد با نیروی آن، به «والایی و رسایی و روشنی آخر» و، به «بلخ» پرواز کرده بود. اما جلال آریان چلمن امشب حتی با اتوبوس تعاونی ایران پیما هم به «طهران» یا هیچ خرابهٔ دیگری نمی رفت، بجز ــاحتمالاً اگر شانس می آورد ــبخش C.C.U بیمارستان خاتم الانبیاءِ یزد، برای حملهٔ کار دیاک.

به هر حال باید می ماندم دو سه روزی با ژانـدارمـری یـزد سـر و کـله میزدم.

## نشر البرز منتشركرده است

| تام جونز                 | امریکاییها در ایران      | أللانتيس                    |
|--------------------------|--------------------------|-----------------------------|
| خترى فسلابتك             | دكتر أرتور ميلسيو        | جيعز فالمعىون               |
| ترجمة الراهيم يونسى      | ترجمة عبدالرصاهوشيكمهدوي | ترجمة رهرا قروزان سيهر      |
| تشخيص و درمان بيعاريها   | بازيها                   | آخرين سفر شاه               |
| ترجمة دكثر عنامن أديب    | روانشناسی روابط ایسانی   | ويليام شبوكراس              |
| تقويم تبعيد              | اریک برق                 | نرجمةعبدالرمناهوشنگمهدوي    |
| بالسن ريتسوس             | ترحمة اسماعيل فصيح       |                             |
| ترحمة فريدون فرياد       |                          | آزادی و زندگی تراژیک        |
|                          | يرادرزادة رامو           | بزوهشی در داستایف کی        |
| تكاپوى جهانى             | د يادرو                  | وياجسلاو ابرابوف            |
| ژان ۱ ژاک سیروان شیراید، | ترجمة احمد سميعي         | ترجمة رقبا رقبايي           |
| ترجمة عندالحسين نيككهر   |                          |                             |
|                          | برخورد                   | أواز كشتكان                 |
| تک درخت فندق             | دانیل استیار             | ارضا براهتى                 |
| وابزكس بطروسيان          | ترجمة شهلا ارژنگ         |                             |
| نرحمة محمدعلي أتشيرك     |                          | استادان داستان              |
| •                        |                          | (مجموعةاي از أثار معروفترين |
| توفان برگ                | بزنگاه داستان            | نوبسدگان جهان)              |
| کابربل گازسیا مارکز      |                          | سرحيمة و التحاب. اسماعيل    |
| ترجمة هرمر عبداللهي      | نرجمة ساغر منعيدي        | فصيح                        |

اسکارلت بعد از سلام چه میگویید؟ جنگ خلیج قارس الکسامادرا رئیلی ارزیک برن برحمهٔ مربم بان نرحمهٔ مهدی فراجه دامی برحمهٔ دکتر مصطفی رحیمی

اسماعیل فصیح: در دوم اسفند ۱۳۱۳ در تهران تولد یافت. پس از تحصیلات عالی در امریکا به ایران بازگشت و از سال ۱۳۴۲ در شرکت ملی نفت ایران در مناطق نفتخیز جنوب به کار پرداخت و در سال ۱۳۵۹ با سمت استادیار دانشکده نفت آبادان بازنشسته گردید. آثار چاپ شده او از این قرار است:

رمانها: شراب خام (۱۳۴۷)؛ دل کور (۱۳۵۱)؛ داستان جاوید (۱۳۵۹)؛ ثریا در اغما (۱۳۶۳)؛ درد سیاوش (۱۳۶۴)؛ ثریا در اغما (ترجمهٔ انگلیسی ۱۹۸۵)؛ زمستان ۶۲ (۱۳۶۶)؛ شهباز و جغدان (۱۳۶۹)؛ فرار فروهر (۱۳۷۲)؛ بادهٔ کهن (۱۳۷۳)؛ اسیرزمان (۱۳۷۳)؛ پناه بر حافظ (۱۳۷۵)؛ کشتهٔ عشق (۱۳۷۶)؛ طشت خون (۱۳۷۶).

مـجموعهٔ داسـتانها: خـاک آشـنا (۱۳۴۹)؛ دیـدار در هـند (۱۳۵۳)؛ عـقد و داسـتانهای دیگـر (۱۳۵۷)؛ بـرگزیدهٔ داسـتانها (۱۳۶۶)؛ نمادهای دشت مشوش (۱۳۶۹).

ترجمه ها: وضعیت آخر؛ بازیها؛ ماندن در وضعیت آخر؛ استادان داستان؛ رستمنامه؛ خودشناسی به روش یونگ؛ تحلیل رفتار متقابل در روان درمانی.

فصیح اکنون در تهران به سر میبرد و گهگاه در بخش برنامههای آموزشی زبان تخصصی و گزارشنویسی صنعتنفت خدمت میکند.